GL H 294.55
VAI

121384
I राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी
Lademy of Administration
मस्री
MUSSOORIE

प्रस्तकालय
LIBRARY
Accession No.
वर्ग संख्या
Class No.

प्रस्तक संख्या
Book No.

STAN

# प्रार्थनासमाजाचा इतिहास.



लेखक व संपादक द्वारकानाथ गोर्विद वैद्य.

प्रकाशक-

पार्थनासमाज**्युंबर्ध्य** 

-----

१९२७.

Printed by M. N. Kulkarni, at the Karnatak Press, 318 A, Thakurdwar, Bombay.

Published by Dwarkanath Govind Vaidya for the Bombay Prarthana Samaj, Bombay.

#### आभार.

प्रार्थनासमाजाच्या इतिहासपर हा प्रंय आज प्रार्थनासमाजाच्या ६० व्या वार्षिकोत्सवाच्या दिवशी जो प्रसिद्ध होत आहे स्थाचें श्रेय कर्नाटक छापखान्याचे मालक रा. रा. मंगेशराव कुळकणी ह्यांस आहे. कारण, अवध्या दोन महिन्यांच्या अवधीत त्यांनी इंग्रजो व मराठी दोन पुस्तकें छापून दिलीं आहेत. १८९८ सालीं कर्नाटक छापखान्याचा व प्रार्थनासमाजाचा संगंध जडळा तो आजप्येत कायम आहे. मंगेशरावांनी उत्गवाच्या वेळी दोन्हीं पुस्तकें देतों असें आम्हांळा दिलें आसान पूर्ण केळें ह्यागद्द प्रथम त्यांचे आभार मानतों. त्याचप्रमाणें झानोद यपत्राचे हृशींचे इंग्रजो वाजूचे संपादक रे. जे. एक. एडवर्डस् ह्यांची आगल्या पत्राच्या क्याये जन्या कायहेल प्रार्थना-समाजाच्या वतीनें आमही त्यांचे मनःपूर्वक आभार मानतों. इतिहास लिहितांचा वार्यवार आमहाल झानोदयाच्या कायश्रीचा पुष्कळ उपयोग झाला हें येथें कृतज्ञ वदीनें आमही नमद कहन टेविगें.

आमचे तहण मित्र, न्या. मू. रानडे खांच्या चरित्राचे लेखक, रा. रा. नरहर रघुनाय फाटक खांचे आभार किती व कसे मानावयाचे हेंच कळत नाही. खुन्या पत्रांत्र्या दुर्मिळ फायली आमच्या चरोवर वाचण्यांत त्यांनी वेळ घाळ-विला, एवढेंच नव्हे, तर कांही महत्त्वाची माहिती त्यांनी आमच्यासाठी उत-रूनही चेत.शे. इतिहास लिहितेवेळी छुवीध पत्रिकेवरील लेखाचा उत्तर आग लिहुन अडचणीन्या प्रसंगीत्त त्यांनी आमहाला सोडविलें खा त्यांच्या निरपेक्ष साहाय्यावहल त्यांचे आतःकरणपूर्वक आभार मानून इतकेंच म्हणतों की, परमेश्वर त्यांच दीर्घांबु करो व त्यांच्या हातून आपली सेवा अधिकाधिक करवून घेवो. मुंबईच्या समाजाचे अच्छा रा. रा. वासुदेव गोपरळ मोंबारकर व रा. रा. वाचण वापू कोरगोवकर खांनी इतिहासाचा पुष्कळसा भाग वाचून पाहिला व वेशोवेळी सूचना केल्या, नवी माहिती सोगितली त्या-वहल मी त्यांचा अस्थेत ऋणी आहें.

शेवटी दशायन परमेश्वरानें हैं कार्य माझ्या हातून तडीस नेलें, स्यानेंब लिढिण्यांचे सामध्ये दिलं म्हणून त्यास अनन्यभावें शरण जाऊन ही अल्पकृति बावकांपुढें ठेवितों.

द्वारकानाथ गोविंद वैद्यः

#### प्रस्तावना.

पार्थनासमाज ह्या धर्मेसंस्थेचा कोणी जगदिख्यात गुरु नाही, किंवा स्यास सर्वाशी मान्य असा धर्मप्रंयही नाही. " हृदगींच देव हृदगींच भक्त । हृदगींच होत पत्रा " असा त्याचा आराधनेचा प्रकार आहे. साधारण लोकांच्या मनौत ठसणारी बोडशोपचारबक्त पूजा तीही समाज करीत नाहीं. काम्ब कर्में स्यास मान्य नाहीत: त्याची शांव अंतरींच्या ससावडे. तें भाव व भक्ति खांच्यायोपें साध्य ब्हाबसाचें, परमेश्वराची गांठ चालन देण्यासाठी दक्षिणा घेणाऱ्या अगर न घेणाऱ्या ब्राह्मणाचे स्थास कारण पहल नाही. असा हा प्रार्थनासमाज साठ वर्षा-पर्वी कोही तहण विदानांनी स्थापन केला. त्याचा महत्य हेत हा की. ज्या प्रचंड भेदभावावर हिंदसमाजाची घटना आहे तो घातक आहे. स्याचप्रमाणें मर्तिपूजेचा प्रकार जो प्रचलित आहे तो उन्नतिकारक न होतां अवनतीप्रत लोकांस नेतो. ह्या-पासन सटका होणें असेल तर फक्त परात्पर परमेश्वराची एकनिष्ठ भक्ति केल्यानें होणार आहे. अशा दृढ मावनेनें त्यांनीं ह्या समाजाची स्थापना केली. आपळा अधिकार अल्प आहे हैं ते ओळखन होते. म्हणून त्यांनी नवीन धर्मपंथाचे बोतक असे एखादें नांव न देतां प्रार्थनासमाज हें साधें नांव ह्या संस्थेस दिलें. परंतु तिच्यामध्यें चार व्यक्ति एकजुट होऊन राहतील असे आकर्षक कांडी साधन नसल्यामळें. चार जणांच्या चार बाटा होऊन ह्या साठ वर्षांच्या अवधीत ती नष्ट झाली असती तर स्यांत कांडी नवल नव्डतें. परंत तमें कांडी न होतां ती तीन पिडण टिककी व अजन ती जोमदार आहे हैं आधर्य होय. हैं करें घडून आलें त्याची साधेत हंकीकत देण्यासाठीं या समाजाचे अत्यंत आस्येवाईक सभासद व सबोधपत्रिकेचे मराठी बाजूचे संपादक रा. रा. द्वारकानाथ गोविंद वैद्य ह्यांनी फार परिश्रम करून, उपरुष्ध होण्यासारखी सर्व माहिती मिळवून हा चित्तवेधक प्रंथ तयार केला आहे.

ह्या प्रयातील हकीकतीवरूम सहज लक्षांत येहेल की, पुरुवातीला ह्या संस्थेका जरी मजबूत पाया नव्हत्म तरी तिच्या पुदान्यांच्या अन्याहत अमानें तसा पाया बांधच्यांत आला व स्वावर एक मजबूत इमारत उमारण्यांत आली आहे. ज्या पुदान्यांनी अन्याहत अम केले स्यापेकी कोणीही आपल्याला गुरु म्हणविलें नाहीं. त्यापि स्यांची योग्यदा मोठी होती यांत संघय नाहीं. स्यांनी हें जाणिलें की, परमेश्वर परमारमा अवंत आहे, पण तो मजुष्यांचे कम घारण करितो हा बुद्धि-

प्रमाद होय: तथापि तो आपल्या विषयींची जागृति मनुष्यमात्रामध्यें करीत असतो व स्यांची अंतःकरणे आपल्याकडे ओहीत असतो. विवेक ही त्याची बाणी आहे. प्रेम, दया. क्षमा. शांति ह्या स्याच्या देणग्या आहेत व सर्व विश्व त्याची साक्ष मनव्यांस पटवीत आहे. जगताच्या उद्धारार्थं तो निरनिराळ्या ठिकाणी निरनिराळ्या काळी. थोर अधिकारांचे पुरुष निर्माण करून आपले स्वरूप मनु-ष्यमात्रापदे त्यांच्या दारा मांडीत असतो. हे सर्व आपले गुरु, त्यांच्या उक्तीं-मधन खऱ्या शाश्रत धर्माचे द्योतक जसे आपल्या विवेकास पटतील असे जे विचार त्यांचा संचय हा आपला धर्मग्रंथ असे त्यांनी ठरविलें. तसेंच परमेश्व-राच्या ज्ञानाविषयी उहापोह करून, भाव स्थिर करण्याकरितां परस्परांत चर्चा करून समाजाची धर्ममते निश्चित केली व त्यांस शास्त्रांचा आधार दाखविला. पढें मोठ्या परिश्रमानें एक भजनमंत्रह तयार केला. याशिवाय आपला स्वतःचा धर्मा अब ते वेट्योवेटी प्रकट करीत गेले. त्यांपैकी कांही एकत्र करून प्रस्तक रूपाने छापण्यांत आहे आहेत. शेवटी आपले आचरण शुद्ध ठेवन उन्नत विचा-रांच्या जागृतीत नेहमी राहन धेर्याचा, निश्चयाचा, व भक्तीचा उत्तम कित्ता मार्मे ठेवून परलेकवासी झाले. हें त्यांचें चरित्र किती नमुनेदार आहे तें हा प्रथ वाचल्यावर स्पष्ट होणार आहे. ह्या रीतीने श्रवण. मनन व भजन यांची उत्तम सामग्री तयार करून परोपकाराची कामें करणें हें परमेश्वर सेवेचें फार महत्त्वाचें अंग आहे हैं जाणन त्यांची सरवात केली.

प्रथम धर्म व नीति यांचा ऊद्दापोद करण्याकरितां व नित्य घडून येणाऱ्या व्यावहारिक गोष्टीचा धर्मांच्या दृष्टीनं विचार करून तो लोकांपुढें मांडण्याकरितां छुबोधपित्रका हं वर्तमानपत्र सुरू केलें. त्याच दृष्टीनं पंढरपूर येथील बालहत्याप्रतिबंधक 
यह व अनाय बालकाश्रम व इतर संस्था मोठ्या कळकळोनं वालिक्त्या. तसेंच 
राशींच्या शाळा, श्विवारचे धर्मशिक्षणाचे वर्ष व अलीकडील इंपजी मराठी शाळा 
इ॰ संस्था स्थापण्यांत आल्या. माप्ताहिक उपास्ता प्रथमपासून सुरू होत्याच, त्यांत 
वेळांचेळ सुधारणा होत गेली आहे. मधून मधून कीतेंनं करण्याची पद्धतही सुरू केली. 
संस्थेस कायमपणा आण्यास स्वतःच्या मंदिराची जरूर आहे हें जाणून पुष्कळ 
लोकाश्रय मिळवून एक भव्य इसारत तथार करविली. येणेंकरून ह्या संस्थेस विश्विछरूप प्राप्त झालें आहे. ह्यासुळें प्रस्तुतचें कार्य काय तें नक्की होऊन पुढील कार्याची 
दिशा टरविष्यांत आली आहे. आता ही संस्था चिरायु झाली असे म्हण्यासा 
करकत नार्डी. शेवटीं, जरी विश्वष्टरूप या संस्थेस प्राप्त झालें आहे. तरी या देशांत

के शेकडों पंथ चाल आहेत त्यांत भर पडली असे मात्र समजावयाचें नाही. जो भेदभाव जनसमहातन नष्ट व्हावा असा हेत या संस्थेचा खाहे त्या भेदभा-बाला या संस्थेपासन बळकटी येऊं नये अशी खबरदारी ठेवणें आमर्चे काम आहे. दसऱ्या कोणत्याही धर्माचा अथवा पंथाचा या संस्थेच्या सभासदांनी देख. मत्सर अगर तिरस्कार करावयाचा नाहीं. सर्वानी आमची मतें स्वीकारावी ही आमची इच्छा खरी. परंत ती लोकांस उन्नत धर्मपंथाची जाणीव करून देऊन तो आपण होऊन त्यांनी स्वेच्छेने स्वीकारावा अशी उमेद बाळगिली पाहिजे. माधात परमेश्वरच जर आपल्याविषयी लोकांत जायति उत्पन्न करीत आहे तर जे धर्माचे मित्र प्रकार प्रचारांत आढळतात ते त्या त्या लोकांच्या पूर्व इतिहा-साचा. संस्कृतीचा व प्राहकृते वा परिणाम आहे. असे मानणे जरूर आहे. तसेंच परमेश्वर नित्य आपले स्वरूप साधसंनांच्या दारें प्रकट करीत आहे. ज्याप्र-माणे पर्वीच्या काळी केलें स्याप्रमाणे पढेंही करील असे मानणे रास्त होईल व तसें झाल्यास या समाजाच्या अनुयायांवरही नवीन प्रकाश पडून धर्ममताचा जास्त विकास होण्याचा संभव आहे. कारण सर्व स्ट्रिंच विकासवान आहे. यासाठीं कोणस्याही धर्माच्या लोकांना आपल्यास एकंदर सर्व ज्ञान झालें आहे असें म्हणतां येणार नाहीं. म्हणून सर्वानीं स्वतःच्या मतांचा गर्व न बाहतां विनयपर्वक नवीन ज्ञान प्राप्त झालें तर तें स्वीकारण्याची तथारी ठेवून इतरांच्या धर्माची हेळणा न करितां आपआपल्या परो ते परमेश्वराचे भक्त आहेत असें मान त्यांस बंधुन्वाच्या नात्यानें वागविणें हा या संस्थेवा रोख नेहमीं कायम ठेविला पाहिजे. त्यांत अंतर पडतां कामा नये. परमेश्वर करो आणि ही आमची मनाची स्थिति कायम ठेवो व पुढें जेव्हां शतसांवत्सारिक उन्सव करण्याचा प्रसंग येईल त्या वेळी लिहावयाच्या वृत्तांत हें आमचें इतर धर्माशी बंधत्वाचे नातें जास्त हुढ होत जात आहे असें लिहिण्याचा प्रसंग येवो

प्रार्थनामंदिर, ता. २० मार्च १९२७.

वासुदेव गोपाळ भांडारकर.



# अनुक्रमणिका.

| 3                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| अभार. १ष्ट                                                                          |
| प्रस्तावनाः (१)                                                                     |
| परमहंस समेच्यापूर्वी व नंतर. (३)-(५)                                                |
| परमहंस सभेच्यापूर्वी-परमहंत सभेची स्थापना-धर्मविवेचन-                               |
| पारमहंसिक ब्राह्मधर्म-परमहंस सभा-परमहंस सभेनंतर-वेद समाज-                           |
| मूर्तिपूजा व नेटिन्ह ओपिनिअन १-३१                                                   |
| प्रार्थनासमाजाची स्थापना व स्थापनेनंतरचे वावटळ.                                     |
| केशवचंद्रसेन व मुंबईकर-प्रार्थनासमाजाची स्थापना-प्रारं-                             |
| मींच्या उपासना-भिकोबादादा च <b>ब्हा</b> ण-स्यांच्या उपदेशांचें स्वरूप-              |
| प्रारंभीचें कांहीं आक्षेप-कांहीं आक्षेपांस उत्तर-सावधगिरीची                         |
| सूचना-तत्त्वांची तुलना ११-५५                                                        |
| धर्मतस्वांची पुनर्घटना.                                                             |
| धर्मतस्त्रांची पुनर्षेटना–साधकाचा विश्वास– धर्मांची पुनर्षटित                       |
| मूलतत्वें-पुढील कार्य-प्रतापचंद्र मुझुमदार-जागृति ५५-९५                             |
| मुंबई येथील एकेश्वर उपासक मंडळी.                                                    |
| मंडळीची स्थापना होण्याची कारणें-मंडळीचे उद्देश व नियम, ९६-१००                       |
| प्रार्थनामंदिर.                                                                     |
| प्रार्थनामंदिराचा इतिहास, प्रार्थनामंदिराचा पाया-पायाच्या दग-                       |
| <b>डाव</b> रील केस-मंदिराचें वर्णन-प्रवेश समारंभ-मंदिराच्या उपयो-                   |
| गाचे नियम-मंदिरातील प्रो. भांडारकरांची पहिलो उपासना-रा.                             |
| <ul> <li>रानडे ग्रांची स्पष्टोक्ति—मंदिरास सहाय करणारे.</li> <li>१०१-११२</li> </ul> |
| रात्रीच्या शाळा.                                                                    |
| रात्रींच्या शाळांचे उत्पादक-शाळांची वाढ-आजची हियति. ११३-११७                         |
| धर्मप्रचार व्यवस्था.                                                                |
| धर्मप्रचाराची अवस्यकता-केशवचंद्र सेन व डा. भांडारकर-                                |
| वर्गप्रचार व्यवस्थेविषयी साल—रा. रा. सदाचिव पांडुरंग केळकर                          |
|                                                                                     |

936-946

यांची पहिळे धर्मप्रवारक म्हणून नेमणूक-स्यांचा अगदी पहिळा रिपोर्ट-सदाशिवराव ब्राह्मप्रवारक होतात-सदाशिवराव केळकर तें काम सोबतात-नर्वे वळण-मोतीवुळासा-विद्रळ रामजी शिंदे-डा. बाछुदेव अनंत सुखटणकर-डा. गजानन यशवंत चिटणीस-व धर्मप्रचार कार्ये. ११८-१३५

#### संगत सभा.

संगत समेची स्थापना-सत्यशोधकाची सूचना-सुनोध पत्रिकेचा इषारा-समेतील धर्मीलद्धान्तांचे विवरण-स्त्री व पुरुष-स्तरी प्रार्थना-धाला व परमात्मा-ज्ञानाची साधने-पूर्वपक्ष व उत्तरपक्ष-पापाची शिक्षा-बाह्मधर्म द्वा हिंदुधर्म आहे की नाही-धर्मपृत्ति व धर्मतृष्णा यांची वाढ-प्रार्थनेत काय मागावें-प्रेरणा किंवा आदेश-अंतःकर-णामध्यें धर्मपृद्धि व लोकांमध्यें प्रसार-धर्मशील मतुष्याची लक्षणें-नीति व धर्म-अवतार.

## आर्यमहिला समाजः

आर्यमहिला समाज स्थापनेच्या पूर्वीचो माहिती, स्त्रीशिक्ष-णाची कळकळ, प्रतापचद्र मुद्धमदार ह्यांचें कार्य, सदाशिवराव केळकरांचें सहाय, स्त्रियांचे विचार, पंडिता रमाबाई, त्यांची पुण्यास स्थापिलेळा आर्यमहिला समाज, समाजाचे उद्देश व नियम, सुंबई आर्यमहिला समाजाची स्थापना, पुढील वर्षें, नवा मनु, फुकट दूप बांटणें, उच स्रोशिक्षणास सहाय. ... १५९-१७६

#### यंग थीईस्ट्स् यूनिअन.

संस्था स्थापन करण्याची कारणें, संस्थेची स्थापना, उद्देश, केलेलें काम इ॰

#### ... 903-900

#### ब्राह्म पोस्टल मिशन.

ब्राह्म पोस्टल मिशनची कल्पना, मिशनची स्थापना, काम करण्याची पद्धत, केलेलें काम. ... ... १७८-१४०

## डॉ॰ भांडारकर पुस्तकालय व वाचनालय.

संस्था स्थापन करण्याची कारणें, देणगी, पुस्तकालय उघडण्याचा समारंभ, न्या. मू. रानडे यांचे डा. भांडारकरांविषयी विचार. १८९

#### राममोहन आश्रम.

gg.

आश्रम असण्याची आवश्यकता, शेट दामोद्दरदास यांची देणगी, पाया घालण्याचा समारंभ, बाबू विपिनचंद्रपाल यांचें भाषण, डॉ. भांडारकरांचें भाषण, आश्रमाचा प्रवेशसंमारंभ, सर नारायण चंदावरकर यांचें भाषण. ... ... ... ...

963-960

#### बास्रहत्याप्रतिबंधक गृह, पंढरपूर.

संस्था अस्तित्वांत येण्याची कारणें, ठाठशंकर यांचा अनुभव, संस्थेची स्थापना, संस्थेच्या द्वारें होणारें कार्य, अनाथ स्रोग्रहाची कल्पना, ह्या ग्रहाची उत्पत्ति, शिक्षा झालेल्या स्त्रिया, ग्रहाची एकंदर व्यवस्था, स्थलवारो, जातवारी, मुलांचें दूघ, प्रमृतिग्रहाचे नियम. १८८-१९६

अनाथ बालकाश्रम पंढरपुर.

आश्रम स्थापण्याची कारणें, १८७६-७७ सालांताल भयंकर दुष्काळ, त्या चेळचें समाजाचें काम, Famine Orphans; अनाथ बालकाश्रमाची स्थापना, लालशंकरभाई, अनाथ मुलें, व त्यांचा संबंध, इमारत, संस्थांसंबंधानें लोकमत, अनाथ वालकाश्रमाची तियम

... 994-200

#### राममोहन इंग्छिश स्कूछ इ०

शाळा स्थापन होण्याची कारणें, पत्रासावा वार्षिकोत्मव, रा. त्रिवेदी यांची देणगी, श्रिक्षकांची योजना, हेडमास्तर रा. श्रीखंडे, राममाहन-आश्रमांत शाळेची योजना, देणग्या, रा. सोहोनी यांची नेमण्क, रा. नवरंगे खांची देणगी, शाळेंतील विशेष गोष्टी, जागा अनुरी होणें, मंदिरावर एक मजला जभारणें, त्यास मिळाळेळें उदार साहाय्य, रा. श्रीखंडे खांचा राजीनामा, त्यांच्या कामाची योग्यता, रा. फडणीस यांची नेमण्क, सर नारायणराव चंदावरकर प्राथमिक शाळा, ही शाळा स्थापण्याची कारणें, शाळेची भरभराट व डा. नवरंगे यांची देणगी.

२०७-२१३

#### साप्ताहिक ईश्वरोपासनाः

साप्ताहिक ईश्वरोपासनेची स्थापना-सतत ६० वर्षे उपासना होणें-उपासनेचें महत्त्व-प्रार्थनासमाजांतील उपासनेवरील आक्षेप- त्यास उत्तर-उपासनेचें ध्येय-उपासनेचीं निरनिराळीं अंगें-उद्दो-धन-स्तवन-प्रार्थना-तिचे महत्व-न्या. म. रानडे व डा. भांडा-रकर ह्यांनी प्रार्थनेस दिलेलें महत्त्व-निरूपण अगर उपदेश. ... २१४-२२४

#### धर्मानुष्ठान व ध्येयपालन.

मल हेत-मार्गातील अडचणी-एक इषारा-हिंदु रिफारमर पत्राचा उपदेश-प्रतिज्ञावक्ष बाढीस लाबण्याच्या कामी झालेला उद्योग-निराशा-पहिला बाम्ह विवाह-वराचा व वध्वा करार-अनुष्ठानपद्धति तयार करण्याची सचना-विरुद्ध टीका-अनुष्ठाना-संबंधानें अधिकार-छोकमत तयार होण्याची बाट पहाणें-पंडित बिवनाथ शास्त्री यांचे विचार-ध्येयपालनाची पर्ति केव्हां होते-बा भोडारकरांचा अभिपाय

... २२५-२४३

### सुबोधपत्रिका.

(पूर्वभाग)

सबोध पत्रिका स्थापन होण्याची कारणे. थोईस्टिक ॲसोबि-एशनचें पत्र-पहिल्या अंकाचा उल्लेख, पहिल्या अंकाची हकीकत. पुढील व्यवस्था, रा. रा. सदानंद बाळकृष्ण पालेहर ह्यानी बजाविलेली सेवा-आत्मारामपंतांची कामगिरी-वाचकांस सचना, रा. रा. राम-भाऊ माडगांवकर व सुबोधित्रका-प्रार्थनासमाजाची मालकी-इंग्रजी बाज सक करणें-मामा परमानंदांचें विचार व स्पष्टोक्ति-सबोध पत्रिकेच्या निरनिराळ्या संगादकांची व छेलकांची कामगिरी.

286-246

## सबोधपत्रिका.

( उत्तरभाग, )

ह्मीच्या संपादकाच्या जवळजवळ तीस वर्षांच्या कार्याचे स्वह्म २५८-२६४

#### ग्रंथपरिचय.

प्रार्थना संगीत, प्रार्थना संघड, प्रार्थनासमाजांत विशेष काय आहे. न्या. मृ. रानडे यांची धर्मपर व्याख्याने, त्रामन आबाजी मोडक यांची धर्मपर व नीतिपर ब्याख्यानें. डा. मांडारकर यांचे

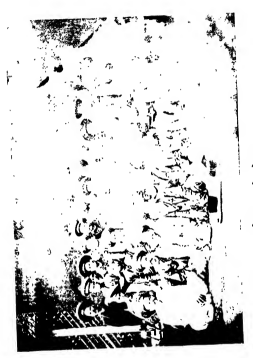
| धर्मपर लेख व     | व्याख्या     | <b>नें, सर</b> नारा | ायण चंदाव     | (कर ह्यांच | ों धर्मपर |         |
|------------------|--------------|---------------------|---------------|------------|-----------|---------|
| व्याख्यानें, 🔊 ह | प्रधर्मप्रवि | तेपादक वा           | स्यसंब्रह, स् | उलम भ      | ननसंप्रह, |         |
| राजा राममोहन     |              |                     |               |            |           |         |
| मू. रानडे खांचें | चरित्र,      | दैनिक मन            | न, रा. रा.    | शिंदे हा   | ांचे लेख  |         |
| ब व्याख्याने     | •••          | •••                 | ••• .         | •••        | •••       | 764-766 |

### इतर समाज.

| सद्धर्भसमाज ठाणें, पंढरपुर नाविक येथील समाज, | सातारा |         |
|----------------------------------------------|--------|---------|
| समाज, अहमदनगर, पुणें, अहमदाबाद इ॰ समाज.      | •••    | २८६-३०७ |
| प्रार्थनासमाजाचें विशिष्टत्व                 | •••    | 306-395 |

# चरित्रात्मक लेख.

|        |                                  |     |     |     | वृष्ट.  |
|--------|----------------------------------|-----|-----|-----|---------|
| १ ड    | ा. आत्माराम पांडु <b>रं</b> ग    | ••• | ••• | ••• | 9       |
| २ म    | ामा परमानंद                      | ••• | ••• | ••• | २२४५    |
| ३व     | ासुदेव बाबाजी नव <b>रं</b> गे    | ••• | ••• | ••• | 8840    |
| ४ रा   | ामचंद्र विष्णु मा <b>डगांवकर</b> | ••• | ••• | ••• | 4666    |
| ५ व    | ाळ मंगेश वागळे                   | ••• |     | ••• | ६ ७७ ०  |
| ६भ     | ास्कर हरि भागवत                  | ••• | ••• | ••• | v9vv    |
| ७ व    | ामन आबाजी मोडक                   | ••• | ••• | ••• | 48-00   |
| ८म     | हादेव गोविंद रानडे               | ••• | ••• | ••• | ९५–१२६  |
| ९द     | ामोदरदास गोवरधनदास               | ••• | ••• | ••• | १२७–१३८ |
| 90 8   | शलशंकर उमियाशंकर                 |     |     | ••• | 935-943 |
| ११ स   | दाशिव पांडुरंग केळकर             | ••• | ••• | ••• | 944-966 |
| १२ इ   | ंकर पांडुरंग पंडित               | ••• | ••• | ••• | 900-999 |
| १३ र्द | ीनानाथ विष्णु माडगांवकर          | ••• | ••• | ••• | 997-707 |
| १४ %   | रीधर रामकृष्ण भांडार हर          |     | ••• | ••• | २०३–२११ |
| १५ न   | गरायण गणेश चंदावरकर              |     | ••• | ••• | २१२-२५१ |
| १६ प्र | भाकर रामकृष्ण भांडारकर           | ••• | ••• | ••• | २५२-२६५ |
| 90 3   | गेलाना <b>थ</b> साराभाई          | ••• | ••• | ••• | २६६-२७७ |
| 96 (   | ामकृष्ण गोपाळ भांडारकर           | ••• | ••• |     | 306-363 |



प्रार्थनासमाजाचे जुने सभासद

# प्रार्थनासमाजाचे कांहीं जुने सभासद

#### १८७८ माली घेतलेला फोटो.

पुढें बसलेकी रांग डावीकडूनः—१ महादेव गोविंद रानडे; २ भास्कर हरि भागवत; ३ दीनानाथ पांडुरंग मिटकर; ४ नानाभाई रघनाथ भांडारे; ५ बाळ मंगेश नागळे; ६ माधवराव नारायण शिरगांवकर; ७ कान्होबा रणछोडदास कीर्तिकर; ८ बाबू बिपिनचंद्र पाल.

मध्ये वसलेली रांग डाची कडूनः—९ मोरोबा विनोवा संझिगिरी; १० बाबू अक्षयकुमार मित्र; ११ रामकृष्ण गोपाळ मांडारकर; १२ भिकोबा लक्ष्मण चव्हाण; १३ बाबू प्रतापचंद्र मुद्धभदार; १४ डॉ. आत्माराम पांडुरंग तर्खंड; १५ गोपीनाथ सदाशिव हाटे; १६ नारायण महादेव परमानंद.

पाठीमांगं उभी असाकेकी रांग डावीकडून:—१० विश्वनाथ गोविंद चोळकर; १८ भगवंत मगेश वागळे; (१९ नांवाचा शोध लागत नाहीं) २० वासुदेव बापुजी कानिटकर; २१ नानाजी वासलेकर; २२ मुकुंद रामचंद्र एनजिनीअर; २३ बाळकृष्ण गोविंदजी भाटोडीकर; २४ सदानंद बाळकृष्ण पालेकर; २५ रामचंद्र विष्णु माडगांवकर; २६ पांडुरंग भिवराव; २० वासुदेव बाबाजी नवरंगे; २८ बाळकृष्ण निळाजी पितळे; २९ बाळकृष्ण मोरोबा धोत्रे; ३० आनंदराव हरिशंकर.



रामकृष्ण गोत्पाळ भांडारकर

# प्रार्थनासमाजाचा इतिहास.

# परमहंस सभेच्या पूर्वी व नंतर.

मुंबईच्या "प्रार्थनासमाज" ह्या संस्थेची स्थापना ता. ३१ मार्च सन १८६७, फाल्गुन वय एकादसी, म्हणजे पापमोचनी एकादसीच्या दिवशी, झाली व मूळ स्थापकांची संख्या पंघरासोट्या पर्यंतच होती हैं आतो पुष्कटांस माहीत झालें आहे. तथापि ज्या मूटभर लोकांनी, सर्व बाजूंनी प्रतिकृत स्थिति असतीना, ह्या समाजाची स्थापना केली, त्यांनी ती करण्यास काय कारणें झाली, त्या पूर्वी येथें लोकस्थित कशी काय होती, लोकांच्या विचारांस कोणत्या प्रकारचें वळण होतें झांविषयी कांही माहिती ह्या भागांत देण्याचा विचार आहे.

बंगाल्यांत ब्राह्मसमाजाची स्थापना राजा राममोहन राय ह्यांनी सन १८२८ साली केली. त्यांवेळी तेथें लोकांची स्थित सर्व प्रकार उद्देगजनक होती. पैसा होता, पण त्याचा दुरुपयोग होत होता; नीतिबंधनें शिथिल झाली होतीं; न्यस-नासक्ति हा दुर्गुण न समजण्याहतकी दुरवस्था समाजास प्राप्त झाली होती; निक्योगीपणामुळें नानाप्रकारचे चैनीचे प्रकार राजरोसपर्णे चालू ठेवण्याचा कल वाढत्या प्रमाणावर होता; धर्मांच्या नांवावर अनेक दुष्ट प्रकार चालू होते; अधोर पंथी प्रकारांचा भरती आलेली होती; खाण्यापिण्याचे धरबंध युटले होते, अशा वेळी राजा राममोहन रायांनी ब्राह्मसमाजाची स्थापना करून लोकांमध्यें विचारजागृति करण्याचें काम चालविलें. प्रयानासमाज व ब्राह्मसमाज हा संस्था

At the period immediately preceding the era of Brahmic Reformation, we find that the unsettled state of the country,

<sup>\*</sup> ब्राह्मसमाजाचा इतिहास पंडित शिवनाथ शास्त्री ह्यांनी लिहिलेला आहे व तो आतां बराच प्रसिद्धीस आलेला आहे. तथापि त्याच प्रंयांत मि. लिआनाई, बंगालच्या एशियाटिक सोसायटीचे दुप्यम सेकेंटरी, ह्यांनी लिहिलेल्या ब्राह्मसमा-जाच्या इतिहासाचा उहेल झालेला आहे. हें पुस्तक आतां दुर्मिळ आहे. ह्यांत मि. लिआनाई ह्यांनी म्हटलें आहे:—

बहुतेक सारखींच तस्वें प्रतिवादणाऱ्या असल्यामुळें प्रार्थनासमाजाच्या स्था-पनेस कोणती कारणें झाली असावीं ह्याची माहिती बोधपर होण्यासारखी आहे. तथापि प्रथमतःच हें कबूल केलें पाहिजे की, बंगालप्रमाणेंच सुंबईची सर्वेसा-धारण स्थिति होती म्हणून प्रार्थनासमाज, अगर तत्सम संस्थांची स्थापना झाली असेंच कोढी म्हणती येणार नाहीं.

सुंबई शहरांत शिक्षणाचा जसजसा प्रसार होऊं लागला तसतसे लोकांच्या विचारांमध्यें फेरफार होत गेले. खरें पहाता मुंबई शहरांतील पुष्कळशी वस्ती बाहेरून आलेली; आणि शहराची भरभराट होऊं लागतांच ही बस्ती बाढत गेली होतो. उद्योगधंद, न्यापार, सहे, या सर्वांच्या द्वारें शहरामध्यें धनाची विपुलता झालेली होती. विद्येचा थोडाच प्रसार झाला होता; त्याबरोबरच संपत्तीच्या रेलचं-लीमुळें लोकांमध्यें अनेक प्रकारचे छानछोकीची प्रकार आले होते. सुंबईचें वर्णन नामक १८६३ सालीं प्रसिद्ध झालेल्या पुस्तकांत म्हटलें आहे "देश्यांच नाच हें तर

the degraded condition of the Hindus, as regards their social, religious, and civil concerns required the energies and talents of highly gifted minds for the introduction of order and reform. The reform so necessary and important, had no doubt, been hindered in its execution by the then existing state of things in almost every department. (p. 3)

ीधनाची विपुलता झाली व त्याचा सम्याकसा करावा है कळत नसलें, म्हणजे त्याचा व्यय भलत्याच मार्गानी होऊं लागतो, हा नेहमीचा अनुभव आहे. नाच-रंगामध्ये पता कसा जात होता याची माहिती पुढें आहेच. परंतु आणखी कांहीं प्रकार जे रष्टोत्पत्तीस आले तेही तेथं नमूद करितोः—

(१) १८६१ साली "एका पळवा जोशी ग्रहस्थानं" तुळशीचें लग्न मोठ्या समारंभानं केलें. ह्या ग्रहस्थास मूलबाळ नव्हतें. कन्यादानांचें प्रेय प्राप्त करून ध्यांचें व लोक मुलांचीं लोगें करून व्याही विहिणी घरी आण्न खेळवितात व अनेक सोहाळे करितात, तो प्रकार आपल्या घरींही व्हांचा अशी त्याला पुष्कळ दिवसांपासून होंस होती. ती पुरविण्यासाठीं त्यानं हा लग्नसारंग केला. ह्या लग्नांत उपाध्ये हे मुलांचे ग्रहणजे बाळकृष्णाच्या मूर्नीचे बाप व यजमान हे कन्येचे ( तुळशीचे ) बाप कन्यून हा समारंभ मोठ्या दवाजांने गेला. वास्तविक लग्नास जर्से आमंत्रण फिरतें तसे फिरवून वरातीवरोवर ग्रहस्थ बोलावून आणिले होते; व वार्येगायें लावून रस्त्यांतून सिरवीत वर नेला. इतर लग्ने लावितात त्याप्रमाणें

अरतसंबास एक ब्रहणन कानकें आहे. योपासून प्रत्येक शहरोत किती नासाडी होते यानें अदुमान करवत नाहीं. हुरानरणी क्रिया सर्व मुंबईशर पसरल्या आहेत. त्योची संख्या उत्तरोत्तर वाढत जात्ये. आनंदाच्या दिवशी श्रीमंत गृहस्यांस आगतस्वागताविवयीं सन्मान देणें असल्यास ह्या प्रकारच्या एक दोन क्रिया आणृन सभेंत उभ्या केल्यानें ते संतुष्ट होतात ! अशा कर्मणु-

हैं लग्न लाबून ब्राह्मणांस दक्षिणा व गृहस्थांस नारळ, पानसुपारी तुरे बगैरे दिले. ज्याही व विहिभीचें गौरव वगैरे सर्वत्रकारें मोठ्याच तारतम्यानें ठेविलें होतें. बधुप्रवेशसुद्धी शास्त्रोक विशोप्रमाणें केला.

- (२) कोही वर्षामार्गे (१८६१ हें लिहिलें आहे) एका गृहस्थानें मांजराची सटी केली होती. हम गृहस्थाच्या घरीं मांजर व्याली असतां तिच्या सहाव्या दिवशीं ब्राह्मणाकट्टन षष्ठीपूजन करवून दक्षिणा वांटली, आणि मिष्टानाचा जेवण-समारंभ करून कित्येक लोकांस बोलाविलें होतें.
  - (३) एका श्रेणवी गृहस्थानें पिपळाची मुंज बांधिली होती.
- ( ४ ) गणपतराव गायकवाड महाराजांनी बाहुल्यांचा लघ्नसमारंभ पंचवीस इजार रुपये खर्च करून केला व हा लघ्नसमारंभ खऱ्या लघात्रमाणे पंघरा दिवस चाळला होता.
- (५) एका सधन परभू गृहस्थाच्या मुलीर्ने थोड्या वर्षामागें बाहुलीचें लक्ष केलें, त्यास मुलीच्या बापानें इजार पांचशें रुपये खर्च केला. कित्येक लोकांस आमंत्रण करून वरधोडा देखील रस्त्यांतृन मिरबीत नेला होता.
- (६) सन १८६२ सालीं कार्तिक मासीं शिंदे महाराजांनी एका दिवसांत एक लक्ष दक्षिणी ब्राह्मणांस भोजन घातळें व दर ब्राह्मणास एकेक रुपया दक्षणा दिली. ही संख्या पुरी होण्यासाठीं जेथेंजैयें दक्षिणी ब्राह्मणांची संख्या होती तेयें तेयें भोजनसमारंभ झाले. कोठें किती ब्राह्मण जेवावयास बसले त्याची बातमी तारायंत्रानें महाराजांस मिळण्याची व्यवस्था झाली होती. एकंदर खर्च तीन लाख रुपये झाला.

मुंबईच्या लोकांस द्रव्याची तमा नाहीं, इतकेंच नाहीं, परंतु कथीं कथीं ते अध्यवस्थित खर्च करितात. एकार्ने दोन हजार रुपये खर्चून वरषोडा काढला, तर दुसरा तीन हजार खर्च करून मामसाळें काढील आणि तिसरा चार हजार रुपये ळावून केळवण म्हणून करील व चवधा सीमांतपूजनाची बरात काहून कीचिवाय दुसरी प्रतिष्ठित कमैणूक भरतसंडांत सांपडणें दुर्छम असा मुंबईतील बहुतेक लोकांचा समज आहे. ह्यामुळेंच ह्या स्त्रिया सपन होऊन कोणासच मानीत नाहींशा झाल्या आहेत. आटदाहा वर्षामार्गे ( १८५२ अजमार्से ) हानबी सीमोर ह्या नांवाचे एक प्रस्थात इंप्रज एहस्य लंडन शहरांतील पालेंमेंट सभेचे सभासद, ह्या देशाची स्थिति पहाण्यास आले होते. त्या वेळी आमच्या लोकांनी त्यांच्या सन्मानार्थ असा एक नाच केला होता." ह्यांवरून एकंदर मुखबस्त लोकांचा कल दिसन येतो.\*

त्याप्रीत्यर्थ पांच हजार रूपये खर्चील. कोणी हजारों रूपये खर्च करून श्राद्ध घालील. कोणी दोन लक्ष रूपये खर्च करून लग्नसमारंभ करतील, परंतु देश दरिद्री होत चालला आहे व अङ्गानसागरांत बुडत आहे याजकडे लक्ष देऊन लोकांस सन्मार्गांस लावाबयाच्या उद्योगांत कोणी पडायाचे नाहींत.

ही सर्व माहिती मुंबईच्या वर्णनांतून घेतली आहे.

"कलकत्ता नजीक निहेया गांवी (चैतन्याचें जन्मस्थान) राजा ईश्वरचंद नामक जमीनदारानं १७९० त हिंदु रीतीप्रमाणें मोठा समारंभ करून दोन माक-हांचें लग्न केलें, त्यास एक लाख रुपये खर्च लागला. जेव्हां बन्हाड निष्मलें तेव्हां हत्ती, घोडे, पालस्था, उंट, ग्रांगरलेल्या घोड्यांची जिलीब, व हजारों मशाली वगैरे घोभा केलो होती, आणि त्या नवन्यास (माकडास) रत्नजडित पालखींत बसविलें होतें. पुढं लग्नही मोठ्या विद्वान् बाह्मणांनी सुमुहुतीबर लाविलें." मुंबईचं वर्णन ३८६.

 अमारें चार वर्षापूर्वी सर दिनशा नाच्छा ह्यांनी सुंबई शहराच्या दाहा वर्षांच्या (१८६५-१८७५) आठवणीचें एक पुस्तक लिहिलें आहे. ह्यांत वेदयांच्या नाचासंबंधानें पुढील माहिती आहे:—

Though the fifties were an epoc-making period in many respects including social reform, it may not be out of place to refer here to one social feature which a handful of the far-sighted of those days had greatly deplored. Nautch parties were exceedingly common. Dancing girls, both Hindu and Mohomedan, were invited to enliven every important domestic entertainment of a joyous character. They were all professionals and, from their point of view did their best in order to advance their own prosperity. With dancing girls were singing girls also. Generally these professionals combined those two arts. And

रयावेळी सरकारी व मिशनरींच्या शाळा स्थापन झाल्या होत्या. लोकांना शिक्षण देखन स्यांस ज्ञानाची गोडी लावण्याचे प्रयस्न पाइन त्या वेळच्या प्रदा-ऱ्यांच्या मनांत मिस्ननरीविषयी आदरभाव वसं लागला होता. वस्तुतः मिशनरी लोक ह्या देशांत आपल्या धर्माचा प्रसार करण्यासाठी आले. परंत त्यांच्या मार्गा-तील अडचणी. त्यांस न जुमानतां त्यांनी केलेले प्रयत्न व त्यांस आलेलें यदा याचा विचार केला म्हणजे त्यांच्या उद्योगाविषयीं मनांत आदर उत्पन्न झाल्या-वांचन रहात नाहीं. १८०७ सालीं मि. टेलर नांवाच्या एका गृहस्थांनी संबर्ध शहरांत प्रवेश करण्याचा प्रयत्न केला होताः परंत सरकारची त्यास परवानगी न मिळाल्यामळें त्यानें सरतेस तळ दिला. नंतर १८११ मध्यें तीन मिशनरी आहे. प्रथम ते कलकत्त्यास गेले. तेथन त्यांना खह सरकारनेंच हाकून लावलें! त्यासळें ते कोचीस नेले. तेथेंही त्यांचें कांही बळेना. मग त्यांना मंबई बंदर बरें आहे असे वादन ते मुंबईस आले. परंतु बंदरावर पाऊल टाकण्यासही त्यांना अडचणी आल्या. तरी ते धक्यावर आहे. तो प्रत्यक्ष गव्हरनर साहेबांचा त्यांस हक्म आला की. अहेचाळीस तासांच्या आंत तुम्ही मुंबई बेटांतून निधन गेळें पाहिजे ! ह्या छोकांना येथें राहं दिल्यानें ते येथील लोकांच्या धर्माविरुद्ध उपदेश करूं लागतील व स्या योगें लोकांत असंतोष माजेल, करितां प्रत्यक्ष कोर्ट आफ डायरेक्टर्सचाच त्यावेळी हुकूम होता की, ख्रिस्ती धर्मापदेशकांस येथे राहं देऊं नये. अशा अडचणीशी ते सतत तीन वर्षे झुंजले व १८१४ पासन मुंबई शहरांत त्यांनी आपलें जाळें राजरोसपणें पसरावयास सहवात केली. ह्या तीन वर्षाच्या अवधीत त्यांनी सरकारची परवानगी वगैरे आणविली होती. अशा प्रकारें

those who excelled in singing were, therefore, most in requisition. On festive occasions, no entertainment would be deemed complete where a nautch party had not been provided. Indeed it was held to be shabby on the part of the few who from motives of saving money failed to observe the universal custom. Such was indeed the deep hold of that custom that it was impossible to evade it, as impossible as to evade resorting to the temple for divine service... Even the Parsis were not behind in the fifties in giving nautch parties on festive occasions. At many a Parsi rich country house, during Pateti, Diwali and Holi and other holidays it was the sine qua non that a nautch party should include the day's entertainment.... The Parsis were the first in the field in the abandonment of nautch parties.

लिस्ती भिश्वनरीचा मुंबई शहरांत प्रवेश झाल्यावर एकस्म धर्मप्रसाराच्या कार्यास स्वांनी मुखात केळी नाही. स्वांनी प्रथम बिस्लुणाचा प्रसार करावयाचे मनांत आणिळे. जिकडे तिकडे शाळा उघडल्या, मुळांना पुस्तकें वगैरे ते आपल्या खर्चानें देऊं लागळे. तरी पण १८५२ साळी स्वधर्माचा स्वाग करून लिस्ती धर्माचा स्वीकार केळेल्यांची संख्या १,१२,४२५ होती.

१८६१-६२ सालामध्यें मिशनरीनी शिक्षणाचें काम कसें चालविलें होतें तें

पढील माहितीबरून दिसन येईलः---

| नुषाल नाहतानस<br>नांब | गायतून नरसा<br>शाळांची संख्या. | युरोपियन विक्षक | हिंदी | मुलें |
|-----------------------|--------------------------------|-----------------|-------|-------|
| चर्च मिशनरी मंडव      | ी ७८१                          | 93              | 686   | 30000 |
| लंडन मिशनरी "         | 395                            | -               | 469   | 94000 |
| वेसलियन मिशन          | 43                             |                 | 900   | \$000 |
| फ्रीवर्च मिशन         | -                              | -               |       | ९१३२  |
| <del>बॅपटिस</del> ्ट  |                                |                 |       | 5400  |
| इतर मिशर्ने           | अजमार्से                       |                 |       | ४५३६८ |

अशाप्रकारें जिस्ती मिशनरी व सरकारी शाळा ब्रांच्या द्वारें शिक्षणाचा प्रसार ज्यावेळी होत होता त्यावेळी मंबई शहरांत विशेषतः हिंद लोकांत तीन प्रकार दिसन येत होते. एक जन्या लोकांचा, ह्यांच्या विचारांमध्यें कांहीं फरक होत होता असे नाही. जो कांहीं सभोंबतालच्या परिस्थितीचा परिणाम होत असेल तेवदाच. मात्र यांच्यांत नवीं व्यसने पसह लागली होती. सवेत्र पसरलेल्या नावांचें वर वर्णन आलेंच आहे. मुंबई शहरांत चिनी लोकांचा बराच सळसळाट झाल्यावर त्यांनी अफू व चंडोल यांचा खप येथे बाढविला. मंबर्दतील सर्व धर्मीच्या व सर्व जातीच्या लोकांमध्यें ह्या व्यसनाचें बंद माजलें होतें. तें किती याचें इदयभेदक वर्णन सा. सा. गोबिंद नारायण माड-गांवकर खांनी आपल्या प्रस्तकांत केलें आहे. त्यांत ते म्हणतात. "चंडोल म्हणून अफीणीच्या तयार केलेल्या गोळया असतात. त्या चिलमीत घालन ओढतात. जा चिलमी व गुडगुच्या एक तन्हेच्या असतात. ह्या चिलमीत विस्तव घालीत नाहीत. परंत तपांत बुहविलेला काकडा पेटवून ढाव्या हातांत घेतात आणि ह्या चिलसी-बर जी गोळी ठेबलेली असते तीस लावन मोठ्याने झरका घेतात. चंडोल चिते-वेळी आडवें पडावें लागतें. म्हणून ह्या जागेंत जिकडे तिकडे ओवडघोवड बांक. खाटा. व चोपाया चातकेल्या असतात. आणि जाक्यासरक्या होतऱ्हा चालर

स्यांबर मुसळमान, ब्राह्मण, परम्, शेणवी, सोनार, भाट्ये, असे अठरापगड जातीचे चंडोलउपासक हातपाय ताणून पडलेले असतात. कोणी डोळे बटारलेले असतात, कोणी ओकतात, कोणाच्या तोंडावर माशा वसलेल्या असतात, कोणी खोकतात. कोणी तोंबें वेडींबांकडीं करितात. कोणी उसाची गंडेरी चोखितात. कोणी सिताफळाच्या बिया तोंडोत घालितात. कोणी केळी खातात. कोणी घेरी येकन पहले आहेत असे दशीस पहतें. हा जाखांत जिन्हें तिकडे केर व कचरा पहलेला असन सर्व गोष्टींनी मळीन असतात. आणि जे लोक ह्या कैफाच्या म्बाधीन झालेले असतात ते निस्तेज ह भयंकर दिसतात ...... ह्या स्थळांत बोबाबन पाहिले असतो अंगी बंप सहतो. एथे अनेक जातींचे लोक चंडील पिऊन गुंगीत येऊन प्रेतासारखे चटईवर पहळेळे असतात. तेव्हां ह्यांस पाहून यमयातनेविषयींचें जें पराणांतरी वर्णन केलें आहे त्याचें स्वरण होतें. यांत भेद इतकाच की है लोक येथें सखबस्त जाऊन पडतात. मनुष्य आडमार्गानें जाऊं लागला म्हणजे स्थास नरक देखील प्रिय होतो." हें व दसरी स्थासने ज्याप्रमाणे जुन्या समाजामध्ये पसरली होती त्याचप्रमाणे नवें घिक्षण मिळालेली कांही मंडळी त्यास बळी पडत होती. त्यांना घोडेंसे तरपंजें शिक्षण मिळाल्यामळें त्या वेळी न्यापारधंदा. नोकरी-चाकरी ह्यांविषयी चांगली अनुकूलता होती. स्यामुळें जुने वळण जसजुसे सुद्रत चाललें व स्या ठिकाणी नवें चांगलें वळण अगर नवे विचार ह्यांचें ठाणें बसलें नाहीं. तसतसा ह्यांच्या आचरणांत ढिलेपणा अधिकाधिक दिसं लागला, हा अनुभव सर्वत्र येत होता \* हा दूसरा वर्ग

At the time of its (Brahma Samaj) foundation European education had just begun to make some progress among the Natives, and although its influence was speedily felt in helping to remove the deep rooted prejudices and superstitious notions of the people, yet still numerous proofs can be adduced that its first introduction greatly tended to create among members of the educated and intelligent classes of people a lamentable atheism and indifference to religion in general. This was the natural result to be expected from the English Education afforded in Government Schools, which while sapping the foundation of the Hindu Religon, substituted nothing in its place; hence a race of unbelievers sprang up and these would have increased a hundredfold but for the intervention of Brahmoism.

<sup>\*</sup> मि. लिआनार्ड आपल्या इतिहासांत म्हणतात:-

दिवसेंदिवस बाह्रं लागला. एकीकडे कुटुंबांतील सर्व जुने आचारविचार बाख्र असावे, व दुसरीकडे एखाददुसऱ्या व्यसनार्ने ठाणे दिछेले असावें, असा प्रकार दिसत होता. बाहेर विचारजागृतीचे प्रयत्न होत होते. नाहीत असे नाही. मिशनरी लोक स्वस्थ बसले नव्हते: त्याचप्रमाणें स्टडंटस लिटररी अँड सायंटिफिक सोसायटी, गुजराथी व मराठी ज्ञानप्रसारक सभा, ज्ञानप्रसारक मासिक, कित्येक वर्तमानपत्र, लोकशिक्षणाचें कार्य करीत होतीं. तथापि ह्या मंडळीवर ह्या सर्वे प्रयत्नांचा कांहींही परिणाम झालेला नसावा. तिसरा जो वर्ग होता व ज्यास व्यवस्थित रीतीने विक्षणाचा लाभ झालेला होता. तो जागृत होऊं लागला होता. आपली घडी बिघडली आहे याविषयी स्यांतील लोकांत जागृति उत्पन्न झाली होती. आपल्यावर जे लोक राज्य करीत आहेत त्यांचे गण त्यांच्या लक्षांत येऊं लागले होते. आपल्या समाजांतील अनेक दृष्ट चाली. अन्यायमलक रीतिरिवाज ह्यांनी आपल्या समाजाचें किती नुकसान होत आहे हैं त्यांस दिसन येऊं लागलें होतें. धर्माच्या वाबतींत वेडगळ समजती, वेडगळ आचार ह्यांनी ठाणं केल्यामळे धर्मांचा कसा खेळखंडोबा होत आहे हें ते पहात होते. लहानपणीं लग्ने झाल्यामळें. बालविधवांची बाढती संख्या पाहन पुनर्विवाहाची असलेली बंदी अन्याय्य होय असे त्यांस बाद्रं लागलें होतें. सर्व गोशीत आमच्यांतील सौंबळेपणा. उचनीच भाव आमच्या उन्नतीच्या आड येत आहे याचा प्रत्यहीं त्यांस अनुभव येत होता. ह्यासाठीं जातिभेद नष्ट झाला पाहिजे असे ह्या मंडळीस बाट लागले होते. आमच्या देशाच्या उन्नतीस ह्या सर्व गोष्टी बाधक आहेत असे त्यांस स्वातुभवाने कळूं लागलें होतें. नव्या शिक्षणाचा थोडासा आस्वाद मिळाल्यामळे पष्कळांच्या विचारांत व आचारांत झालेला फरक त्यांच्या लक्षांत आला होता. जन्यावरील विश्वास उडाला. पण स्याच्या ऐवजी नदी धर्मबंधनें न आल्यामळें नास्तिकतेकडे लोकाचें मन बळत होतें, देवधर्मावरील विश्वासच नष्ट होत होता; तसेंच चोहींकडे खिस्ती धर्माचें पसरलेलें जाळें ते पहात होते. तरी किस्ती धर्म त्यांस पसंत नव्हता. तथापि हे आपले सर्व विचार उघडपणें बोल्डन दाखबून ते मान्य असणारांची एक संस्था स्थापण्याचें धेर्यही त्यांस नव्हतें. हे व अशा प्रकारचे विचार विशेषतः दादोबा पांडरंग, राम बाळकृष्ण, मोरोबा विनोबा, डा. आत्मा-राम पांडरंग, तकाराम तात्या. बाळाभाऊ शित्रे. सखारामशास्त्री. लक्ष्मण शास्त्री हळवे. सिकोबा लक्ष्मण व सखाराम लक्ष्मण चन्हाण वगैरे गृहस्यांच्या

मनांत बोळत असतांना, पंडित ईश्वरचंद्र विद्यासागर ह्यांचा व राम बाळ्कष्णांच्या भेटीचा योग मुंबई शहरीं आला. ईश्वरचंद्र हे केबळ विघवाविवाहाच्या चळव-ळीचे पुढारी नव्हते. आपल्या समाजाची सर्वांगीण उन्नति ब्हावी अश्वी तळमळ स्यांच्या ठिकाणी उत्पन्न झाळेळी होती. ईश्वरचंद्राची आस्था, विद्वत्ता व सत्य-निष्ठा, विचारगांभीय व पावित्र्य यांचा राम बाळ्कष्णांच्या मनावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाला. पंडितजींनी जातांना आपळी तसबीर त्यांस बिक्षस दिळी, तिच्या मागें राम बाळकुष्णांची पुढीळ ओळी लिंहून ठेविल्या आहेत:—

" माझे परमपुज्य मित्र पंढित ईश्वरचंद्र विद्यासागर ह्यांचेंच नांव मीं मास्या दसऱ्या मलास ठेविलें आहे. पंडितजींच्या अंगी संस्कृत व इंग्रजी वाक्पद्रत्व उत्तम प्रकार में अमन आपल्या देशबांधवांची सर्वांगीण सधारणा व्हावी. एतदर्थ त्यांच्या अंतर्यामी वसत असलेली तळमळ, आस्था व उत्साह यांजबहल ज्यांना म्हणून त्यांच्या सत्समागमाचा लाभ घडला आहे ते सर्व त्यांचे फार कौतुक करितात. आपल्या देशबांधवांच्या शिक्षणोन्नतीप्रीत्यर्थ त्यांचा उद्योग अविश्रांत चाळ आहे. आणि तें शिक्षण सलभ व्हावें म्हणून त्यांनी स्वतः परिश्रमपूर्वक वंग भाषेत विद्या-थ्यांस उपयक्त अशीं अनेक संदर पुस्तकें लिहिलीं आहेत. विधवापुनर्विवाहाच्या प्रचारास कलकत्त्यांत प्रथम त्यांनींच सहवात केली व तन्निमित्त त्यांनीं स्वार्थ-त्यागपूर्वक अमित द्रव्यव्यय केला आहे व फार झीज सोशिली आहे. पंडित-जींच्या अंतःकरणाचें औदार्य अनुपम आहे. माझ्या पहाण्यांत तरी पंडितजी-सारखा स्वदेशबांधवांवर ग्रद्ध सार्त्विक प्रेम करणारा भतदयात्मक\* आणि उदार पुरुष दूसरा नाहीं. " पंडित ईश्वरचंद्र महर्षि देवेंद्रनाथांच्या तत्त्वबोधिनी सभेचे सभासद होते. परमहंस मंडळीत त्यांचें त्यावेळी ब्राम्हसमाजा संबंधानेंही संभाषण ्झालें असावें. शेवटीं कलकत्याप्रमाणेंच चळवळ सह न करितां अल्प प्रमाणावर येथें चळवळ सरू करण्याचा निश्चय होऊन १८४० च्या समारास परमहंस मंडळीची

<sup>\*</sup> ही माहिती रा. रा. गोविंद मिक्षनाथ ठेंगे ह्यांनी लिहिलेल्या व मासिक मनोरंजनांत प्रसिद्ध झालेल्या चरित्रपर लेखांतून आर्म्ही घेतली आहे.

<sup>†</sup> परमहंस मंडळीचे पिहुछे व शेवटछे अध्यक्ष जरी राम बाळकृष्ण हे होते, तरी रा. ब. दादोबा पांडुरंग खांनी मंडळीची स्थापना केली असे परमहंस मंडळीच्या दोन सभासदांनी लिहुन ठेविछे आहे. परमहंस मंडळीच्या समेंत दादोबांनी लिहुकेल्या प्रार्थना वाचीत असत, परंत दादोबा व प्रमाकर पत्राचे

स्थापना झाली. प्रथमतः ही एक ग्रप्त मंडळीच होती. नंतर तीस परमहंस मंडळी असे नांव देण्यांत आलें असे डा. आत्माराम परमहंस समेची णंडरंग शांच्या चरित्रांत म्हटलें आहे. रा. रा. रामचंद्र स्थापरा बाळकृष्ण जयकर (वरील राम बाळकृष्ण) हे ह्या सभेचे पहिले व शेवटचे अध्यक्ष होते. परमहंस सभेच्या बैठकी बहतकरून त्यां-च्याच येथे भरत असत† व ज्यावेळी कोही अडचण असेल त्यावेळी डा. आत्माराम पांडरंग यांच्या येथें सभा भरत. ह्या संस्थेसंबंधानें आज असावी तशी माहिती उपलब्ध नाहीं, जो माहिती आम्हांला मिळाली आहे तिच्या आधारें आम्हीं पुढील विवेचन केलें आहे. ह्या संस्थेनें धर्मविषयक सिद्धान्त जरी ठरविले नव्हते.. तरी प्रतिमापूजन व जातिभेदत्याग हे सभेचे मुख्य उद्देश होते ह्याविषयी कांही संशय नाही. राम बाळकणांच्या चरित्रपर लेखांत आमचे मित्र रा. रा. गोविंद मलिन्नाथ ठेंगे ह्यांनी म्हटलें आहे की ''मूर्तिप्रजेचा तीन्न निषेध व एकेश्वरी मताचा अंतःकरणपूर्वक पुरस्कार, त्याचप्रमाणे ईश्वराचे पितृत्व व मानवाचे बधुत्व या तरवांच्या भक्रम पायावर प्रेमसाम्राज्याची उभारणो, अर्थात ह्या तत्त्वास विधातक व हिंदसमाजाच्या नाशास सर्वस्वी कारणीभत झाछेल्या द्वेषमूलक जाति-भेदाचा समल उच्छेद हे या सभेचे मरूप उद्देश होते. शिवाय. विधवाविवाह धर्मशास्त्रसंगत आहे म्हणन शक्य त्या सर्व उपायांनी त्यास उत्तेजन देऊन तो समाजांत रूढ करण्याचा प्रयत्न करणें हाहि ह्या सभेवा एक उद्देश होता." ईश्वराचें पितृत्व व मनुष्याचें भ्रातृत्व ह्यावर मंडळीचा जोर होता व हें प्रस्येकास सभासद होतांना आपल्या आचरणानें पटवावें लागे. परंत जातिभेद उघडपणें मोडण्यास लागणारें संख्याबळ आपल्यापाशीं तूर्त नाहीं अशी वस्तु-स्थिति असस्यामुळे सभेचे काम गुप्तपणे चालत असार्वे. त्याचप्रमाणे जातिभेद मोडल्याची साक्ष म्हणजे पावरोटी सर्वासमक्ष खाणें. समस प्रारंभ होतांना

चालक रा.रा. भाऊ महाजन हे सभेमच्यें प्रसिद्धपर्णे भाग घेत नसत व सर्वात मिस-ळत नसत. उल्डपक्षी राम बाळकृष्ण उपवपर्णे पुढाकर घेत असत म्हणून त्यांची योजना अध्यक्षपर्दी झालेळी असावी.

<sup>†</sup> डा. भोडारकरांच्या उद्गारांत (पृ. १८) फणसवाडीतील दुमेट्याच्या चाळीचा उक्षेस आहे. यावरून इतकेंच होतें कीं, परमहंस मंडळीचे सभासद सभेच्या मुख्य ठिकाणींच व्यक्तिं छागत नसार्वे.

व सभे के काम संपर्छ म्हणजे देवाची प्रार्थना करण्याचा प्रपात असे. ह्या प्रार्थना वहुतकह्म रा. व. दादोचा पांडुरंग ह्यांनी लिहिलेल्या असत. परमहंस समे- व्या शाखा पुष्कळ ठिकाणी होत्या. सभेचे नियम वगेरे साथे होते, तरी ते प्रसिद्ध झालेळे नव्हते. तथापि दादोचा पांडुरंग ह्यांनी लिहि- धर्मविवेखन केळा हा प्रंथ मंडळीस संमत होता व कोणोही नवीन समा- सद झाला, म्हणजे त्यास तो वाचावयास देत असत. त्या वेळी हा निवंध छापळेळा नव्हता. तरी त्यांची केखी प्रतच सभासद वाचीत असत. ह्यांत विशेषतः ब्राह्मधर्मांचेच प्रतिपादन केळेळे आहे. कोणताही केवळ एकच धर्म ज्याप्रमाणे देशदत्त नाही, त्याचप्रमाणे कोणताही एकच धर्मप्रय देशदप्रणीत व इंशदत्त नाही असे यांत प्रतिपादन केळेळे होते. त्यांच प्रमाणे दादोचांनी "पारमहंसिक ब्राह्मधर्म" ह्या नावाचे एक ओवीवद्ध प्रकरण तयार केळे होते. ह्या व्याप्रमाणे कोणताही होते. ह्या नीव्याचीळ विवेचनाची व्यावकान करणता होहेळ.

# धर्मविवेचन.

मास्या अल्पमतीनें तर मळा असें बाटतें की, जसे दया शांति क्षमा इ० मानसिकः विकार मनुष्यमात्रास न्यूनाधिकपर्णे साधारण होत, तद्वत धर्मवासना म्हणजे पारमार्थिक बुद्धि ही पण एक मनुष्याची परमकल्याण करणारी मानसिक बृद्धि होय.
अर्थात जें परमकल्याणकारक त्यास ईश्वरदत्त म्हणावयास चिंता नाही, म्हणून पूणें
निर्णयाच्या ठायीं सांगितळेळा जो धर्म तोच ईश्वरदत्त धर्म होय. तव्यतिरिक्त जो पारमार्थिक धर्म म्हणून मानितात तें शुद्ध लोकांचे अज्ञान होय, यांत संशय नाहीं. या संसारांत नीतिपूर्यक चाळणें, काम, कोध, मोह, मद, मस्सर, आक्रस्य इस्याधनेक मानसिक मळ काहून आपलें मन पवित्र राखण्याचा, तसेंच हान, दया शांति, क्षमा, सस्य, न्याय, परीप्तार, सदुयम, लीनता इत्याचनेक सहुण आपल्या जायीं संपादन करण्याचा अभ्यास ठेवणें, आणि इतकें करून या नाशांत्र प्रपान चायांत्र परीप्ता करण्यांचा अभ्यास ठेवणें, आणि इतकें करून या नाशांत्र ज पर्यचाच्या ठायीं आसक्त न होतां अहाँनेंस सर्वांचा आदिमध्यावसानस्य जो एक परमेश्वर स्थानें आपणावर दया करांची म्हणून त्यास अनन्यमार्वे शरण जाणें, हाच सर्व प्रव्यातिक परामार्थक धर्मांचा सिद्धांत होय, यांत कांहीं संशय नाहीं.

परंतु बहुधा सर्व लोक हें धर्माचें मुख्य तात्पर्य सोडून, सोंगासारख्या बाहेरील आचरणास भुळून अज्ञानेकहून आणि दराप्रहेकहून परंपरागत आलेल्या आपल्या बिंडलांच्या चालीसच धर्म मानन व्यर्थ निरनिराळे पडले आहेत. हा मनुष्यांमध्यें एक शोचनीय चमस्कार आहे. बरें. नुसते देशभाषापरत्वें निराळे पहून आपआपल्या समजतीने निमद्रपणाने चालते तरी त्यांत फारसा अनुध न होता. परंत मनुष्याचा किती अज्ञानपणा व दुष्टपणा सांगावा की, ज्या वस्तंत कांहीं सार नाहीं, जो परमार्थ नब्हे. असे सर्वाच्या शास्त्रांत संगत असतां व परमार्थ म्हणून सर्वोच्या शास्त्रांत एकच संमत असतां. निःसार वस्तविषयीं मोठमोठे वाद, कलह आणि शेवटीं रणें कहन त्यांत लक्षावधि गरीव जीवांच्या दृश्या कहन लोक आपआपली निरनिराळी दुकानें काइन बसले आहेत. वस्तुत: सर्वांच्या दुकानीं सारवस्त म्हणून एकच विकण्याची आहे: परंतु तें लहानसे असल्यास या दकानाच्या पसाऱ्यांत कोणी-कडेस पड़न गेलें आहे तें कोणी जाणतच नाहीं: आणि त्याचे प्राहकहि फार थोडे. बहुधा सर्वे व्यवहार गारमण्याशींच चालला आहे. वाण्यासही माहीत नाहीं की मी काय विकतों आणि गिन्हाइकासही माहीत नाहीं की मो काय घेतों. ज्यास खऱ्या रस्नाची परीक्षा आहे. तो मात्र ह्या बाजारांत जो अंधळा व्यवहार चालला आहे तो जाणतो. परंतु असे परोक्षक फार विरळा, म्हणून हा खोटा व्यवहार मोडण्यांत त्यांचें कांहीं चालत नाहीं.

परमार्थास मुख्य स्थानापत्र कहन केवळ तद्य साधनभूत ज्या किया अस-तीळ त्यांचं अवळंवन करणें अथवा त्याग करणें यांत कोहीं अर्थ नाहीं व तो आमचा धर्म नग्हे, असें समजून त्याविषयी मनात किमिप दुरामह न धरितां सवौनीं परस्परांशी अत्यंत स्नेहभावांनें चालांवें. वैदिक धर्मानुयायी पाटावर बसून गीतापाठ कहन भगवंताची स्तुति करितो, महमदधमानुवर्ती कुराणांचें आवर्तन कहन नमाज पढतो आणि येशुमाणांवलंबी बैबल वाचून गुढधे टेंकून आपले भाषेंत सवौचा अंतःकरणसाक्षी जो भगवान त्याची प्रार्थना करितो; इतक्या-वहन हा धर्म अपल्या धर्माहून फार निराळा होय असें मानून एकमेकांनी एकमेकांचा द्वेष करूं नये. त्यांत आणखी मला तर असें वाटतें की, असंस्कृत अभेकाप्रमाणें निरभिमानी होत्साता मनुष्यांनी परस्परांची मतें व त्यांची मूळ तात्पर्ये यांचें नीट विवेचन व समतोलन केलें व ज्या मताची व विवाराची जी न्युनाधिक योग्यता ती त्यास यथायोग्य दिली म्हणजे बहुधा कोठेंच विरोध दिसणार नाही, अथवा दिसला तर फार अल्प, गणायाजोगा नाहीं, इतका दिसेल इतकेंच नाहीं, परंतु मला तर असे वाटतें, आणि सर्वांनी जर परस्परांचे धमोसंबंधी विचार पाहिले आणि एकमेकांनी एकमेकांचे प्रंथ वाचले, तर त्यांसही वाहं लागेल कीं, शुद्ध आत्मझान व आत्मकल्याण एतत्संबंधी विचारांत तर परस्परांची एक-वाक्यता केली असतां ब्हावयास फार मोठी अडचण पडणार नाहींच, परंतु ज्या बाहेरील धर्मसंबंधी किया, ज्यांत्न कित्येकांस बालचेष्टा म्हणून वर म्हटलें आहे त्यांचीही एकार्थता मानावयास फारसें अवधड पडणार नाहीं.

मळी प्रत्येक मनुष्याने आपल्या मनांत असा विचार करावा की. मी जो आपल्या धर्माविषयीं इतका आग्रह धरतों तो कशावरून वरें. याचें मूळ काय: असा आपल्या मनाशी विचार करून तो ह्या आप्रहाचें मूळ शोधं लागला म्हणजे त्याच्या अनुभवास येईल की. जन्मादारभ्य संपादित जो मनास संसर्ग तोच ह्या दराग्रहाचें कारण होय. ज्या लोकांत माझा जन्म झाला आहे. आणि ज्या विचारांत बाळपंणापासन माझें अंतःकरण रंगन गेलें आहे. आणि इतरांच्या विचारांशी आणि माझ्या विचारांशी तुलना करावयास मला सोय सांपडली नाहीं. हीच सर्व माझ्या दुराब्रहाचीं मुळें. हा जो मी आज एखाद्या गोष्टीविषयी इतका आग्रह धरितों तोच भी ज्या कळांत ह्या गोष्टीचा आग्रह नाही त्यांत जन्मलों असतों तर असा आग्रह धरून बसलों नसतों. तस्मात कोणत्या एखाद्या प्रथाविषयी अथवा पुरुषाविषयी आज माझी श्रद्धा बसन गेली आहे. हें बहुतकरून सर्व माझ्या संसर्गाचेंच फळ. या संसर्गाची सत्ता अल्प समज् नये. यामुळें जे जे विचार प्राप्त होतात ते कालेंकरून मन-ध्याच्या मनांत इतके दढमूल होतात की पुढें त्यांस तेथून उपटणें फार कठिण पडतें ! ही सत्ता व्यापकही तशीच आहे. मला तर सारी पृथ्वी ह्या सत्तेखाळींच लीन दिसती. ह्या पृथ्वीच्या पृष्ठावर ज्या लोकांत आपला जन्म झाला आहे त्यांच्या मंडळांत बागून अंतःकरण आरशासारखें निर्मळ ठेवणारे व सर्व प्रथ्वी हें आपलें घर होय. तिजवर राहणारी सर्व मनुष्यें आपण एका कुटुंबांतील मुकें होत. जें त्यांचें तें माझें आणि जें माझें तें त्यांचें. चेद, कुराण, एंजील आणि इतर धर्मपुस्तकें, ह्यांच्या ठायी समानबुद्धि ठेवणारे. म्हणजे ही सर्व पौरुषकृति-अर्थात अविवेकी पुरुष जर्से मानितात की है प्रथ साक्षात ईश्वराने आम्हां हरिता लिंडन स्वर्गातन पाठविले, तसे नाहीं: मनुष्याचे मनांत जे सद्विचार व सद्वासनाः

उत्पन्न होतात तो मात्र ईश्वरी प्रेरणा होय. स्ट्यून ह्या प्रंचांत जे पारमार्थिक सिंद्वेदार व सदुपदेस आहेत ते ईश्वरप्रेरित असा अर्थ-त्यांत प्राह्म वस्दु कोर्ठे को असेनात, त्यांचें मठा प्रहण करण्यास बाध नाहीं, तसाच त्याच वस्तुका त्याग करावयासही मठा प्रतिबंध नाहीं अशी असंस्कृत (?) निर्मेळ वृत्ति ठेवून सर्वे मनुष्यमात्राशी बंधुत्वाच्या नात्यांचें बागणारे असे पुरुष फार विरळा. उद्दर्णन जगांत राहुन जगांतील जे परमहानी त्यांच्या कोटीतले हे सुह पुरुष.

# पारमहंसिक ब्राम्हधर्म.

सर्व या पुस्तकीं । एकही वचन । पदरींचें ज्ञान । नसे माझें ॥ पहा तम्ही सर्व । ज्ञानियांचे प्रंथ । मुख्य तो भावार्थ । हाचि असे ॥ पहा भागवत । गीता शास्त्र तत्त्व । उपनिषत्तत्त्व । पहा तम्ही ॥ सर्व देशी झाले । साध व महंत । वाक्यें व सिद्धान्त । पहा त्यांचे ॥ चित्रहाइताची बाक्यें । जरी निवडाल । विरोध पहाल । न तो एक ॥ पावंडी व स्वार्थी । असे ग्रंथ रेळ । तिशीं तो न मेळ । मिळे माझा ॥ कर्से तें मिळावें । पाण्यानी तेलानी । तैसें वचनांनी । माझ्या स्यांच्या ॥ ग्रंथे हा। अडाचें । विशेषेंकरून । भिक्षकांचें मन । खबळेल ॥ कसा क्रोध ये ना । वर्नी पारध्यांना । त्यांच्या सावजांना । हस्कावितां ॥ कोणी क्षेत्रप्रामी । सर्व पुण्यदेशी । ज्ञानगुणराशी । असाल जे ॥ दया भक्तिशील । मनाचे मवाळ । करिती हळहळ । देशाची या ॥ ध्यावें हातीं त्याणी । संकल्पाचें जल । मार्ग हा प्रांजळ । चालवाया ॥ ब्राम्ह मंडळीत । की एका समोर । बोलावा विचार । आपला हा ॥ प्रविष्ट प्रस्तकी । स्वनाम लिहुन । दावें आर्लिंगन । ब्राम्हांस तें ॥ तिथेंच करावें । प्रीतीचें भोजन । विधि हा संपूर्ण । होय तेव्हां ॥ वृद्धिगत होडे । स्नेह एकमे भी । ऐशा वागणकी । चालवाच्या ॥ उघडें सांगावें । आहों ब्राम्ह आम्ही । असा जर तम्ही । पुजूं तुम्हां ॥ आदर आतिथ्य । करावें तुमचें । कर्तव्य आमुचें । प्रसंगीं या ॥ भोजनास त्यास । पाचारावें घरीं । अनुकूल जरी । पढे त्यांना ॥ बाम्हधर्म प्रीति । वाढवावी लोकी । विनाप्रीति एकी । कैशी ब्हाबी ॥ असे घड़ लोकी । प्रीतीचें बंधन । नसताती जाण । फोल सर्व ॥

पांडुरंगासम्ज । बिनबी हा दादो । हृदयीं या नोदो । नाम्हप्रीति ॥ न्कराल न थोडें । जयीं तुम्ही पाप । जरीं नाम लोप । करा माझा ॥ योतील बचना । जरी पुष्टी याल । प्रसन्न कराल । जगदीशा ॥

मन द्या देवाला । सोडा अभिमान । शुद्ध करा मन । वाम्हधमें ॥
करा किंवा टाका । बाह्य धर्म सोंग । ठेवा अंतरंग । शुद्ध तरी ॥
परी नका होऊं । स्पष्ट मी सांगतों । इतोश्रष्टस्ततो । श्रष्ट तुम्ही ।
बोला अल्प किंवा । नका कांही बोल्हं । सत्कर्मी द्या चाल्हं । हातपाय ॥
कियावान तोचि । पंडित म्हणीन । सांगे गीतेंतोन । कृष्ण तुम्हा ॥
कर्मेचि देताति । फर्ले सब लोकी । सांगे बुद्ध नाकी । देव सारे ॥
म्हणोनिया दावा । सदाचरणांत । ज्ञानाचा तो अंत । दादो म्हणे ॥
अर्थितों विनयें । सत्य हीं बचनें । निरिममानानें । ध्याल जरी ॥
जरी आज तुम्ही । तुच्छ हीं कराल । भागास येतील । ध्याया उद्यो ॥
काल चक्रगती । पाहतों सकल । लाविती लावील । याच पंथा ॥
परी न हो स्यांत । तुमचा गोंधळ । तुटल्यानें मेळ । एकेकाचा ॥

्या पुस्तकांत (१) ईश्वरभक्ति व भूतद्या (२) आचार (३) उपनयन (४) विवाह (५) उत्तरिक्षया (६) भक्ष्याभक्ष्य (७) छुद्धाछुद्ध-पापपुण्य (८) दैविक प्रंथ व महद्वाक्यें (९) धर्मबंड (१०) दोमिकाचार इत्यादि प्रकरणें आहेत. हें पुस्तक रा. व. दादोबा पांडुरंग ह्यांची केच्हां लिहिकें तें माहीत नाहीं; परंतु तें १८८१ मध्यें त्यांची प्रसिद्ध केकें होतें.

परमहंस मंडळीचे स्थापक व अध्यक्ष राम बाळकृष्ण हे एक थोर व विवेक-संपन्न गृहस्थ होते. हे वयाच्या ४० व्या वर्षीच जर मृत्युमुखी पडले नसते, तर परमहंस समेच्या अस्तानंतर हे स्वस्थ बसले नसते व निराज्याच रोतीनं मागील अनुभव लक्षांत घेऊन त्यांनी आपल्या विचारानुसार संस्था काढिली असती. स्यांच्या चरित्रविषयक लेखांत त्यांच्या विचारांची जी पुढें माहितो दिली आहे स्यावकृत त्यांच्या थोर योग्यतेची कल्यना होते.

" राम बाळकृष्ण हे एकेश्वर मताचे असून जातिभेदाचे कहे दुष्मन होते. आपल्या आचरणांत देखील त्यांनी कोणस्याही प्रकारचे जातिनवैध पाळले नाहींब व आपल्या मतांच्या प्रसारार्थ शक्य तितका प्रयत्न करण्यांत केव्हाहि कस्र केवी नाही. है विधवाविवाहाचे कहे कैवारी अस्न स्त्रीआतीविषयी, स्त्री-जातीच्या शिक्षणाविषयी व स्वातंत्र्याविषयी त्यांची मतें कार उदार व प्रागतिक होती.... स्त्रियांसंवंधी वेपवाईची वृत्ति धारण करून हिंदुसमाजाने आपके महस्वाचें अंग छुठं पाइन स्वतःचें अनहित करून घेतलें आहे. ही समाजाची विधवलेली घडी नीट बसविल्याशिवाय त्याचें पाऊल प्रगतीच्या मार्गात वेगानें पुढें पडणें अशक्य आहे, हें पाऊणशें वर्षांपूर्वी ज्यांना दिसून आलें व ज्यांनी त्यासंबंधी उपाययोजना केवी असे हाताच्या बोटांवर मोजतां येण्या एवढे जे छुशारक होऊन गेले त्यांत राम बाळकृष्णांची गणना केवी पाहिजे.....समाजसुधारणेच्या, राष्ट्रपुषारणेच्या सर्वांगीण उत्रतीच्या प्रश्नास अप्रस्थान देणें अवस्य आहे अशा प्रकारचे अत्यंत प्रगत्म व उदार विचार राम बाळकृष्णांचे होते.....त्या प्रतिकृळ काळांत देखील समाजाच्या इत्तराजीची विलक्कल परवा न वाळगतां राम बाळकृष्णांनी आपल्या नेहमींच्या खंबीर इत्तींनें स्त्रीशिक्षणाचा पुरस्कार केला, एवढेंच नव्हे तर त्याचा उत्तम लाम त्यांनीं आपल्या मुलीस घडवूनही दिला, "

परमहंस मंडळी केवळ मुंबई पुरतीच नव्हती. हिच्या शाखा पुणे, अहमद-नगर, सातारा, वेळगांव, रत्नागिरी इ॰ स्थळी होत्या. एकंदर सभासद जवळ जवळ एक इजारपर्यंत असावेत असे १८८५ साळी Political Rishi अशी सही करणारांनी जाहीर केळें होतें. तथापि ह्या मंडळीच्या कामकाजासंबंधाने एकंदर समाजांत वरीच चर्चा ग्रुह झाळी. कोणी एक नवीन तहण ग्रहस्थ नियमाप्रमाणें शपथ वगैरे पेऊन मंडळीचा सभासद झाळा व नंतर त्यांने मंडळीचें. दसरच ळांबबिळें. मि. नारायण रखनाथ ह्यांनी सभा मोडण्याचें कारण असें. दिलें आहे:—

"I do not know exactly who betrayed the secret of the Society. Some members of the Prabhu community, I believe, spread some reports as to what they eat and as to who the enlisted members of the Sabha are. People began making minute enquiries. This disheartened most of the members and the attendance gradually thinned and ultimately the Sabha became a thing of the past."

मंडळीचें दमरच ज्यानें लांबविलें तो तितकें करून स्वस्थ बसला नाहीं. त्यानें समासदांची नांवें प्रसिद्ध केली व सभेच्या हेतंचा विपर्यास करून अदातदा टीका मह बाली. दपर चोहन नेपारानें ही सबे सभासद मंडळी लवहरच खिस्ती होणार व त्यांचा बाप्तिस्माही अमुक दिवशी होणार अशी भुमका उठविली ! याचा परिणाम असा झाला की शाळेंत जाणाऱ्या मुलांना कोणत्याही सभेस जाण्याची बंदी आईबापांनी केली. किरयेकांनी मिशनरी शाळांतन आपली मुले भराभर काढली व कांद्वीनी आपल्या मलांना बाहेरगांवी पाठवन दिलें. एका अशा विद्यार्थ्यांने बाबा पदमनजीना लिहिलें की, "मला आपल्या धन्य शाळेपासूनच दूर राहणें प्राप्त आहें आहे असे नाहीं, तर कोणत्याही ग्रप्त किंवा प्रसिद्ध सभेसही जाण्याची मला मनाई आहे." दसऱ्या एका टीकाकाराने ह्याही पलीकडे मजल नेली, ह्याचा धंदा कसबिणीस लावण्या व पढें शिकविण्याचा होता. ह्यानें परमहंसमतप्रशंसा नांवाचें एक चोपडें प्रसिद्ध केलें व त्यांत मंडळीसंबंधानें धडधडीत खोटों विधानें कहन लोकांमध्यें खळवळ उत्पन्न केली. परंत लोकांमध्यें जें प्रतिकृळ मत झालें त्याचा प्रतिकार करण्याचे प्रयस्त फारसे झाले नाहीत. नाही म्हणावयास प्रभाकर पत्राचे संपादक रा. रा. भाऊ महाजन ह्यांनी स्पष्ट अभिप्राय देऊन लोकांस वस्तिस्थिति निवेदन करण्याचा प्रयत्न केला. व शेवटी रागाने असेंही म्हटलें कीं. " हा कवि तर चावर आहे हें सब मंबर्डत प्रसिद्ध आहे. आणि याच्या कवनाची बास्तविक किंमत लोक जाणतच आहेत. परंत आधीं ह्या लोकांस विदेची अभिक्ची नाहीं. आणि तशांत अज्ञ लोकांच्या मनास सकर्मापासन भ्रष्ट करावयास हा पहात आहे: परंत आम्हांस माठें आश्वर्य वाटतें की, एकापेक्षां अधिक बडे लोकांनी ह्या चोप-च्यास आश्रय दिला आहे अशी जी गांवांत बातमी उठली आहे. ती जर खरीच असली, तर ह्या असल्या नीच व बीमत्स कवनास एकापेक्षां अधिक बडे लोकांनी आपला आश्रय द्यावा. येणेंकरून त्यांस त्रिवार धिकार असो. "

परमहंससभेच्या संबंधानें एकवाक्यता आढळत नाहीं ही फार दिलगिरीची गोष्ट\* आहे. सभंचा व्यवहार गुप्तपर्णे चालत असे असे बहुतेकांचे म्हणणें आहे,

<sup>\*</sup>परमहंस सभेच्या हक्षीकतीत एकवाक्यता नाही असे वर आम्ही म्हटलें आहे. त्यामुळें वाचक थोडा बुचकळ्यात पडतो. डा. रामकृष्णपंत भांडारकर परमहंस सभेचे सभासद होते किंवा नाहीं त्याची आम्हांळा माहिती नव्हती; ते सभासद असेळे तरी कोणत्या प्रकारचे सभासद होते हेंही ऐकिवांत नव्हतें. परंत वरीक

ह्यावरून कांहीं सी मेसानिक पद्धत सभेच्या चाळकांनी योजिळी असावी असे बाटतें.
मुंबईचें वर्णनकार म्हणतात "ह्यांचे प्रयत्न एवदेव होते की, सोवळ्याओवळ्याचा व खाण्यापिण्याचा जो हिंदु लोकांस मोठा प्रतिबंध आहे, तो मोहून
टाकून सर्व एकमय करावें. हे त्यांचे आंतून प्रयत्न होते. परंतु बाहेरून ते आपळें
मत एकाएकी कळवीत नसत. ह्यांचा बेत असा होता की, पुष्कळ समुदाय जमला,
म्हणजे मग प्रगट होऊन आपळा कृतसंकल्प सिद्धीस न्यावा. ह्यांच्या शाखा
कळकत्ता मद्रास काशीपर्यंत गेल्या होत्या असें सांगतात." यावरून असे होतें की,
फक्त हिंद्चीच ही संस्था होती. परंतु खरा प्रकार तसा नब्हता. अहमदनगर येथीळ
शाखेचे मि. कासमभाई महमदजी ढाळवाणी हे सभासद होते.

सर्व मजकूर लिहुन गेल्यानंतर परमहंस सभा व तत्कालीन स्थिति ह्या संबंधानें त्यांनी स्वतः लिहिलेली इकीकत आमच्या हाती आली. दुसऱ्या आर्यन बदरहूड कान्करन्मसाठी त्यांनी जें भाषण लिहुन काहिलें होतें त्यांत ते म्हणतातः—

इंग्रजी शिक्षणामुळेंच आपल्यामध्यें राष्ट्रविषयक भावना जागृत झाली आहे यांत कांही संशय नाही. ह्या शिक्षणामुळेंच आमच्यांतील वैगुण्याचा विचार जागृत होऊन, राजकीय, सामाजिक, नैतिक व धर्मविषयक सुधारणा कशा करितां येतील त्याच्या विचारास आपण लागलों. हेच खरे राष्ट्रीय प्रश्न होत. व राष्ट्राच्या उन्नतीचाच आपण विचार करीत आहों. स्त्रीबिक्षणाच्या प्रश्नाकडे आपल्या लोकांचें रुक्ष्य प्रथम वेधलें. नंतर बालविवाहाचा प्रश्न पुढें आला: विधवाविवा-हाचा प्रश्न त्यानंतरचा आहे. समारें १८५० साली जातिभेद हा राष्ट्रघटनेच्या आड येत असतो हा विचार लोकांच्या पढ़ें विशेषरूपानें आला, आणि त्याच वेळीं रा. व. दादोबा पांडरंग हे नारमल क्वासांतील आपल्या विद्यार्थ्यास जातिभेदापासन किती अनिष्ट परिणाम होत आहेत ते सांगुन जातिभेद नष्ट झाला पाहिजे असे प्रतिपादीत असत. स्यांनी परमहंस सभा स्थापन केली होती. ह्या परमहंस सभेची हळहळ सारखी भरभराट होत गेली. मंडळीमध्यें कोणासही सभासद करून घेते वळी त्यास प्रथम एक प्रार्थना वाचावयास सांगत: नंतर जातिभेद न मानण्याची तयारी झाली आहे असे पटवन देण्यासाठी किरिस्तावाने तयार केलेल्या पावाचा एक तकडा खावयास देत असत. वर्षांतन एकडां, किंवा कथीं अनेक वेळां. निरनिराळ्या जातींच्या लोकांचें मिळून सहभोजन होत असे. परंत ह्या सर्वं माहितीवरून पुढील अनुमानें निषतातः--

- (१) परमहंस सम्मा स्थापन करणारांत रा. ब. दादोबा पांडरंग व राम बाळकृष्ण ह्यांचें मुख्य अंग होतें व पंडित ईश्वरचंद्र विद्यासागर छांच्या विचारांचा राम बाळकृष्णांच्या मनाक्र विशेष परिणाम झाल्यानंतर परमहंस समा स्थापन करण्यांत आजी.
- (२) प्रतिमापूजनत्याग, एका परमेश्वराची प्रार्थना करणें ह्या गोष्टी जरी सभासदांस मान्य असान्या लामत, तरी ब्राह्म समाजाप्रमाणें केवळ धार्मिक उन्न-तीस महत्त्व देऊन सामाजिक सुचारणा ही आध्यात्मिक उन्नतीचा साहजिक परि-णाम होय इतकी विचारांस निश्चितावस्था आलेली नन्हती.

हें सर्व गुप्तपणें होत असे. नांवें उघडकीस आली तरा हरकत नाही असे कोणा-सही बाटत नसे, नारमल क्रासचे विद्यार्थी फणसवाडीत दुमेट्याच्या चाळीत दुसऱ्या मजल्यावर रहात असत. हेच विद्यार्थी परीक्षा पास झाले म्हणजे शिक्षक म्हणून बाहेरगांवी जेथे जेथे जात तेथे तेथे परमहंस सभेच्या मतांचा प्रसार व प्रचार करीत असत, ह्यांपैकी एक विद्यार्थी रत्नागिरीस मास्तर होता. येथेंच १८५२ पर्यंत भी होतों. हा। मास्तरानें पष्कळांना परमहंसमताची दीक्षा दिली होती. माझ्या बरोबरीच्या एक विद्यार्थ्योंने परमहंसमताचा स्वीकार केला होता व तो मला बळविण्याचा प्रयत्न करीत असे. आम्ही संध्याकाळच्या वेळी दर दर फिरावयास जात असं व तेथें जातिभेद हा कसा घातक आहे. उचनीच भेदामुळें आप हैं दसें नक्सान होत आहे व जातिभेद घालविल्यावांचन राष्ट्राची खरी उन्नति होणें करें अज्ञक्य आहे ह्या विषयांवर संभाषणें होत. ही सर्व मतें माझ्या विचारांस परहीं होती, परंत त्यावेळी मह्य सभासद करून घेतलें नव्हतें. पढें १८५३ सालीं एल्फिस्न्टन इन्स्टिटयुटमध्यें मी अभ्यास करीत असतां नयाच्या १६ व्या वर्षी मी परमहंस सभेचा सभासद झालों, हा विधि वर महटलेल्या दमेट्याच्या चाळीत एका खोठींत झाठा, ज्या बेळी महा पावाचा तकडा खावयास दिला व भी तो खाऊं लागलों त्यावेळी माझ्या अंगावर शहारे उभे राहिले. जणं काय मीं कांडी तरी गैर केलें आहे असेंच वाटलें. अशा प्रकारें समारें १८६० पर्यंत परमहंस सभा चाल होती. नंतर कोणी तरी सभासदांच्या नांवाचेंच प्रस्तक लांबविलें व स्यामळें सर्वांचें धावें दणाणलें व भाषापल्या जातींकडून आपल्याला त्रास होणार असे ज्याला त्याला बादं लागलें. अदा प्रकारें परमहंस सभा मोडली व जाति-भेदाचा प्रश्न दसऱ्या संस्थेकडे सहज रीतीने गेला.

( ३ ) परमहंस सभेच्या कार्यक्षेत्राला व्यवस्थित स्वरूप येण्यापूर्वीच तिचा बोभाटा झाला व ती संस्था लयास गेली. दर आठवड्यास जेव्हां सभा भरत त्या वेळी व्यवस्थितपणे एखाद्या विषयावर वाद होत नसे. तथापि निरनिराळ्या विषयांवर कथींमधी वाद होत असावेत. बाबा पदमनजी ह्यांनी एका समेंत अकरानें गोपीस शिकविलेलें ब्रह्मज्ञान अशा विषयावर एक निबंध वाचल्याचा तकेख आहळतो. दर खेपेस आदीं व अंती प्रार्थना बाचल्या जात असत.

(४) परमहंस सभेची कार्ये गुप्तपणेंच चालत होती. आपली मर्ते जाहीर करण्याची वेळ अद्याप आलेली नाहीं असें बादन ही पूर्वतयारी चाछ होती.

पढ़ें परमहस सभेच्या कांहीं सभासदांस असे वाटूं लागलें की, सामाजिक सधारणा ही जर चिरस्थायी व एकंदर समाजाच्या कल्याणास पोषक व्हावयास हवी बर तिचा पाया धार्मिक सुधारणा हा झाला पाहिजे. म्हणून त्यांनी कलक-याच्या ब्राह्मसमाजाच्या नमन्यावर येथे प्रार्थनासमाजाची स्थापना केली. (They organised the theistic body of the Prarthana Samai on the model of the Bramha Samai of Calcutta ) ईश्वराचे पितृत्व व मनुष्याचे भ्रातृत्व ही दोन मुख्य तस्वें ह्या संस्थेची आहेत. जातिभेद नाहींसा करणें हैं तत्त्व खांत अंतर्गत असनही त्यांत आणखी एक असा भाव आहे की, उचनीच भाव मनांत आणाववाचाच नाही. सर्व एका परमेश्वराची लेंकरें. सर्वाचा अधिकार समान इतकी मजल मारावयास इतर धर्मसंस्था तयार नसतात

पूर्वी असे बाटलें होतें की इंप्रजी शिक्षणामुळें जातिभेदाचें खळ नाहींसें होईल: परंत आज तसा अनुभव येत नाहीं हैं उपड आहे. आणि जो निर्धार जी निष्टा व जो उत्साह जातिजातीतील उन्ननीच भाव घालवून, राष्ट्राच्या उद्धा-रासाठी. सर्व लोकांमध्यें जागृत ऐक्य उंत्पन्न करण्यास अवश्य आहे तो उत्पन्न करण्याचे सामर्थ्य इंप्रजी शिक्षणांत आहे की नाही याचीच मला कथी कथी शंका बादं लागते.

सगळ्या एम्पायरचें हिंदुस्थान जर एक दोस्त व्हावयास पाहिजे. तर हिंद-स्थान एक झालें पाहिजे; अखिल भारतवर्षाचें अंतःकरण जण् काय एक असा-बयास पाहिजे. आणि हें हिंदंतील जातिभेद नष्ट झाल्यावांचून व हिंदू व सस-लमान क्रांच्यांत प्रेमभाव बाढल्यावांचन व्हावयाचें नाहीं. आतां आमचे प्रयक्त ह्या दिशेनें व्हावयास पाहिजेत.

स्यामुळें कित्येक सभासदांतही असमाधान पसक लाग्छे होतें. कोही सभासदांचा अक्षेयवाद अगर नास्तिक मत ह्यांकडे कल होता. कांहींचा ओवा लिस्ती धर्मांकडे होता हैं बाबा पदमनजी, कासमभाई ढालवाणी, शाहुराव कुकडे ६० पुढें लिस्ती झाले यावकन विद्ध होतें. तथापि सामाजिक विषयांकडे यांचें विशेष लक्ष असे, हें 'वर्णसंकरा' संबंधानें एका सभासदानें प्रदर्शित केलेल्या पुढाल विचारावकन स्पष्ट होत आहे 'वर्णसंकर व्हावा, म्हणचे कोणी कोणावा देश करू नये, बाह्म-णांनी महारास तुच्छ मानूं नये व महारांनी बाह्मणांशी वैर करू नये, बाह्म-णांनी महारास तुच्छ मानूं नये व महारांनी बाह्मणांशी वैर करू नये, बाह्म-णांनी महारास तुच्छ मानूं नये व महारांनी बाह्मणांशी वैर करू नये, बाह्म-णांनी सहारास तुच्छ मानूं नये व सरारांनी बाह्मणांशी वैर करू नये, बाह्मणांस हात दाखवीन असे पहले नये, हिंदूनी सर्व पृथ्वीतील देशांत न्यापारास जातें, तथील लोकांशी सहयदा करावें, द्वांची विचा, कसवें विकावीं, अडाणी समजुती सोडाव्या व स्वदेशांत परदेशांतील येंनें व हरएक हुनर आणावें, काशीपासून लंकपर्यंत सर्वाच्या मनांत वर्तमानपनदारें एक सूत्र खेळत असावें. एकाचें दुःख ते सर्वाच्य मनांत वर्तमानपनदारें एक सूत्र खेळत असावें. प्रकाचें दुःख ते सर्वाच्य मनांत वर्तमानपनदारें एक सूत्र खेळत असावें. याप्रमाणें कार चांगला वर्णसंकर झाला म्हणजे सर्वांस सुखपासि होईल. अशा वर्णसंकराचीच सर्व युझ लोक मागेप्रतीक्षा करीत आहेत. ( झानोदय-बाबा पदमनजी १८५१)

(५) मि. नारायण रघुनाथ ह्यांच्या पत्रावरून असे होतें की, भिकोबा दादा चव्हाण, त्यांचे बंधु सखाराम लक्ष्मण, लक्ष्मण शास्त्री हळबे, सखाराम शास्त्री, बाळ भास्कर शिंत्रे, हे गृहस्य परमहंस मंडळीची माहिती देणारे, लोकांच्या शंका निवारण करणारे, घरोघर जाऊन संभाषण वगैरे करून उदार विचारांचा प्रसार करणारे होते. कोणासही संडळीचा सभासद करून घेत नसत. त्याच्या विचारांची खात्री झाली, मंडळीच्या विचारांचील त्यांची निष्ठा पटली म्हणजे त्यास मंडळीच्या बैठकीत सादर करण्यांत येत असे. \* त्यांचेळी उमेदवारास सर्वांचुढें उभें करून त्याच्या हातावर

<sup>\*</sup>When he gave his unqualified assent water was poured in his hand and he was told to throw it on the ground which was a token of his having broken caste and other religious prejudices. To test the sincerity of the newcomer, bread was cut into slices and all the members took of the same. The blessing of God was invoked on the candidate that He should bless him and inspire him with courage to continue faithful to the Faramhansa Mandali. Bhicoba Laxuman officiated on such occasions.

<sup>-</sup>Narayan Raghunath.

पाणी ओतून त्याचें संतर्पण करावयास सांगत, सर्व जुन्या व हानिकारक समजु-तीवर पाणी सोडलें ब्राचें दर्शक हा विधि असे, नंतर हा निश्चय कायम राख-क्याविषयी भिकोबादादा चव्हाण परमेश्वराची प्रार्थना करीत असत.

अशा प्रकारें चालणाऱ्या ह्या सभेचा एकाएकी अंत झाल्यानंतर बराक बोभाटा झाला: सभेचें काम बंद पडलें. तरी लोकांची टीका बंद झाली नाहीं: प्रभाकर पत्रासारख्या पत्राने परमहंस मंडळीची बाज राखण्याचा प्रयत्न केला. परंत त्याचा म्हणण्यासारखा परिणाम झाला नाहीं. मंडळीचे एक उत्साही सभा-सद व स्मालकाज कोर्टाचे जज रा. मदन श्रीकृष्ण दसऱ्या टोकाला गेले, म्हणजे परमहंस सभेचा त्याग करून ते देव मामलेदारांचे शिष्य बनले ! लक्ष्मण शास्त्री हळवे, सखाराम शास्त्री, ह्यांचा उत्साह जागच्या जागींच निवाला व हे ज़न्या समाजांत मिळन गेले: बाबा पदमनजी ख्रिस्ती झाले: दसरे कित्येक सभासदांचा उत्साह निवाला: पण राम बाळकृष्ण, डा. आत्माराम पांडरंग\*. तकाराम तात्या.

\* डा. आत्माराम पांडरंग ह्यांचें अल्प चरित्र १८९८ सालीं प्रसिद्ध झालें होतें त्यांत परमहंस सभेसंबंधानें पुढील उल्लेख आहे:-

" पूर्वीपासनच स्वतंत्ररीतीनें उघडपणें लोकांस अक्विकर अशा विषयांचा ऊहापोह करण्याची वहिवाट ह्या लोकनायकांनी घातली असती. व विचारास योग्य वाटणारें आचरण गुप्त मंडळीच्या खोलीत मात्र व्हावयाचें ह्या प्रकारास जर त्यांनी टाळा दिला असता. तर पुढें परमहंस समेतील सभासदांच्या नांवाचें पुस्तक लांबविल्याबरोबर जी तारांबळ उडाली ती उडाली नसती व नंतर ती मतें मान्य असनही उघडपणे एकेश्वरी धर्माप्रमाणे वर्तणाऱ्यांतन निधन जाण्याचा प्रसंग कांडी लोकांवर आला नसता. ह्या संबंधाचे हे आमचे विचार डा. आत्मा-राम ह्यांस एके प्रसंगी आम्ही सांगितले. स्यावेळी स्यांच्या नेहमींच्या वहि-बारीप्रमाणें शांतपणें आमर्चे म्हणणें ऐकन घेतल्यावर ते म्हणाले. " होय तम्ही म्हणतां तें एकार्थी खरें आहे. त्याच वेळी ह्या गुप्त मंडळीच्या किंवा परमहंस पक्षाच्या भानगडींत न पडतां, उघडपणें विचाराप्रमाणें आचारास जर आम्बी सरुवात केली असती तर वरें झालें असतें खरें. पण, आमची ती जरी चुक माली असली तरी ती सुधारणें तुमच्यासार्ख्या तर्णांच्या हातीं आहे ! आम्हीं जी चुक केली तीच तुम्ही पुन्हा न केलीत म्हणजे सर्व बाद सिटणार आहे."

मिकोबादादा चव्हाण. \* बाळ भारकर शिंत्रे इ० किरवेक मंडळीचे विचार कायम होते व त्यांस व्यवस्थित स्वरूप येत होतें. दुर्देवानें राम बाळकूष्ण १८६५ साली ऐन उमेदींत असतांना परलोकवासी झाले. मध्यंतरी मंबईंत पुष्कळ स्थित्यंतर झालें. ज्यापार उदीम वाढला. त्यांत शेअर बाजारांत बऱ्याच उलाढाली होऊन शहरांत पैसा मबलक झाला. १८६४ साली बाह्य समाजाचे प्रसिद्ध प्रचारक केशवचंद्र सेन ह्या शहरी आले. त्यांची न्याख्यानें झाली. पुष्कळ लोकांना तीं फार आवडली. परंतु धनाच्या विपलतेमुळें लोकांची डोकी फिल्न गेली आहेत व सामाजिक व धार्मिक उन्नतीकडे लोकांचें लक्ष नाहीं ही गोष्ट त्यावेळीं स्वतः केशवचंद्र सेन यांच्याही लक्ष्यांत येऊन चुकली होती. असे जरी होतें तरी उदार धर्मविचार अगदीच नष्ट झाला नव्हता, हें पुढील गोष्टीवरून स्पष्ट होत आहे. ह्याच वर्षी केशव चंद्र मदास येथेंही गेले होते. १८६५ साली मदास येथें वेद-समाज नामक एक संस्था स्थापन झाली, ती केशवचंद्र सेन ह्यांच्या भेटीमळेंच. ह्या समाजाची तत्त्वें व हेत ह्यांसंबंधानें पढें विवेचन येईलच. परंतु ह्या समा-जाच्या स्थापनेची बातमी देतांना इंद्रश्रकाशाच्या इंग्रजी बाजुकडे एक संपादकीय संदर लेख प्रसिद्ध झाला होता. त्यांत संपादकांनी मनध्यास दुसऱ्या सर्व गोष्टी मुबलक असल्या. तरी त्यास नैसर्गिकरीत्याच धर्माची तहान कशी लागते. धर्मांच्या आधारावांचन त्यास समाधान कसें प्राप्त होत नाहीं, अंती मनुष्याच्या व्यप्र चिताला धर्मच कसा शांति देऊं शकतो: ज्या वेळी संचित ऐश्वर्याचा. आप्त स्वकीयांचा, मित्र बांधवांचा कांही उपयोग होत नाहीं त्यावेळी धर्मच कसा हात देतो: मनामध्यें अनेक प्रकारचे विचारतरंग उत्पन्न झाले असतां मन चितेनें व्यम होतें तेव्हां. अगर पापपण्याचे विचार मनांत येतात त्यावेळीं धर्मच व्यथित मनाचें कसें समाधान करूं शकतो: निरनिराळ्या परस्परविरोधी विचारांचा सुळसुळाट झाला, अझेयवाद, नास्तिकवाद, वस्तुवाद वगैरे नव्या-नम्या विचारांनी देव, धर्म, पापपुण्य एतद्विषयक विचारांस दावून टाकण्याचा कितीही कडेकोट प्रयत्न केला. तरी अंती धर्मांची आवश्यकता मनुष्यास भासतेच व धर्माचा आश्रय केल्यानांचन त्यास समाधान प्राप्त होत नाहीं, अशा धोर-

<sup>\*</sup> प्रार्थनासमाजाची स्थापना झाल्यानंतर प्रथम रा. शित्रे हेच पर्ये म्हणत असत. हे पर्ये उत्तम म्हणत असत असे समाजाच्या विदद्ध टीका करितांना एकार्ने वर्तमानदीपिकेंत म्हटळें होतें.

णार्चे विवेचन केठें आहे. व त्यावेठी हे सब विचार सुचण्याचें कारण द्राच्या महास देशी वेदसमाजनामक शुद्ध धर्मप्रतिगदक संस्था स्थापण्यांत वेदसमाज आठी हें होतें आणि मुंबईसारख्या ठिकाणी तशा प्रकारची कांहीं चळवळ सुरू होऊं नये ह्यावहळ त्यावेठीं संपाद-कांनीं मनःपूर्वक खेद प्रदर्शित केठा होता. असें का झाठें ह्याचें कारण इंदुप्रकाश-कारांच्या शब्दांत येथे देशीं वरें:—

"This is the normal condition of the human mind. And we are extremely grieved to see that no signs as yet appear of an approach to that condition of the Hindu mind of Western India. Our great prosperity has in this respect been our bane. It has stifled in part the higher cravings of our nature. It has prolonged the date of their fulfilment. We have grown rich. But how vain are riches without the balm, the consolation which religion only can administer. We, therefore, respectfully ask our Educated Hindus whether it is right to starve our higher aspirations.... We call upon our brethren to exert and save themselves before they are wrecked."

अशा प्रकारें ज्या संस्थिच्या स्थापनेसुळें इंदुप्रकाशकारांमच्यें विवारजाएति झाली, व जी संस्था पुढें सुंबई शहरांतील दृसपत्रांची टीकाविषय झाली ती संस्था तरी काय होती, तिचे उद्देश, तिची तस्वें व नियम ह्याविषयीं येथें थोडी माहिती देणें महत्वाचें आहे. कारण त्या योगें त्यावेळीं विवारांचा ओष कोणत्या दिशेस वहात होता त्याची कत्यना वाचकांस करतां येईल. सन १८६५ साली फेब्रुआरी महित्यांत वेदसमाजाच्या स्थापनेची बातमी सुंबई शहरांत प्रथम आली. महण्यो त्याच सुमारास मद्रास येथें त्याची स्थापना झाली असावो. वेदसमाजाचें पहिलें तस्व अशा अर्थाचें होतें:—

परमेश्वर छष्टीचा उत्पन्न व लयकता, तोच तिचा संरक्षक व सर्वांस तारण देणारा आहे. तो सर्वज्ञ, सर्वगामी, व आनंदहदरूप, आकारहीन, एक अद्वितीय असा आहे. मी भक्तीनें, प्रेमानें व त्यास प्रिय अशीच कार्ये करून त्याचें पूजन करीन व कोणत्याही सुष्ट वस्तुचें पूजन करणार नाहीं. वेदसमाजाची तस्वें एवढींच जर असतीं तर ह्या समाजांत व कठकस्याच्या आह्मसमाजांत पुष्कळ साम्य आहे असे सहज म्हणतां आठें असतें. परंतु आमच्या मद्र देशीय बंधूंना एका परमेश्वराची उपासना प्रचारांत तर आणावयाची होती, प्रतिमाप्जनाचा त्यागही करावयाचा होता, परंतु हें कार्य सावकाश परिस्थितीची नाडी पहात पहात आणि अनेक धोरणें संभाळ्न करावयाचें होतें, म्हणून पुरवणी दाखळ किरवेक नियम सभासद होतेवेळीं प्रत्येकास मान्य करावे ळागत, त्यांतीळ कांडी पृष्ठें दिछे आहेतः—

१ जे विधि गुद्ध एकेश्वरी धर्मास अनुकूल आहेत, ज्यांत कोणतेही धर्मभोळे-'पणा दाखरिणारे आचार नाहींत असे तयार करण्याचा व हळुहळु ते आचारांत आणण्याचा मी प्रयत्न करीन.

२ तोंपर्यंत मी हश्लोंचे जे आहेत तेच विधि करीन. मात्र विवाह, अंखेष्टि श्राद्ध व जे न पाळल्यांने हिंदु जनतेस एकदम घक्का बसेल व गोंघळ माजेल अस- छेच विधि मी करीन. ज्यावेळी असे विधि मी करीन त्यावेळी हे विधि निर्जाव, आहेत, हे कोही खरे धर्मविधि नाहींत, केवळ चाळ रूढीस अनुसरून आहेत असें समजून मी ते करीन.

३ प्रचलित आचारविचार संमत असणाऱ्या लोकांस न दुखविण्यासाठी एवडा स्वार्थस्याग जरी भी करीन, तरी भी माझी धर्ममेतें केव्हांही लपवून ठेवणार नाहीं, अगर मानप्रतिष्टा मिळविण्यासाठी किंवा लोकाराधना करण्यासाठी हीं माझी मर्तेच नाहींत असे कथी प्रतिपादणार नाहीं.

भ निरनिराळे पक्षमेदांस मी उत्तेजन देणार नाहीं व कोणस्याही पक्षास मी जाऊन मिळणार नाहीं.

५ आपल्याच जातींतील तट व भेद हळुहळु मोडण्याचा प्रयत्न करणें ही मी पिंढली पायरी समजेन.

६ मी नाच करविणार नाहीं, नाच होत असेळ तेथें हजर रहाणार नाहीं अगर कोणस्याही रीतीर्ने नाच ह्या संस्थेत उत्तेजन देणारें आचरण ठेवणार नाहीं.

भी बालविवाहास विरोध करीन व विधवाविवाहास शक्य त्या रीतींनी
 उत्तेशन देईन,

८ मो एक बायको जिवंत असतांना, अगर एक नवरा जिवंत असतांना इसरें अम करणार नाही.

९ मी खीशिक्षणाच्या सर्वसाधारण कार्यास साहाय्य करीन व विशेषेकहन माझ्या स्वतांच्या व निकटच्या कटंबांतील लियांच्या शिक्षणाकडे विशेष लक्ष्य प्रवीन.

संस्कृत भाषेचा अभ्यास करणे. लहान लहान पुस्तकांच्या व एका मासि-काच्या प्रसिद्धीस मदत करणें. इ. गोष्टींबहलही अटी घालण्यांत आख्या होत्या. इतकें झाल्यानंतर अशी जी वेदसमाजाची मतें त्यांचा आज मी स्वीकार करितों व मी माझी सही करितों असे म्हणावें लागत असे.

हा समाज वरील स्वरूपांत फार दिवस टिऋला नाहीं, आणि त्याची एकंदर रचना पाडिली तरी तो फार दिवस टिकुन राहणें शक्य नव्हतें असे आजही म्हणतां येतें. प्रथम दर्शनी ह्या समाजास वेदसमाज हें नांव कां देण्यांत आर्छे असावें स्याचाच कोठें उख्लेख कसा नाहीं याचें आश्वर्य वाटतें. कारण, वेदांवि-षयीं विशेष आदरभाव व्यक्त करणारा एकही नियम अगर वाश्य कोठें आढळत नाहीं, नाहीं म्हणावयास

I shall study the Sanskrit language and its literature (especially theological) and promote the cultivation of it by means not calcalated to promote superstition.

असे एक कलम आहे, पण त्याचा व वेदवेदांगें यांचा कांद्वीच संबंध नाहीं. ज्यांस वेद अशी संज्ञा आहे त्याविषयीं ह्या समाजास आदर आहे असाही कीठें उल्लेख नाहीं; आणि पुढें समाजाचा सुरूप हेतु पार पाडण्यासाठी उपाययोजना करण्याऐवजी तो हेत नेहमी मार्गे कसा राहील याची मात्र विल्हेवाटोनें योजना केलेली दिसते. कारण, समाजाचा जो मुख्य सिद्धान्त त्यास अनुरूप असे सर्व महत्त्वाचे विधि असले पाहिजेत हें तत्त्व जरी मान्य केलें, तरी ते विधि तयार करण्याचा ( compose ) मी प्रयत्न करोन अशी प्रतिज्ञा प्रत्येकाजवळून करून घेण्यांत काय अर्थ आहे ? प्रत्येक व्यक्तीनें स्वतंत्र विधि बनविले तर सगळाच गोंघळ होईल. वरें असे विधि जरी तयार झाले तरी ते सावनाश अमलांत आणावयाचे म्हणजे ते केव्हांच आणावयाची सभासदास आवश्यकता भासावयास नको अशी व्यवस्था पढील कलमांत कहन ठेविळीच होती. विथि तयार होऊन ते राज-रोसपणें आचारांत येत तों काय करावयाचें ? तोंपर्यंत सभासदांनी अवस्य तेवहे सर्व विधि चाल विद्वाटीप्रमाणें राजरोस करावे ! श्राद्धासारखे विधि जर केळे

नाहींत तर लोकांना जबरदस्त धका बसेल. तर तेही करावे. परंत ते धर्मविधि न मानतां निर्जाव, कसरतीचे प्रकार म्हणून करावे अशी नियमांनींच मोकळी वाट केल्यावर लोकांच्या समजतीच्या विरुद्ध जावयाची कोणाला इच्छा होणार ? नवीं मतें स्वीकारून ती आचारांत आणण्याच्या प्रत्येक वेळी आपल्या आचरणानें आसपासच्या जन्या समज़तीच्या लोकांना किती लहान अगर मोठा धका बसणें ज्ञास्य आहे. याचाच जर शोध चालविला तर ह्या धक्रवाची लांबोरुंटी प्रत्येक वेळीं बाढत जावयाची व प्रत्येक वेळी असला जबरदस्त धका सहन न होणारी माणसे निकटच्या आप्तांमध्यें सांपडावयाचींच । नाहीं तरी दरचे आप्त. आप्तां-तील अतिब्रद्ध माणसें, आणि तींही नसलीं तरी दोन पिढया वावरणारा एकाद दसरा नोकर तरी सांपडल्यावांचन रहावयाचा नाही। माझी अमक अमुक मतें आहेत. पण तुमच्यासाठीं म्हणून मी जने विथी आवरणांत आणीत आहें असे सभासदास प्रत्येक वेळी सांगण्याची मुभा मिळाली तर मग स्वमतान-सार वागण्याचा प्रसंग त्यास केव्हांच येणार नाहीं हें उघड आहे, परमेश्वरास प्रिय अशीं कृत्यें आचरणांत आण्यन तद्वारा जर त्याची उपासना करावयाची, तर मग त्या मार्गात इतक्या अडचणी उभ्या करण्याची काय आवश्यकता होती ? दुसरें असें कीं, ईश्वराचें पित्रव व मनुष्याचें भातत्व ह्या संबंधानें तत्वांत कोठेंही उल्लेख नसल्यामुळें जरी केशवचंद्र सेन ह्यांच्या भेटीनंतर ह्याची स्थापना झाली तरी हा समाज ब्राह्मसमाजाच्या धोरणावर उभारला होता असे म्हणतां येत नाहीं. म्हणू-मच ह्याची अनेक मतांतरें होऊन अखेरीस ह्यास ब्राह्मसमाज हैं नांव मिळालें. जातिभेद मोडणें हें कांहीं ब्राह्मसमाजाचें ब्रोदवाक्य नव्हतें, तर ईश्वराचें पितत्व व मनुष्याचे आतत्व आचरणांत आणणें म्हणजेच जातिभेद आपल्या ह्या व्यव-हाराच्या आड येऊं न देणें असें परिणामरूपानें ब्राह्मसमाजाच्या पढाऱ्यांनीं दाख-बिलें. परंतु इकडे मी सावकाश माझ्याच जातीतील पोटभेद नाहींसे करण्याचा प्रयस्न करीन असे कबूल केल्यामुळें जातिभेद कायम ठेवण्याचा खास परवाना समासदांस मिळाल्यासारखाच होता. असो. अशा रीतींने ह्या समाजाच्या मृहय तत्त्वांचें व बाकीच्या नियमांचें परीक्षण केल्यास तो बाह्यसमाजाच्या नमुन्यावर उमारलेला नव्हता हैं उधड होतें. परंतु बाह्यसमाजाच्या स्थापनेमुळेंच ह्या समा-जाची स्थापना झाली ह्यांत कांडीं संशय नाहीं. सन १८६४ सालीं केशवचंद्र सेन तेथें गेल्यानंतर तेथें जी चळवळ झाली स्याचें तास्कालिक फळ वेदसमाजाची स्थापना असे जरी कब्ल केलें. तरी बाह्मसमाजाच्या ध्येयांतील कांही भाग-

स्यांनी उचलन फार सावधगिरीने आपल्या संस्थेची स्थापना करण्याचे ठरविछे असार्वे. १८६४ साली वेदांसंबंधाने ब्राह्मसमाजाची दृष्टि पंडित विद्यावागीस ह्यांच्या वेळची नव्हती. असे असतां वेटांचें ईश्वरप्रणीतत्व न मानणाऱ्या संस्थेची <sup>4</sup> वेदसमाज ' ही प्रतिकृति असे मानणें वस्तिस्थितीस सोडन आहे. असी, बाकी मंबर्डतील मुशिक्षित तहणांचे धर्माहरे लक्ष्य नव्हतें अशी कल्पना करून स्यांचे लक्ष तिक्रडे वेधण्यासाठी वेदसमाजाच्या स्थापनेच्या निमित्तानें इंदप्रकाश-कारांनीं जी जागति उत्पन्न केली तो फकर गेली नसावी, कारण, परमहंस मंडळीतील कांही सभासदांस धर्माचीच अत्यंत आवश्यकता वाटत होती. डा. आत्माराम पाइरेग. भिकोबा दादा चव्हाण इ० मंडळी एकमेकांपासून दूर झालेली नव्हती, पुढें कोणत्या मार्गाचें अवलंबन करावें, याचा खल ह्या मंडळींत वारंबार होत असावा. अशा रीतीनें वर्ष दीड वर्ष गेल्यानंतर १८६७ सालच्या आरंभी एक विशेष गोष्ट्र घडली. रा. सा. मंडलिकांनी १८६५ साली नेटिव्ह ओपिनिअन नांवाचे एक साप्ताहिक प्रसिद्ध करावयास सुरवात केली व इंग्रजी बाजुचे संपादकत्व रा. रा. नारायण महादेव ऊफे मामा परमानंद यांकडे सोंपविले. मामा परमानंद प्रार्थ-नासमाजाच्या संस्थापकांपैकी जरी एक होते. तरी ते एकेश्वरविषयक विचार सहाम आपत्या पत्रांत आणीत नसत. तथापि १८६७ साली प्रार्थनासमाजाच्या स्थापने-पूर्वी नेटिव्ह ओपिनिअन पत्राच्या ता. १३ ज्यानुआरीच्या अंकांत 'मूर्तिपूजा' ह्या विषयावर एक अग्रलेख मराठी बाजुला प्रसिद्ध झाला. हा लेख कोणीं लिहिला हैं कळावयास मार्ग नाहीं. तथापि तो आज ज्याप्रमाणें प्रार्थना अगर बाह्यसमा-जाचा सभासद लिहील त्याप्रमाणें लिहिलेला होता. त्यामळें त्याची बरीच चर्चा झाली. ज्ञानप्रकाश पत्रांत त्याच्या विरुद्ध विचार कडव्या भाषेत प्रसिद्ध झाले. वस्तुतः त्या वेळचे ज्ञानप्रकाशकार धर्माविषयी औदासिन्य बाळगणारे होते. तरी सदां त्यांनी विरोधभाव प्रगट केला. स्वतः नेटिव्ह ओपिनिअनमध्यें एक प्रति-कल व एक अनकल लेख आला होता.

ह्या लेखांतील महत्त्वाचा भाग पढें दिला आहे:---

# मूर्तिपूजा.

ह्या देशांत मूर्तिपूजा बहुतकरून जिकडे तिकडे चाळू आहे. आणि ह्या अकारच्या धर्माच्या ठिकाणी लोकांची श्रद्धा इतकी बसून गेली आहे कीं, त्या- विषयी अंमळ झटकून लिहिलें किंवा बोललें असतां लोकांस कदान्तित् राग येईल, परंतु आमच्या सुद्ध वाचकांजवळ आमचें इतकेंच मागणें आहे की स्यांनी ह्या दोन ओळी चित्त देऊन वाचाव्या; आणि ह्या विषयावर विचार करावा. इतकें स्यांनी केलें म्हणजे आम्हांस निःसंशय वाटतें की कांहीं वेटानें आमचे विचार स्यांस पर्सन होतील.

परमेश्वर निराकार आणि अद्दय आहे असे सर्वांनी मानळेळें आहे. त्यांचं वास्तविक कसें स्वरूप आहे ह्याविषयीं खात्रीपूर्वक कांहीं सोगवत नाहीं. ह्याविषयीं लात्रीं आए हिसत नाहीं, ह्याविषयीं लापे हिसत नाहीं, ह्याविषयीं समर्पक विचार सर्व करूपनेवर बांघळेळे आहेत. जो पदार्थ दिसत नाहीं, व ज्याविषयीं समर्पक विचार करता येत नाहीं तो पदार्थ मनांत आल्याविवाय बहुतकरून कोणत्याही मनुष्याचा एक दिवस किंबहुना एक प्रहरही जात नाहीं ही केवळ आर्थ्य वाटण्याचीच गोष्ठ आहे असे नाहीं. ह्यापासून विचारी पुरुष असे खित समजेक की, परमेश्वर आहे हें केवळ घोतोड नाहीं. जरी त्याविषयीं आपर्छ हान करपनेवर रचिळे आहे तरी त्या मूळ वस्तूजा आधार कल्पनाच आहे असे नाहीं. त्या वस्तूजा सहाया सहाया सहाया सहाया आहे असे नाहीं. त्या वस्तूजा सहाया समजण्यासारख्या कारणांमुळें मनुष्याचे मनास हरएक प्रसंगी या वस्तूचा आप्रय घेणें माग पहर्ते. ह्यापुळें पुनः पुनः ती वस्तू मनुष्याच्या मनांत ळहान मोळ्या प्रसंगी येते असे वाटल्याविवाय रहाणार नाहीं.

परमेश्वराविषयी विचार मनांत वारंवार येतात असे वर लिहिलेंच आहे. आणि मनुष्याचें त्याशी कोणत्या प्रकारचें नातें असावें ह्याचा विचार केला महणजे त्याचें त्याशी कोणत्या प्रकारचें नातें असावें ह्याचा विचार केला महणजे त्याचें त्याचा वारंवार व्हावें हें अतिशय अवश्य आहे. परंतु निराकार व अदृश्य वत्तुचा विचार सर्व मनुष्यांस सर्वकाल सुलभ जाईल असें नाहीं. त्यापासून मनांत कदाचित कांहीं प्रकारचा गोंधळ उत्पन्न होऊन परमेश्वर ही केवळ एक मनःकित्तत वस्तु आहे असा मास पडण्याची भीति आहे, असें जाणून कोणी श्रु मनुष्यानें परमेश्वराविषयी विंतन करणें हें सुलभ जांवें या हेत्नें मृतींची योजना केली असावी. आणि वास्तविक या योजनेपासून एवढाच परिणाम झाला असता तर ती योजना अति उत्तम व माह्य झाली असती. परंतु तीपासून लाभापेक्षां तोटे फार उद्यास आले आहेत. खरोखरच त्या योजनेपासून मोठे अनर्थ होऊन मूळचा हेतु एकिकडेस राहिला असें महटलं असती वालेळ.

लोकांत साधारण अशी समजून आहे (आणि ही समजूत आम्हांस कांहीं दोषास्पद दिसत नाहीं. ) की ज्या रीतीचा मनुष्यास सहवास होतो त्याप्रमाणें त्याची बुद्धि व विचार होतात. ह्याच कारणास्तव मनुष्यास लहानपणापासन चांगला सहवास व चांगल्या मनध्यांचा समागम असावा असे सर्व लोक इच्छि-तात. समागमात्रमाणें मनध्याच्या मनाची प्रश्नि होते. ह्यामळें परमेश्वराबद्दल जी मर्ति तमही त्यापढें ठेवाल तो मर्ति पज्य मानन तदनसार त्याच्या मनाचे कल व्हावयाचे, मर्ति, पाषाण, लहान किंवा में ठें झाड, गाय किंवा बैल, मनुष्य किंवा स्त्री इत्यादि कोणत्या तरी पदार्थीला परमेश्वर मानून लोक भजतात. परंत्र ह्यांतून कोणाएकाची तरी योग्यता परमेश्वराबरोबर आहे काय ? मनुष्याची अतिशय मोटी इच्छा ही की, आपण कांहीं तरी उपायांनी परमेश्वराप्रमाणें व्हावें. परंत वर सांगितलेल्या कोणत्या पदार्थाकडे पाहिलें असतां ईश्वराच्या अंगी ज्या शक्ति व गुण आहेत असे आपण समजतों त्या शक्तीचा अथवा गुणांचा महिमा आपल्या मनांत उत्पन्न होतो ? ह्या मुर्तीपासन खरोखर कांहीं तसे घडन येत नाही. उलटी ईश्वराविषयीं आपल्या मनाची समजूत फारच फार हलक्या प्रका-रची होते. कोणी म्हणतील की. ह्या मतींकडे पाइन ईश्वराचें स्मरण मात्र व्हावें इतकेंच तिचें काम. आणि त्या विषयींचे विशेष विचार मनांतन आणावयाचे. परंत त्या मर्नीपासन केवळ स्मरणच होतें असे नाहीं, त्यापासन मनावर मन खराव करणारे विकारही उत्पन्न होतात. त्या मूर्तीचें अतिशय संघट्टन असल्यामुळें भमे विकार साल्याजिवाय रहात नाहींत.

वर सांगितलेला मूर्तिपूजेपासून उत्पन्न होणारा तोटा सहज लक्षांत येण्यासा-रखा नाहीं, परंतु तो खरा आहे व स्थापासून मोठे वाईट परिणाम होतात. वाईट समागम केला असतां कसा शेवट होतो याचा विचार केला असतां आमचे लिहिण्याचा खरेपणा लक्षांत येईल. परंतु मूर्तिपूजेपासून दुसरे पुष्कळ अनर्थ होतात आणि ते सहज लक्षांत येण्यासारखे आहेत.

मूर्तीची योजना निघाल्यामुळें देवालयांची आवश्यकता झाली; तसेंच मूर्तीची सर्व प्रकारें काळजी वागविण्याकरितां कोणातरी मनुष्याचें तेथें रहाणें जरूर पडतें. मूर्तीच्या समागमानें या मनुष्याची योग्यता वाजवीपेक्षां फार बाटते. अज्ञान लोकांस तो केवळ प्रतिदेव आहे असें वाटतें, त्यालाही आपला मोठेपणा वाहं लागतो. परंतु किती जरी झालें तरी तो मनुष्य. दुवांसना त्यास सोडित नाहीत. नानाप्रकारचे लोक देवालयांत येत गेल्यामुळें त्या लोकांदर हरेक

प्रकारचा अंगल बसविण्याकडेस त्याच्या मनाची प्रवृत्ति होते. या कमापासून काय अनर्थ होतात हैं मात्र सांगण्याची आवश्यकता नाहीं. मोठमोठाली देवस्थानें जेथें अग्रंत, तेथील स्थित अभिमान एकीकडे टाकून मनांत आणिली म्हणजे ह्या अनर्थाचा पूर्णपर्णे बोध झाल्याशिवाय रहाणार नाहीं. बहुतेक लोकांनी है परिणाम लक्षांत आणिले आहेत आणि ' दिल्याखाली अंधेर ' ही म्हण अशा अकारचा कांहीं अनर्थ रहीस पढला असतां नेहमों ऐकण्यांत येते. आतां ज्या स्थळी परमेश्वराची मूर्ति रहावयाची त्या स्थळी लचार करवत नाहीं, अशाप्रकारचे जर अनाचार घडले, तर मूर्ति स्थापन करण्याचा मूळचा हेतु किती सिद्धीस गेला शाविष्यीं विचार करणें नलगे.

मूर्तिपूजेपासून कोणते परिणाम घडून येतात हें वर सांगितलें, व मूर्तिपूजे-पासून उत्पन्न होणारे घोडयोडे लामही दर्शविले आहेत. गुणापेक्षां दोष पुष्कळ आहेत, असे छुन्न वाचणारांच्या मनांत आल्यावांचून राहणार नाहीं. आणि गुण जे आहेत ते मूर्ति नसल्या म्हणजे असाध्य आहेत असे नाहीं. ह्याकरितां त्याविषयी लोक चांगला विचार करून त्यापासून जितकें अलिस रहावेल तितकें रहाण्याविषयी त्रयत्न करतील शशी आम्ही आशा करितों.

वर लिहिन्नेने विचार कित्येकांस अगरी नवीन वाटतील, तथापि आम्ही त्यांस विनयपूर्वक कळवितों की ते कांही नवीन नाहीत. आपल्याच देशांतील जुने सर्वमान्य प्रथ वाचिले म्हणजे आमच्या लिहिण्याविषयी त्यांची खात्री होईल.

हा मुख्य लेख व त्या वरील वादविवाद ताजा असतांनाच ह्या मुंबई शहरीं आर्थनासमाजाची स्थापना झाली.

## प्रार्थनासमाजाची स्थापना, व स्थापनेनंतरचें वावटळ.

गेल्या भागांतील हक्केकतीवरून हें लक्षांत येण्यासारखें आहे की, निरनिराज्या प्रकारच्या उदारिवचारप्रवर्तक कार्यकारी संस्था स्थापन होण्यास "वास्तविक कारण म्हटलें असता ह्या देशांतील इंप्रजी विधेवा प्रसार हें होय." परमहंस सभा ह्याच विचारजागृतीचें फळ होतें. परंतु ती सभा टिक्की नाहीं. ती कां टिक्की नाहीं याचेंही कारण गेल्या भागांत आलें आहे. परंतु एकदां जी विचार-जागृति झाली ती नष्ट झाली नाहीं. खरें पहातां परमहंस सभा बंद पडल्यापासून नंतर उदारविचारप्रवर्तकांवर पुष्कळच गंडांतरें आली! आद्य प्रवर्तक दारोवा नांहरेंग यांनी आपलें अंग काहून घेतलें व त्याचा कल स्वीडनवर्गच्या पंषाकडे

वळला: जी ब्राह्मण व शास्त्री मंडळी प्रमहंस मंडळींत होती ती एकामागृन एक जुन्या समाजांत एकजीव झाली: परमहंस सभा व ख्रिस्ती मिशनरींचे बाटविण्याचे प्रयत्न ह्यांचा विनाकारण निकट संबंध दाखविल्यामळें त्या मंडळीत असलेल्या मंद्रजीविषयों लोबांत पसरलेला गैरसमज अद्याप नष्ट झालेला नन्द्रता. स्टडंटस लिटररी ॲन्ड सायंटिफिक सोसायटी, ज्ञानप्रसारक सभा, बांबे ॲसोशिएशन, नेटिन्ह जनरल लायबरी, रायल एशियाटिक सोसायटीचें प्रचंड पुस्तकालय, हिंद रिफारमर, दंभद्वारक, प्रभाकर, ज्ञानोदय, ज्ञानप्रकाश, शाळा व विद्यालयें ह्यांच्या द्वारें उदार विचारांचा प्रसार प्रत्यक्ष व अप्रत्यक्ष रीतीने होत होताच: गोपाळ हरि देशमतः, माधवराव रानडे, जनार्दन सखाराम गाडगीळ, विष्णुशास्त्री पंडित ह्यांचिं लक्ष सामाजिक विषयोकडे होतेंच: परंत १८६३ साली इंद्रप्रकाश निघाल्यापासून समाजिक संघारणेस सर्वथा अनुकल असे लेख मोठ्या घडाडीने ह्या वर्तमानपत्रांत येऊं लागले होते. माधवरावांनी इंग्रजी लेख लिहन लोकजागृतीचें कार्य मोठ्या निष्ठेनं चालविलें होतें. निरनिराळ्या धर्मपीठांच्या आचरणावर जिकडन तिकडन टीका होत होती व महाराजा लायबल केसने मंबई शहरांत बरीच घांटल उडन दिलेली होती. असा प्रकार चाल असतां मंबई शहरांत व सर्व इलाखाभरही संपत्तीचा धर निधं लागला ! त्यापूर्वी लोकांना शेअर्धच्या सहाबाजीची माहिती नव्हती. पण आतां त्याचें वेड लागलें. मंबईचा शेअर बाजार ज्याला त्याला श्रीमंत करूं लागला. शेअर्सची देवपेव मोठ्या प्रमाणावर झाली. प्रेमचंद रायचंद हे शेअर बाजाराचे पढारी अत्यंत श्रीमान म्हणून गणले जाऊं लागले. पष्तळ व्यापारी व्यापारी पेढ्या. इतर लोक धनाच्या विपलतेमध्ये पोहं लागले. सर्वाच्या डोळ्यांवर जणे धनाचा मद चढला होता. १८६४ सालची मुंबईची दिवाळी फारच उत्साहानें पार पडली, त्या वेळच्या रोषनाईची आठवण सर दिनशा ह्यांस अद्याप आहे. तिचें रसभरित वर्णन त्यांनी आपल्या पुस्तकांत केलेंही आहे. ह्या वेळी दसऱ्या कोठल्याही विषयाकडे लक्ष देण्याची लोकांस इच्छा नव्हती व बाहेरून आलेल्या माणसांसही हा अनुभव आल्यावांचून रहात नसे. अशा प्रकारें मंबई शहर ऐश्व-र्याच्या शिखरास पोंचलेलें असतांना प्रसिद्ध ब्राह्मप्रचारक ब्रह्मानंद केशवचंद्र सेन यांची स्वारी मंबई शहरी आली. त्यांची अनेक व्याख्याने झाली. परंत ती सर्व फुकट गेली. त्यांची इंग्रजी भाषेवरील सत्ता, अमोघ वक्तत्व, परिणामकारक व्याख्यान देण्याची पद्धतं, उदार विचार, अंतःकरणास झोंबणारे उतार यांचा लोकांच्या मनांवर कांशी परिणाम झाला नाहीं, इतके संपत्तीच्या धराने लोकांचे

बोळे तारवटलेके होते. \* केशव बावंचें एक व्याख्यान हा. भाऊ टाजी यांच्या भारतस्थाली हालें. त्या वेळी केशव वेडांनी धर्मसंजीवनाची सवस्यकता प्रतिपा-दिली. " केशव चंद्रांच्या रक्ताच्या थेंबथेंबांत उत्साह भरला असावा असा त्यांचें प्रवचन ऐक्णारास भास होत असे. सेन बावंच्या व्याख्यानानें श्रोत्यांच्या अंतरंगांतीस बंद असणारे धर्मविषयक भावनांचे दरवाजे बदाबद उघटन त्यांतन उत्साहाच्या लाटांवर लाटा खेळ लागत. हा. माऊदाजींनी त्याचे अध्यक्षस्थान स्वीकारकें, त्या व्याख्यानाच्या शेवटी श्रोत्यांच्या वृत्ति तल्लीनतेच्या पराकावेख पोंचल्या होत्या. व्याख्यात्यांच्या विवेचनावर अध्यक्ष आपल्या अनकल भाषणाने कळस चढवितील आणि श्रोत्यांच्या मनःस्थितीची पूर्ण सांगता करितील शशी हजर असळेल्या सर्वांची कल्पना होती. पण अध्यक्षांनी उत्साहाच्या तापावर यंड पाणी ओत्राम आरंभ कहन सर्वांना निराशेष्या दरीत छोटन दिखें. ते ऋणाले की ''दीर्घ बिचारांती' धर्मातील सधारणा सावकाशीनें व सावधपणे केल्या पाहिजेत '' हा. भाऊ दाजी ह्यांनी इतके सावधनिरीचे उदार काबावयास परमहंस सभेचा त्यांस आलेला अनुभव होय. ते परमहंस सभेचे सभासद लबकरच होणार तोंच परमहंस मंडळीच्या कामाचा बोभाटा 🕇 झाला. त्यामळे मार्गेच राहिले: आणि तो अनुभव लक्षांत घेऊन त्यांनी ही सावधगिरी दर्शविली असावी. १८६४ साली केशव

 <sup>&</sup>quot; सेन बाब जसे आले तसेच परत गेले. परमार्थ आणि सुखिस्थित यांचा उभा दावा आहे. त्रिविध तापांनी पोळणाऱ्या चित्ताला परमार्याची कास धरा-बीभी बाटते: सखाच्या शीतलतेंत लोळणारांना परमार्थं रुचत नाहीं, दिबहना तो बोळ्यांसमोर आस्यास संखम्बास्ध्याचा स्वैर उपभोग घेणाऱ्या लोकांचा अति-बार पिलप्रकोप होतो असा अनुभव आहे. लक्ष्मीच्या मंजमधर नाटाने भक्त गेलेले तत्कालीन मंबापुरस्थांचे कान सेन बाबूंची धर्मसंबंधी टकळी ऐकण्यास तयार नव्हते. स्यांची रससंपन्न वक्तत्वशक्ति मंबईत इतकी फोल ठरली की. सेन बाब आले होते की नाहीं याचीही दाद लोकांत उरली नाहीं, धर्मप्रवण बुद्धीच्या लोकांच्या मनावर त्यांच्या प्रवचनांचा जो कांही परिणाम झाला असेल नेवतास '' -फाटककृत न्या. म. रानडे.

<sup>†</sup> Just about the time the secret of the society was betraved. it was rumoured in our meetings that Dr. Bhau Daii and Bhau Russool Dadaii were about to join the sabha, but when the sabha was given up they could not join."

<sup>(</sup> From Mr. Narayan Raghunath's letter to Rev. Baba Padmanii-written in the year 1887. )

बाबंची जरी अज्ञी निराशा झाली. तरी परमहंस समेंतील ज्या मंडळीचा धर्मा-कडे विशेष कल होता ती संहळी काही स्वस्थ बसकेली नव्हती. १८६३ सालीही रा. रा. गोविंद नारायण हाांनी खाही दिली होती की. "ही सभा निखालस मोडली नाहीं. हिचे कित्येक समासद अद्याप आहेत व ह्यांचे उद्योग\* चालळे आहेत." हे उद्योग १८६५ सालच्या अनुभवाने पुढें अधिक बळावले. ज्या ठिकाणी १८६४ साली लक्ष्मीचा धर निघत होता तेथे एकच वर्षांत विपरीत प्रकार दिसन आला. शेंकडो व्यापाऱ्यांची दिवाळी निघाली. मोठ्या हांवरेपणाने घेतलेले शेक्षर कवडीमोल होऊन लोक धाय धाय रहं लागले. किरयेक अबदार लोकांनी प्राणत्याग केला. कित्येकांनी देशात्याग केला. १८६५ साली एप्रिल महिन्यांत अमेरिकेंतील सिव्हिल बॉर संपत्नी, लढाई चाल असतांना कापसाची किंमत फार बाढली व त्यामुळें भरभराट झाली, परंत लढाई संपल्यावर सगळा प्रकार उलटला, †"हिंदस्थानीत-ल्या व्यापाराला खो मिळाला आणि संपत्तीच्या साहित्यशंगाराने सजलेली येथील व्यापाराची इमारत एकदम भंगली. " हा सबै अनुभव दृष्टीपुढें ठेवून प्रमहंस समेंतील जुनी मंडळी पुन्हा उद्योगास लागली. संपत्तिलाभ व तिचा क्षय ह्यां-योगें लोकांमध्यें पसरलेली अस्वस्थता नाहींशी ब्हावयास अर्थात कांहीं वेळ खागला. त्यानंतर १८६६ सालीं जी मंडळी मार्गे राहिली होती व नवीन कांहीं

<sup>\*</sup> १८६५ साली ज्या वेळी पहिले हिंदी आय. सी. एस. बाबू सत्येंद्रनाथ टाकूर परत आले त्या वेळी डा. बुइल्सन झांनी त्यांच्या व स्मालकाज कोर्टाचे जब्ब माणेकजी कर्सेटजी झांच्या सन्मानार्थ एक सामाजिक मेळा भरविळा होता. तेथें निरनिराळ्या धर्मांचे निबडक लोक होते. त्या मेळ्यास उद्देशन झानोदयांनें पुढील उद्गार काढले:—

<sup>&</sup>quot; मुंबईतील प्रधारणुकीच्या पक्षाचे लोक पुष्कल दिवस उगाच बसले आहेत. गतवर्षी (१८६४) बाबू केशवचंद्र सेन येथे आले होते, त्यावरून जो आशा उत्पन्न झाली होती तिचा एकाएकी मंग झाला. ह्यावरून कित्येकांस कदाचित असे बाटलें असेल की, आतो सुधारणेचें काम कोही चालत नसेल. वरील राजी सदरील मंडळीत कित्येक गोष्टीवरून व भाषणांवरून दिसून आलें की, तिमूटपणें सुधारणुकीचो बरीच इदि झाली आहे. आतोशी पहिल्याप्रमाणें सुधारणुकीचो बरीच इदि झाली आहे. आतोशी पहिल्याप्रमाणें सुधारणुकेची धाम-भूम व मंडळ्या यांचा जमाव नाही, पण स्वज्ञान व स्वतंत्रता ही विशेष आहेत.'

<sup>†</sup> फाटककृत न्या. मू. रानडे गांचें चरित्र.

क्रांग ब्रांस असे बाटं छागछैं की. आपस्या उहेशाच्या सिद्धीसाठी प्रसिद्धपणे एक संस्था आपण स्थापिली पाहिजे. स्थावेळी कोणस्या विशेष कार्यासाठी संस्था स्थापा-वयाची त्याचा विचार सर्वोजमतें निश्चित झाळेला नव्हता. म्हणून ता. १७ डिसेंबर १८६६ साली डा. आत्माराम पांडरंग बांच्या घरी ह्या मंडळीची पहिली सभा भरती. राम बाळकृष्ण जर ह्यांत असते तर स्यांनींच ह्या सभेचा पढाकार घेतला असता. त्यावेळी हा. आत्माराम पांडरंग, रा. रा. शांताराम नारायण बोंडसे वकील, रा. स. महादेव नारायण किरगांवकर, मोरोवा विनोवा संजगिरि, बाळ मं-गेश बागळे. भास्कर हरि भागवत, नारायण महादेव परमानंद, सर्वोत्तम सखाराम मानकर, तुकाराम तात्या पढवळ, विश्वनाथ गोविंद चोळकर व बासदेव बावाजी नवरंगे इतके गृहस्थ इजर होते. ही सर्व मंडळी परमहंस सभेत होतीच असे म्हणतां येत नाही, प्रथमतः ज्यावेळी सभा झाली त्यावेळी समाजिह संधारणेचेच विचार विशेष प्रमाणाने मनांत अमानेत कारण सभेमध्यें देशांतील चाल जाति-भेदाची चाल अतिबाईट आहे असे प्रसिद्धपणे प्रतिपादावें. विधवाविवाह सरू करावे: स्त्रीशिक्षणास उत्तेजन द्यावें. बाउविवाहाची चाल बंद करण्याचा यस करून लग्नाच्या संबंधाने वयाची इयला ठावावी असल्याच हेतची वाटा-घाट चालली होती. परंत सासंबंधानें कित्येक सभा भरून विशेष विचार करितां मंडळीस असे दिसन आलें की. ऐहिक कल्याणावर विशेष दृष्टि देवन हीं कार्यें हाती घेण्यापेक्षां मनुष्याचें ह्या जन्मी मुख्य कर्तच्य जे परमार्थसाधन स्याकडे विशेष दृष्टि देविली पाहिजे. हा बिचार कायम होऊन प्रार्थना समाजाच्या स्थाप-नेचा विचार कायम झाला, ह्या नवीन विचारास अनुसक्त फाल्पन वदा १९ (पापमोचनी ) शके १७८८ रविवार ता. ३१ माहे मार्च १८६७ रोजी ईश्वरोपासनेस आरंभ झाला. ज्या वेळी समाजस्थापनेचा दिवस नकी झाला त्या वेळी आनंदाश्रम स्वामी ह्या नांवाचे कोणी बंगाली स्वामी मुंबईत होते. रयांना ही नवीनच स्थापन होणारी संस्था व तिचे हेत फार पसंत पडले. म्हणन त्यांनी आपला मुकाम कांही दिवस बाढविला व समाजाच्या स्थापनेच्या दिवशी इजर राहन त्यांनी शेवटली प्रार्थना हिंदींत केली व सर्वांस आशीवांद दिला. समाजस्थापनेच्या बेळी समाजाचा उद्देश व मुलतत्त्वें पुढील प्रमाणें होतीं:---

देन एकच व निराकार आहे. त्याचें मानसिक अजनपूजन करणें योग्य व आपर्छे कतैच्य आहे. मूर्तिपूजा हा असन्मार्ग असून देवास अपमानकारक, आणि मनुष्यास नीचस्व आणणारा व दुराचरणाप्रत नेपारा आहे. तेव्हां हा अस- न्मागं सुद्रन सन्मार्गाची क्षोक्तंत प्रश्नुति ब्हाबी व सर्व संसारोतील घर्मसंवैषी इत्यें ह्या मतास अनुसरून ब्हावी हा या समाजाचा उद्देश आहे.

धर्माची मूलतत्त्वें खाठी लिहिल्याप्रमाणें होतीं:---

देव एकच आहे, त्याशिवाय दुसरा देव नाही असा मी दृढ माव धरितों.

सर्व उरपन्न करणारा एकच देव आहे असे मी समजतों आणि मूर्तिपूजेवर माझी श्रद्धा नाही.

समाजाचा समासद होणारास ही तत्त्वें मान्य असावीं कागत असून श्रिवायः खाठीं लिहिल्याप्रमाणे प्रतिका करावी लागे:—

मी प्रत्यहीं परमेश्वराचें चितन करीत जाईन.

सरकमें भाचरावयास व असत्कर्मीपासून दूर रहावयास मी यत्न करीन.

स्वभावदोषानें कांही वाइँट कर्म मजपासून घडल्यास त्याविषयी पश्चाताक ब्हाना एतदर्थ परमेश्वरापाशी प्रार्थना करीन.

हे परमेश्वर ! ह्या प्रतिज्ञा पाळण्याचें सामर्थ्य मला देः

अजा प्रकारें ता ३१ मार्च १८६७ रोजी ज्या वेळी संस्थेंची स्थापना झाली त्यावेळी प्रार्थनासमाज हैं नांव प्रसिद्धपणें जाहीर शालेंलें नव्हतें. असे म्हणा-वयास दोन आधार आहेत. स्थापनेची बातमी ज्ञानोदयकर्त्यांस जेव्हां कळलीः तेव्हां त्यांनी प्रथम जो एक लहान लेख लिहिला त्यांत म्हटलें " जेव्हां कोणीः एतहेशीय तरुण किंवा त्यांची मंडळी एक जो निराकार ईश्वर त्याची भक्ति आत्मिक रीतीनें करू लागतात तेव्हां धानंद मानला पाहिजे. ह्याप्रमाणें र्देश्वराची भक्ति करण्याकरतां म्हणून पूर्वी येथे परमहंसनामें एक मंडळी स्थापिली होती. पण ती गुप्त होती. आणि घोडी वर्षे चालून मोडन गेली. आतांः आम्ही एका मित्रापासन असे ऐकिलें आहे की, मार्च महिन्याच्या सेवटल्या रविवास-पासून एथील एका संभावित नेटिब्ह गृहस्थाच्या दिवाणसान्यांत कित्येक एतहे. शीय स्विक्षित लोकांची मंडळी ईश्वराची भक्ति व प्रार्थना करण्याकरितां जमं लागली आहे. व तेथें सर्वत्रांस जाण्याची मोढळीढ आहे. या गोष्टीची जास्ती माहिती होईपर्यंत भामच्याने सदरील गृहस्थाचे नांव प्रसिद्ध करवत नाही. सध्यां आम्ही इतकेंच म्हणतों की. ही बातमी खरी असल्यास ही मंडळी जर धैर्य व विश्वास धकन हा भक्तिका असाच सदोदित उघड रीतीने चालवील तर ईश्रक त्यांस साहाय्य करून खरा मार्ग दाखवील यांत संख्य नाही." का लेखांत

-नावाचा उक्लेख नाहीं. याच पत्रानें पढ़ें जून महिन्यांत संस्थेविषयीं विशेष माहिती देतांना ' मंबईकर तहणांची ईश्वरभक्तयर्थ मंडळी ' असे नांव दिलें आहे, ही माहिती देण्यापूर्वी पत्राचे संपादक उपासनेस स्वतः हजर होते. दूसरे असे की. समाजाची स्थापना झाल्यानंतर तिची प्रसिद्धी होतांच संस्थेवर चोहोंकडन टीका होऊं लागली, ती टीका व तीस मिळाडेली उत्तरें ह्यांचें स्वरूप पढें दाखविष्यांत येईल, ही टीका पाहन प्रार्थनासमाजाच्या एका सभासदाने रसर देतांना आक्टोबर १८६७ मध्यें असें म्हटलें आहे "उपरोक्त मंड-ळीचें वास्तविक नांव "प्रार्थना समाज" हैं एकीकडेस राहन 'एकेश्वर भक्तमंडळी ' या नामभिधानानें हिची प्रसिद्धी होत आहे. हें नांच ( एकेश्वर भक्त मंडळी ) तीस पड्छें त्या वेळेस मंडळीचें ठेवलेलें नांव प्रसिद्ध नव्हतें हैं खरें; परंत आतां तसें होऊं नये. तर 'प्रार्थना-समाज ' याच नांबानें ती प्रदर्शित न्हाबी. दसरें. ' एकेश्वर ' यांत फारसा अर्थ नाहीं, कारण ईश्वर एकच आहे हें सर्वांस मान्य आहे." यासंबंधाने आणखी एक असा आधार आहे. ता. १ आगष्ट १८६७ च्या हिंदु रिफार्मर पत्रामध्यें प्रार्थनासमाजास कांद्रीसा अनुकल प्रतिकल लेख आलेला आहे. स्यांत कांद्री 'नियमांवर टीका आली आहे. पहिला नियम " ह्या मंडळीचें नांव प्रार्थनासमाज असावें. " असा आहे. ह्यावरून स्थापनेनंतर नांव व नियम नही ठरलें असे होतें. यावरून असे उघड होतें की. प्रथम कांहीं दिवस नांव निश्चित झालें नव्हतें व स्याची प्रसिद्धि झालेली नव्हती, नंतर प्रसिद्धी झाल्यावरही प्रार्थनासमाजास एके--श्वरी मंडळी ह्याच नांबानें खोक ओळखीत. प. वा. शामराव विद्रल ह्यांनीं प्रथ-मच नारायणराव चंदाबरकरांस जेव्हां उपासनेस नेकें व डा. आत्माराम पांडरंग. नारायण महादेव परमानंद. प्रो. रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर. रा. बाळ संगेश वागळे, रा. महादेव गोविंद रानडे, मोरोबा विनोबा, भास्कर हरी भागवत आणि नासुदेव बाबाजी नवरंगे शांची ओळख करून दिली त्याबेळी These are Ekeshvaries हे एकेश्वरी आहेत असे त्यांना सांगितलें. असो.

#### प्रारंभींच्या उपासना.

अगरी प्रारंमीच्या उपासनापद्धतीचें वर्णन प्रार्थनासमाजाच्याच कोणी समा-स्वरानें केठेलें आमच्या पद्दाण्यात नाहीं. त्यामुळें त्यावेळी इतरांनी केठेल्या वर्णनाक्कन बहान भावविषे अगत्याचें आहे. उपासनेस बाहेरची पुष्कळ संढळी

येत असे, अर्थात कित्येक केवळ मोज पहावयास येत असले तर नवल नाहीं. ता. २ जन १८६७ रोजी झालेल्या उपासनेस ज्ञानोदयाचे संपादक ( मि. शाह-राव कुकडे ) हे हजर होते. त्यांनी त्या दिवसाच्या उपासनेचें वर्णन करितांना म्हटलें आहे की. " आम्हांस आमचे गित्र डॉ. आत्माराम पांडरंग यांजकडून आमंत्रण आल्यावरून आम्ही ता. २ मिनह रोजी ( जून १८६७ ) काँदे-वाहींत त्यांच्या दवाखान्यांत गेलीं होतीं. त्यांचा माडीवरील दिवाण-साना जरी संकोचित आहे तरी त्यांतच शंभरांहन जास्त मंडळी जमली होती. त्यांत बहुतकहन एथील प्रमुख, विद्वान, सुधारलेके एतहेशीय तरुण व वोक्त गृहस्थ होते. पूर्वेच्या भितीशी वत्त्यासाठी उंच सिंहासन केलें होतें.. त्याच्या समोर एक कोच मांडला होता आणि कोचाच्या मागें आणि दोहों-बाज्स खुच्या मांडल्या होत्या. भाम्ही गेलों तेव्हां रा. भिद्धाजी लक्ष्मण म्हणून एक भंडारी मनस्य सिंहासनावर उभा राहन ईश्वराची प्रार्थना कशी करावी व प्रार्थना करणाऱ्यांनी कसें वर्तावें या विषयावर एक निश्चंध बाचीत होता. तो साल्यावर तीन चार मुलीनी सुस्वर गळ्याने तकारामाचे काही अभंग गाइले... नंतर पुन्हा भंडारी मजकर यांनी एक लिहिलेली प्रार्थना बाचली तिच्या होवटी ' तथास्त ' असे होवो हा शब्द होता.....हें काम चालविश्याकरितां ह्या मंड-ळीसारखा कोणी विद्वान, सुधारहेला, वजनदार मनुष्य नेमावा, अगर अशा प्रकारचे जे गृहस्थ त्यांच्यांत असतील त्यांतन दर वेळेस एकएकाने पाळीपाळीने हे काम. चालवावें. कोणी योग्य मनुष्य मिळेपर्यंत पूर्वोक्त अंडारी मनुष्य त्यांनी उभा केला आहे हें वरें केलें. पण तो असल्या मंडळीत शोभत नाही व लायक नाहीं.....जो व्याख्यानें देतो तोहि पोशाक. भाषण वगैरे गोष्टीनी संभा-वित असला पाहिजे. त्याचप्रमाणें ईश्वराची भक्ति करण्यास आपण जमलों तेव्हां कसें वर्तरुं पाहिजे व तेथील व्याख्यानें प्रार्थना वगैरे कथा असल्या पाहिजेत याचाही चांगला घोध व विचार करून सधारणा करावी. ईश्वराची भक्ति चालली असल्यास कोणी आल्यास त्यास ताजीम देऊन जागा देण्यांत कांद्री देळ बाल-वन गडबड व श्रोत्यांची एकप्र झालेली मनें अस्थिर कहन भक्तीस व्यत्यकः आणावा हैं बरें नाहीं."

भिकोबादादा चव्हाण हे एक बिक्षक होते. यांचा प्रेमळ स्वभाव, ईश्वरावरीलः निष्ठा, उदार व निश्चित विचार, लोकांमध्यें, क्रद्रंबोमध्यें शद्ध धर्माचा प्रसार व्हावा ह्या संबंधाची यांची कळकळ. ह्यांचा साधेपणा, सरल यूरि, ह्यांची माहिती: नसस्यायुळें व स्यांचें तें भंडारी लोक वापरतात तसें मोठें पागोटें, जुन्या तन्हेचा अंगरखा व घोतर असा अगदी साधा पोषाख पाहून निराश होऊन स्यांच्या संबंधानें कमीपणाचे उद्गार, उपदेशकाचा ठराविक पोषाख पहाण्याची संवय झालेल्या झानोदयकारांनीं काढले आहेत व खिस्ती झाल्यावरही जातिविषयक पूर्व संस्कार कसे कायम राहतात हैं स्यांच्या टीकेक्टन लक्षांत येतें. भिकोबादाविव्यां सर्वांच्या मनांत अत्यंत आदर वसत असे. १८७८ साली ज्या वेळी स्यांचा एकुलता एक सुलगा ऐन तारुष्यांत अस्तांना परलोकवासी ज्या वेळी ती बातमी देतांना "आमच्या येयील समाजाचे एक आय पुरस्कर्ते आण प्रथम आचार्य असे ज्यांस म्हण्यास विता नाहीं असे आमचे बहु सन्मान्य सेनेही रा. निकोचा इद्धपणांतील अति विकट प्रसंग पाहून त्यांचे कित्येक स्वेही त्यांचा स्वरूपणांतील अति विकट प्रसंग पाहून त्यांचे कित्येक स्वेही त्यांचा मेटावयास गेले असता जो प्रकार घडला, व त्यांची जे भाषण केलें तें भक्तोचें व परमेश्व-रावरील निस्सीम विश्वासाचें निदर्शक आहे. तो प्रसंग असाः—

9९9२ साली "अवधाचि संसार छुखाचा करीन " असे एक धर्मपर ब्या-ख्यान प्रसिद्ध झालें. त्यांत दुःखाचा डोंगर कोसळला तरी कर्तव्यास न विस-रणाऱ्या कांहीं व्यक्तीची उदाहरणें दिली होती त्यांस उदेशून रा. रा. दोनानाथ वि. माडगांवकर ह्यांनी लिहिलेल्या पत्रांत पुढील मजकूर आहे:—

ता. २३ जुळै १९१२ च्या अंकांत जी आधुनिक सर्यहरूयांची दुःखाचा बोंगर कोसळला तरी स्यावेळी नियमित इतर जनसंबंधाची कामें करणारे या दृष्टीनें प्रसंशनीय म्हणून जी उदाहरणें दिली आहेत, ती बाचून समाधान वाटळें. त्यावरोवर प. वा. सिकोबा लक्ष्मण चन्हाण ह्या तत्कालीन मुंबई प्रार्थना समाजाच्या एकदेंर लहान मोठ्या समासदांस वंग वाटणाऱ्या सर्य्यहरूयांची आठवण झाली. रा. रा. मिकोबादादा मनीस्कुलांत कांहीं वर्षे मराठी विक्षकाचें काम लहानशा वेतनावर करीत असत, आणि त्यांच्या उतार वयांत तोही उदरनिवा-हाचा मार्ग बंद पडला. त्यांच्यासारखी शांत, नव आपण जर्णू कांहींच हिशे-वांत नाहीं अशा प्रकारें दहन राहाण्याची हांत फारच विरळा असे म्हणावयास कांहीं हरकत नाहीं. त्यांस इंप्रजी माणेचा प्रायः गंवही नव्हता, तथापि मराठी वाक्यांत ते वरेच निष्णात असत, आणि त्यांचे व्यासपीठावरून वेण्यांत येणारे उपदेश प्रीढ विवारांनी परिपूर्ण पण सुबोध व मनावर वञ्च्यासारे होत असत.

इतकी योग्यता असून साप्ताहिक उपासनांच्या वेळी त्यांची पाळी नसे तेच्हां कोणाच्याही दृष्टीस पडणें कठिण असे कोनाकोपऱ्यांत ते बसत असत. त्यांचें स्मरण होण्यास कारण जी चिरस्मरणीय गोष्ट ती येणेंप्रमाणें:—

वर लिहिल्याप्रमाणें त्यांच्या बद्धापकाळी स्वतंत्र चरितार्थांचा मार्ग बंद श्चाल्यावर त्यांच्या एकलस्या एका ६०-७० हपये कमविणाऱ्या समारें ३५-३६ वर्षांच्या मुलग्यास देवाहा झाली. त्या मुलाची पत्नी व पित्याच्या अकालिक मरणानें उघडी पडलेलीं दोन मुळें होतीं. म्हणजे एवढा मोठा संसार चालविणारा मुलगा निवर्तला इतकेंच नव्हे, तर अशा विपन्नावस्येत असणाऱ्या सर्व संसाराचा भार मिकोबा दादांच्या डोईवर आला. हें खेदजनक वर्तमान कानी पडलें. तेव्हां समाजातील बरीच प्रमुख मंडळी व कांडी बारीकसारीक सभासद मिकोबा दादांस भेटन त्यांचे सांत्वन करण्यासाठी आणि त्यांस धीर देण्यासाठी त्यांच्या घरीं गेली. त्या प्रसंगी अत्यंत कोमल अंतःकरणाच्या एक दोन समासदांस तर मिकोबादादांस पहाण्याबरोबर रहें कोसळलें. ही आपल्या भेटीस आलेल्या मित्रांची स्थिति पाइन मिकोबादादा कांही वेळपर्यंत तो दःखाचा उमाळा शांत होईल म्हणून त्या मित्रांकडे टक लावन पाहात राहिले. शेवटी म्हणाले " हैं तुम्हीं काय आरंभिलें आहे ? हा तुमच्या अश्रंचा लोट मजवर हा दुर्घट प्रसंग गुदरला याबद्दल आपणांस अतिशय दुःख होत आहे त्याची साक्ष आहे. आणि देवानें ह्या द:खांत मला घाळं नये होतें असे आपणांस बाटलें. याचें प्रत्यक्ष प्रमाण आहे असा माझा समज झाला आहे. तो चकीचा नसेल तर आपल्या ह्या मनोवसी-बहुल मला फार बाईट बाटतें. परमेश्वर मायबाप आहे. तो कपासागर कहणानिधान असन न्यायी आहे असे मानणारे व तोंडांतन उदार काढणारे तरी आपण सर्वे आहों. मग असें परमेश्वराविषयीं मनांत येणें अथवा त्यास मनांत थोडीही जागा देणें किती अनुचित आहे याचा तम्हीच विचार करा. हा प्रसंग मजबर येणें योग्य नाहीं असे म्हणजें म्हणजे करुणामय देवावर ऋरतेचें व अन्यायाचें दोषा-रोपण करणें होय: आणि श्रद्धाल मनुष्यास हैं बोलणें तर काय, पण असा विचार मनात येऊं देणेंही शोभत नाहीं. हा प्रसंग दःसह तर खराच आणि परमेश्वर-कृपेनें तो कोणावरही न येवो. पण तो ओढवल्यापासन, देवानें क्रपा करून एकाच, परंत स्थील, आज्ञाधारक, व माझें कथींच मन न दुखविण्यासाठीं निरंतर झटणाऱ्या अशा मुलग्याची देणगी दिली. आणि माझे अनेक बाताबात अपराध पोटी चालन तो मुलगा एवढा मोठा होईपर्यंत माझ्या अंगी पात्रता येईल म्हणन



भिकोबा लक्ष्मण चन्हाण

बाट पाहिली; अखेरीस मी तिला अपात्रच ठरलों, आणि तो परत घेऊन गेला; अशीच माझी खातरी झाली आहे. आपण मनसोक्त बागावें, आणि देवास दूषण वार्वें यांत काय अर्थं ? तेणेंकरून आपण अधिक दोषी मात्र होतों. माझें वरील तुमच्या होक्कारणाचें निदान चुकीचें असेल, आणि आजपर्यंत माझ्या अल्प नजरेपुढें येणाऱ्या वर्तनावरून माझ्या योग्यतेची आपण जी परीक्षा केली होती, ती खोटी ठरली आणि या प्रसंगावरूनच माझ्या अपात्रतेविषयीं आपली खातरी झाली त्या- युळें माझी दया येऊन आपण सदूदित झालो असलो, तर गोष्ट निराली."

किती घोर प्रसंग आणि काय ही शांति, देवावरील निःसीम अढळ श्रद्धा !

### त्यांच्या उपदेशांचें स्वरूप.

मिकोबादादांचे उपदेश त्यांच्या कळकळीचे निदर्शक असत. त्यांची निष्ठा व त्यांची भक्ति ही त्यांत स्पष्ट अनुभवास येत. त्यांचे पहिल्या वर्षांतीळ उपदेश आतां कोठें उपलब्ध नाहीत. परंतु प्राथंनासमाजाच्या तिसऱ्या वार्षिकोत्सव-समयी त्यांची जो उपदेश केळा तो वाचून हे गृहस्य प्राथंनासमाजाचे उपदेशक कोमत नाहींत असे उद्गार किती आहानमूळक होते त्यांची साक्ष पटते, एवढेंच केवळ नव्हे तर त्यांची प्राथंनासमाजाच्या सर्व समायं साक्ष पटते, एवढेंच केवळ नव्हे तर त्यांची प्राथंनासमाजाच्या सर्व समायं अत्यंत कळकळीनें जागृत उपदेशामच्यें त्यांची प्राथंनासमाजाच्या सर्व समायं अत्यंत कळकळीनें जागृत करण्याचा प्रयत्न कतितांना प्राथंनचे महत्त्व, प्राथंनचे सफळता व आपठा उद्योग, प्राथंना केव्हां व को करावी, सभासदांवरीळ जवाबदारी, सभासदांची स्वतः मतानुसार वागण्याचा घडा घालून देण्याची अवस्यकता इ० मुखांसंबंधांचें छुंदर विवेचन केळें आहे.

ह्या संदर उपदेशांत ते म्हणतातः---

आतो आमच्या प्रार्थनासमाजस्य बंधूंच्या सेवेंत सादर होतों. सज्जनहो ! आपण सिंद्विकानें आपल्या कर्तव्यांपैकी हैं सत्कार्य निविक्टेंतें हें चांगठें केटें. आपण प्रतिसप्तकास सार्थकाठीं नेमछेल्या स्थानी एकत्र जमून पाळीपाळींने श्रीप-रमेश्वराची प्रार्थना करून गीत गातों व बोचपर विषय वाचितों, हें चांगठें आहे. परंतु इतकेंच करून हें सत्र सांग होतें काय ! आमचे ठायी जगदीश्वर प्रभूची सेवा करण्याचा अधिकार आला आहे काय ! आपण दुर्गुण टाकून दिखे काय ! आपल्या कुटुंचांत एकाच परमेश्वरास भजण्याचा हा सोपा कम तरी बाल्च केळा काय ! आपल्या कुटुंचांत एकाच परमेश्वरास भजण्याचा हा सोपा कम तरी बाल्च केळा काय ! आपल्या चंचुजनोशी विश्वास, प्रीति, नम्नता हत्यादि सद्वण घटन चाळतों

काय ? परस्परांचे उपयोगी पडतों काय ? द:खितांचा समाचार घेतों काय ? परमार्थाकरितां लोकनिंदा, छळ, अर्थहानि इत्यादि सोसायास सिद्ध बालों काय १ देवांची नांवें दिलेल्या मर्ति पदार्थसंप्रहाच्या देव्हाऱ्यांत ठेवण्याची तयारी करीत आहों काय ? हैं जर नाहीं, तर आपण एकाच परमेश्वराची भिक्ति करतों ती कशी ? आम्ही प्रार्थना करितों ती कशी ? चांगल्या गोष्टीविषयी मनांत उत्कंठा नसतां बाह्यात्कारी मात्र लोकांस दाखविण्याकरितां जर प्रार्थना करीतः असलों, तर ती प्रार्थना नन्हे, तें ढोंग समजावें, आपण असमर्थ जाणून नम्रभा-वाने अंतःकरणापासन श्रीपरमेश्वरापाशी जे मागणं करावें, तिला प्रार्थना म्हण-तात. योग्य अर्थाचे प्रामीविषयी मनांत बळकट इच्छा धरणे आणि त्याविषयी वर सांगितल्याप्रमाणें प्रार्थना करणें हैं एकच आहे. इच्छामात्रें जसें हच्छिलें कार्य होत नाहीं, तसें बहधा नुस्त्या प्रार्थनेपासनही काम होत नाहीं. एयें मला आपला अभिप्राय स्पष्ट करून दाखवितां आला नाही, तो सज्ञांनी पढल्या वाक्यावरून उम-जन ध्यावा, योग्य अर्थाचे सिद्धीविषयीं जशी मनांत प्रथम इच्छा. आस्या किंवा उत्कंठा उत्पन्न झाली पाहिजे. तशीच धर्मशीलास प्रार्थनेचीही आवस्य-कता आहे. आणि जजी प्रार्थनेची तजीच प्रयत्न करण्याचीही आवज्यकता आहे. आवण जें समजतों, तें जरी खरें असलें, तरी त्या ज्ञानाच्या सत्यतेचें प्रमाण आपल्या नुस्या बोल्ण्यावर नाहीं. परंत स्याप्रमाणें करण्यावर आहे. याज-करितां तस्तें बोलणें किंवा प्रार्थना करणें याहन उचित किया आचरणें अथवा प्रयान करणें हैं उत्तम कर्तव्य होया यावहरून प्रार्थना करूं नये असा माझा आशय नाहीं, विद्य अथवा अरिष्ट यांच्या निरसनार्थ श्रीपरमेश्वराची प्रार्थना करावी, हा धार्मिक जनांचा शिष्टसंप्रदाय, मंगलाचरण, किंवा सदाचारच आहे. तुकारामः साधूचें वचन आहे की, " नाम विठोबाचें ध्याचें, पढें पाऊल टाकावें." यांतील भावार्थ, परमेश्वराचें नांव घेऊन प्रयत्न करावा. रामदास स्वामींच्या श्लोकांत म्हटलें आहे की. " प्रभाते मनी राम चितीत जावा ॥ पुढें वैखरी राम आदी: बदावा ॥ सदाचार हा थोर सांडं नये तो ॥ जगीं तोचि या मानवीं धन्य होतो." याचा भावार्थ, इतर उद्योगास लागण्याच्या पूर्वी सकाळींच उठन श्रीपरमेश्वराचे मनांत चिंतन करावें, नंतर ध्वन्यात्मक बाणीनें त्याचें नांव ध्यावें: हा जो धोर सदाचार तो सोडं नये. याप्रमाणें जो मनुष्य चालतो तो या जगांत धन्य होतो. याप्रमाणें बहत ब्रात्यांची अनुमोदनें भाहेत. जेथें आपला उपायच नाहीं. तेथें: श्रीदयाळ परमेश्वराची मोठ्या आस्थेनें व विनत भावानें नस्ती प्रार्थना करणें:

बोग्य आहे. परंत जेथें आपला उपाय चालम्याजोगा आहे. तेथेंही नस्ती प्रार्थना करणें ती प्रयत्नसहित केली पाहिजे. कारण कीं. उचित कार्याविषयीं प्रयत्न करावयास जगद्रंग प्रभने आम्होस आपली आज्ञा व स्वातंत्र्य ही देऊन देविली आहेत. स्यांस अनसहन सत्क्रमीची मनापासन इच्छा धहन प्रयत्न मात्र निश्चमाने केला प्रणाजे झाले. सत्कर्माची इच्छा धरणें ही एक मानसिक प्रार्थनाच आहे. तो केल्यावर मग उसरी तोंडची प्रार्थना न केली तरी चालेख. परंत त्यांतनहीं जे कोणी सदाचार न टाकितां. आपला सद्धर्म बजाविण्याचा प्रयतन करते वेळेस मानसिक व वाचिक अशा दोन्ही प्रकारच्या प्रार्थना करितात. ते सज्जन पुरुष या लोकी धन्य होत.

गुणावगुण धरण्या सोडण्याचें स्वातंत्रय. शक्ति. व उपायांचें ज्ञान इत्यादि साधनें श्रीपरमेश्वरानें आमचे ठायीं ठेविली असतां, देवा ! आमचे दुगुण काहून टाक, आणि चांगळे गण ळाव, अशी वर वर प्रार्थना केली, परंत अंतर्यामापासन आपण ते वाईट गुण सोडावयास व चांगले गुण धरावयास उद्यक्त झालों नाहीं. ब दृढ निश्चय केला नाहीं, तर असे ज्याचे स्यानें प्रयत्न केल्यावांचन कोणाचे दर्गण देवाने घालविले आहेत ! जे गण आम्हांला धरितां आले ते गण आपणा-लाच सोडितांही आले पाहिजेत. देवाचें साहाय्य मागन जें काम आम्हांस केलें पाहिजे. तें जर देवावरच सोंपूं लागलों. तर आम्हांस जी साधनें दिली आहेत. ती कशाला ? त्या साधनांनी अनचित कमें करावयास बरें वाटतें. आणि उचित कार्याविषयी प्रयत्न करावयास जिवावर येते काय १ मग सगळीच कार्ये देवावर टाकुन स्वस्य को बसत नाहीं ? पढील प्रजेकरितां अर्थसंग्रह करून देवावयास क्याला -कष्ट करावे ? ती आपल्या निर्वाहाकरितां अर्थाचा संग्रह करील किंवा नाही याचा जर आपणाला भरंबसा नाहीं. तर हैं कल्याणदायक कार्य त्या प्रजेच्या हातन सिद्धीस जाईल याचा तरी काय भरंबसा? आपण प्रीतिभावाने मलांकरितां संपत्ति जोड़न ठेवितों, कसें जरी म्हटलें, तरी अर्थाहन परमार्थ श्रेष्ठ आहे. तेव्हां मुलांकरितां बढिलांनीं अक्षय संपत्ति जोडन ठेवावी हें त्यापेक्षांही मोठ्या प्रीतीन्तें **उक्षण प्रदर्शित होईल,** सांगा आतां या देशाच्या आर्यपुत्रांनीं ! तमच्या देवध-र्माची व्यवस्था कोणीं कराबी ? सांप्रतच्या परदेशी अधिकाऱ्यांनी ? त्यांची व्यवस्था मान्य असली तर सिद्ध आहे. च्या ज़िस्ती घर्म. तो नाहीं तर तम्ही निवडलेला मार्ग ग्रह आहे. हा तरी प्रचारांत आणण्यास प्रयत्न करा. हा मार्ग नाशकारक. बाईट, कपटाचा, ठकबाजीचा असा काही ताहांस बाटत असल्यास तमें आतांच कळ

द्या. यापासन सन्नांस कोही बरेवाईट परिणाम दिसत असतील ते एव्हांच उपद करा. नाहीं तर आरंभी अज्ञान लोकांकडन तमची फजिती होतच आहे. परंत पढ़ें ज्ञानी लोकही तम्हांला हंसं लागतील असे करूं नका, सम्यां जसे आम्ही बिडलांच्या जन्या मार्गात ठेंचा खाऊन दःख पावत आहों. तशी आपल्या प्रहील प्रजेनें धर्माच्या अयोग्य चालींपासन दःखें भोगं नयेत. म्हणून दूरवर दृष्टि पोंह-चवन आतांच नीट विचार करा. जर पृष्कळ विचाराअंती हाच मार्ग तम्हांस चोख दिसत असला, तर हा प्रशस्त मार्ग स्वीकारून हळहळ प्रचारांत आणायाचे प्रयत्न कां करीत नाहीं ? तम्ही लोकनिंदेस मिऊन हें सत्कृत्य इतक्यावरच ठेवा-यास पाहाल तर पढें तरी हैं कोण चालवील ? तमची प्रजा ? जैं काम आम-च्यानें करवत नाहीं, तें बिचाऱ्या पढील लेंकरांस तरी कसे झेंपेल ? असे करण्यानें तमच्या हेंकरांची तम्हांस दया नाहीं असे करें दाखवितां ? काय या धर्मकृत्यावर आपली श्रद्धा नाहीं ? जर आहे. तर ज्या गोष्टीवर आपली श्रद्धा आहे ती करा-गास लाजतों, आणि ज्यावर श्रद्धा नाहीं असे प्रसिद्ध केलेलें अयोग्य कर्म जाणून बद्धन अज्ञान लोकांच्या भयामळें करितों. हा आपला केवढा विपरीताचार आहे बरें ? अज्ञान लोक आम्हांला दोहींकड़न हंसायाला तयार आहेत. स्योच्या हस-ण्याची आपण कजाला परवा करावी ? आम्ही त्यांच्या इसण्याची परवा बाळगितों म्हणून ते आम्हांला हंसतात. ज्या अज्ञान चालींचा आम्ही तोंडानें अब्हेर करून दाखवितों स्थान चालींचा स्थांच्या निंदेची परवा बाळगून स्वीकार करितों. असे जेव्हां ते पाइतात तेव्हां ते सज म्हणविणारांस कसे न हंसतील ? सजांनी आपल्या उत्तम आचरणाचा किसा अज्ञान्यांस दाखवावाः अज्ञान्यांच्या आचरणाचा किसा सुज्ञांनी घेऊं नये. किरयेक गोष्टींनी जी अग्रद्ध मतें आहेत. तसल्या मतांच्या श्रद्धावानांनी तर धर्मासाठी अज्ञान लोकांकड्डन निंदा व नानाप्रकारच्या हाल-अपेष्टा सोसन शेवटी आपले प्रिय प्राणही वेंचले. तशी आता या राज्यांत धर्म-संबंधीं उद्योग करणारास प्राणांताची धास्ती नसतां केवळ आमांच्या क्सण्यास ब अज्ञान लोकांच्या निदेस मिऊन आपस्या सद्धर्माची उपेक्षा कराबी ही मोठी अश्वाध्य गोष्ट आहे."

शेवटी येथें हेंही सांगणें जरूर आहे की, लहानपणापासून मुलांस धर्मिक्किशण मिळालें पाहिजे म्हणून त्यांच्यासाठी धर्मिक्किशण देण्यासाठी वर्ग छुरू करण्याची करपना भिकोबा दादांचीच व त्यांनींच ती मूर्त स्वरूपांत आणिली. असी.

चारंभी प्रारंभी उपासनांमध्यें भाजनी शिस्त नष्टती."स्या वेळच्या उपसनांमध्यें : जुड़होधन स्तरन, प्रार्थना व उपदेश असे जे आज भाग आहेत ते तसे नव्हते. प्रार्थना करावयाची व एक निबंध वाचावयाचा हा प्रधात असे. हे निबंधि बहत-कहम विओवर पारकर व इसऱ्या अशा प्रकारच्या लेखकांच्या लेखांचे तर्जमे असत. इल्ली जे प्रार्थनासंगीत आहे तसें त्या वेळी नव्हतें. त्या वेळी पाळंदे यांचें रतनमाला नामक पुस्तक होते. त्यांतील पर्धे म्हणण्याचा प्रचात असे. पुढे आमच्यापैकी कित्येकांनी पहें रचण्याचा कम सक केला आणि एकंदरींत गायनाची सधारणा व्हाबी म्हणन रावजीबोबा बेलबागकर गर्वा योची योजना करून त्यांजपाशी त्यांच्या जन्या चित्रा गावयास शिकण्याचा कम सरू केला. कांही नवीन पर्धे जी केली त्यांमध्यें रावजीबोबांकडन चिकलेल्या चिजांचे शब्दांबहल आमध्या धर्मसंबंधीं अभिप्रायास जळणारे असे शब्द बालन तयार केली. पूर्वी उपदेशाचा भाग लिहन आणन बाबावा असा प्रकार होता असे महटलें आहे: पण. नंतर वाचण्यापेक्षां बोलपें बरें असे वादन तो क्रम सरू झाला व आम्ही उत्सवासारख्या प्रसंगांसाठी नबीन पर्ये रचन ती लहानशा पत्रकांच्या रूपाने छापं लागलों. एका वधीं आम्बी तकारामाचे कांद्री अभंग घेतले व ते सर्व मंडळीना फार आवडले. तेव्हां पढें भामच्या संगीताच्या सर्वे आवतींमध्यें तकाराम नामदेव आदिकरून संताचें अमंग घाळं लागलों व त्याचप्रमाणें दसऱ्या अनेक कवींचीं परोंही आमही . त्या संगीतामध्यें समाविष्ट करूं लागलों. प्रथमचा निबंध वाचण्याचा क्रम सटन स्वतःचे विचार कोणत्या तरी प्रंथाच्या आधाराने उपदेशरूपाने सांगण्याचा प्रकार आला: पण नंतर तुकारामाचा अगर अशाच कोणत्याही साधचा अभंग अगर त्याचा कोही भाग आधारास घेऊन बहुत उपदेश होऊं लागले व अद्यापही तो कम साधारणपणें येथें व पुण्यास चाल आहे." \*

### प्रारंभींचे कांहीं आक्षेप व त्यांस उत्तरें.

आज परमहंस सभा ही आम्हांका फार दूर बाटते व तिच्या संबंधाची कभी अधिक माहिती मिळाळी म्हणजे ती मनोरंजक व बोधपर बाटते. परंतु ज्या वेळी प्रार्थनासमाजाची स्थापना झाळी, त्याबेळी छोकांचा कछ तसा नव्हता. परमहंस

<sup>\*</sup> डा. भोडारकरांनी मुंबईच्या प्रार्थनासमाजाच्या ५० व्या वार्षिकोत्सव-समयी दिकेल्या व्याख्यानांत हा भाग आहे.

प्रकरण ताजें होतें. परमहंस मंडळीत प्रथम असलेलो व नंतर अगर ती मंडळी जिवंत असतांनाच किस्ती धर्माची दीक्षा घेतलेली मंडळी डोळगण्डें होती. नष्या सिशिक्षित मंडळीपैकी पष्कळांस खरें पहाता धर्माची कांही अवश्यकता बाटत नव्हती. जना धर्म व आचार वेडगळ म्हणून ते सोडावयाचे आणि नवा धर्म व नवे आचार घेऊन नव्या वेडगळपणाचा बाजार घालावयाचा यांत काय अर्थ आहे. ही त्यांच्या विचारांची दिशा होती. टीकाकारांचा आणसी एक वर्ग होता. तो विद्या लोको चा. प्रार्थनासमाजासारखी संस्था त्यांना विद्या धर्मां बहे वेष्याचा एक नजीकचा रस्ता असे बाटत होतें. स्थापनेनंतर अभिनंदनपर छेख लिहितांना ज्ञानोदयानें दोन वेळां असे म्हटलें आहे की, " जर तुम्ही धैर्य व विश्वास घरून हा भक्तिक्रम असाच उघड रीतीनें चालवाल व ईश्वराचें साह्य मागाल. तर तो तम्हांस खरा मार्ग दाखवील यांत संशय नाही.\* त्यांच्या हष्टीने खरा मार्ग कोणता त्याचा येथे उल्लेख करण्याची अवश्यकता नाहीं. सारांश, समाजस्थापना होतांच स्याच्यावर चोहों बाजुंनी टीका सुरू झाली. जुन्या लोकांना है खिस्ती लोकांचे अनुकरण वाटलें, तर त्यांचीच ज्ञानप्रकाशासारख्या आधुनिक शिक्षण-मंडितांनी री ओढ़ली ! मुलींनी पर्दे म्हणणें, उपदेशकाने सर्वासाठी प्रार्थना करणें, ह्यावर ज़न्यांनी टीका केली व लांब सर काइन शब्द उच्चारिले म्हटलें. तर नव्यांनीही "केवळ इंग्रज जसे बोलतात तसे ते बोलतात" । असे महटलें. जन्या लोकांनी प्रार्थनेवर टीका केली तर खांनींही " ह्या नव्या मंडळीस ही प्रार्थनेची चाल शोभत नाहीं. ईश्वरास जर सर्वच दिसतें तर आपली मनेंही स्थास दिसता-तच. मग आपण त्याचे उपकार मानतों हैं बोलण्यांत काय अर्थ ? केवळ इंग्रज डोळे मिद्रन प्रार्थना करितात म्हणून आपण करावयाची इतकाच अर्थ दिसतो " असं म्हणावयाचें ठेविलें नाहीं. मलीनी सुस्वर गाणी म्हणणें. प्रार्थना करणें तथास्त असे म्हणणे इ॰ सर्व प्रकार "अशा सुधारलेल्या लोकांनी अशा पोरचेष्टा आपल्या सुधारलेल्या पंथांत आणिल्या '' असें वाद्वन " हें पाइन आम्हांस हंसं येतें " असेंही त्यावेळच्या ज्ञानप्रकाशकारांनी म्हटलें. हें झालें सभ्यपणा न सोहतां झालेल्या टीकेसंबंधानें. परंत मित्रोदयनामक पत्रांत झालेल्या टीकेचें स्वरूप अस्यंत गलिच्छ असे होतें. त्या टीकेविषयीं लिहितांना परस्पर ज्ञानोदयकत्यींनी स्टटलें की

<sup>\*</sup> ज्ञानोदय १५ एप्रिल १८६७ व १५ जून १८६७. † ज्ञानप्रकाश १९ । आगस्ट १८६७.

" मित्रोदयांत एका लिहिणारानें ह्या मंडळीविषयीं जो मजकूर लिहिला तो इतकां चेहेचा व हलकटपणाचा आहे की. त्यास पत्रांत जागा मिळाली याचे नवल वाटतें. स्यावर येथे टीका करण्यांत विशेष अर्थ नाही." अच्चा प्रकारें चोहों बाजंनी प्रारंभी त्रीका होत असतां कित्येक महिने समाजाच्या वतीने अगर समाजाच्या समासदाने स्वतःच्या जवाबदारीवर कोडी उत्तर देण्याचा प्रयत्न केला नाडी. परंत नांव व नियम बरीरे जाहीर झाल्यावरही जेव्हां बाष्ट्रळ टीका थांबली नाहीं त्या वेळीं " पार्रतासमाजाचा एक सभासद " अशा सहीची दोन पत्रें येथील नेटिन्ड ओपिनिअन पत्रांत प्रसिद्ध झाली. पहिल्या पत्राच्या अखेरीस लिहिणाराने असे म्पण बजाविलें आहे की. " हें पत्र प्रार्थनासमाजाच्या किंवा समाजाच्या कोणादी कामगाराच्या सांगण्यावरून लिहिलें नाहीं, तर ज्ञानप्रकाशाच्या प्रश्नास उत्त-शदाखर मला जें सयक्तिक दिसतें तें लिहिलें आहे. हें पत्र समाजास कितपत मान्य होईल हैं सांगवत नाहीं, तेव्हां याची जबाबदारी माझ्यावरच आहे." आम्हांला असे बाटतें की एक तर ही पत्रें स्वतः मामा परमानंद ह्यांनी लिहिली असावीं अगर त्यांच्या साहाय्याने रा. रा. भास्कर हरि भागवत ह्यांनी लिहिली असावी. ज्याप्रमाणें टीकेचें स्वरूप येथें नमद केलें आहे त्याचप्रमाणें ५९ वर्षापूर्वी ह्या टीकेला पहिल्या पिढीने तोंड कसें दिलें याची कल्पना होण्यासाठी त्या दोन्ही पत्रांतील कांडी निवस्क भाग पढें दिके आहेत:---

"शानप्रकाशकर्यांचा प्रार्थनासमाजावर सामान्य दोष हा आहे कीं, 'त्याची मतें च आवरण केवळ युरोपिअन पाद्री लोकांचें अनुकरण आहे.' याचें स्पष्टीकरण ते असें करतात कीं, 'इंमजी चिकलेल्या हिंदूंची स्वधमीवरून श्रद्धा उडते व लिस्ती य मुसलमानीही धमें ते स्वीकारीत नाहींत, म्हणून त्यांचों मनें रिकामी पडतात ' ह्या म्हणण्यांत कांहीं अर्थ नाहीं. तथापि त्याचा कांहीं विचार न करितां, " ह्या मंडळीनें रिकामी मनें भरून टाकण्याची ही तोड काढली आहे असें म्हणणें आमहांस भाग आहे...... ह्या पंयाचा मूळ जो हा पाया तोच तिरथंक होय.'' परंतु आपल्या पुणेंकर बंधूस असें विचारणें आहे कीं, प्रार्थनासमाआनें जो कम चालविका आहे त्याचा हेतु इतकाच कीं, रोशीमी मनें मरून टाकिल्यासारकें कहावें हैं त्यास कोणी सांगितलें ? तो अशी पोकळ करपना करण्याऐवजी समाजाचा हेतु जो लिहिला आहे (प्र.३५-३६) तो लक्ष लावून वाचील तर त्याचा चांगला समज होईल. आतां मन रिकामें पडणें म्हणजे काय हें मलाही समज वासि. परंतु किरवेक भाविक लिस्ती पाढ़ी आपल्या इंपजी विकलेक्या लोको-

विषयी घमांच्या बावतीत जो म्हणतात त्याचा अर्थ हा की, धर्म व खाझावर कोणत्याही होकांचा विश्वास असला म्हणजे कोक देवास भिकन सदावरणानें वागतात व ज्यांची श्रद्धा कोणत्याही धमांवर किंवा शाझावर नाहीं त्यांच पाहिजे तही वर्तण्क करण्यास कोणाचेंच भय उरत नाहीं. हें म्हणणें कितपत बर्रे आहें याविषयी या ठिकाणी विचार करणें जरूर नाहीं. परंतु रिकामी पडकेडी मनें क्वी तरी भरून काढायाची म्हणून प्रार्थनासमाजानें आपका क्रम चाकविला आहें असे म्हणजें अगरी गैर व निराधार आहे.

तर प्रम कोणी असे प्रहणेल की, हा नवीन पंथ काढण्याचे कारण काय ? याचे उत्तर देण्यापूर्वी महा सुचिवणें आहे की, जो नास्तिक, जो सर्वच गोष्टींचा संशय बाळगणारा. ज्यास द्विगोचर सुष्टीशिवाय इसरें कांडों आहे असे वाटत नाहीं व मत्रव्याने जनावराप्रमाणें केवळ शरीरनियमानेच बागन यथेच्छ इंडियसख भोगावें असा ज्यांचा मनापासन समज आहे. त्यांजबरोबर मला बाद करणें नाही. परंत उयांच्या मनास असे बाटत असतें की. ह्या इंद्रियगोचर विश्वाचा कर्ता व नियंता कोणी तरी असन तो आपणांपेक्षां सर्व प्रकारें श्रेष्ठ आहे: मनुष्यमात्र व इतर प्राणी यांच्या गुणधर्मात अंतर आहे: मनुष्यांत स्वभावतः सत्यासस्य, वर्रे बाईट नीति अनीति जाणण्याची शक्ति आहे व त्यानें कोणास न कळतांही वरें केळें असतां चित्तास समाधान वाटतें. व वाईट केल्यास खेद होतो. आणि ज्या बऱ्या-बाईट करवापासन होणारे परिणाम केवळ ह्या जगांतच भोगवतील इतके नाहीं तर मरणानंतरही आपणास भोगावे लागतील असे ज्यांचे मत असेल अशा लोकांशी मात्र प्रार्थनासमाजाचा संबंध असतो व मी अशोच्याच प्रश्नोस यथामति सचेठ तें दलर देईन, तर आतां सांगितछेल्या गोष्टी ज्यांस मान्य त्यांस प्रार्थनासमाजाचे आव-रण वेडेपणाचें दिसं नये. कारण. त्याच्या सभासदांस वाटतें की ईश्वरसंबंधीं व नीतिसंबंधीं आवल्या मनांत ज्या उपरोक्त स्वाभाविक प्रेरणा त्यांस केवळ अनुसर-णारें जे मत तेंच खरें. इतर खोटी: म्हणून स्यांस सत्य बाटलेल्या गोष्टीचा स्यांनी स्वीकार केला आहे व खोटी ती मळींच वर्ज करावी असा त्यांचा निश्चय आहे. तर यांत अचंबा वाटण्यासारखें काय आहे ? प्रार्थनासमाजाच्या सभासदांसारखेच ज्ञानप्रकाशकर्तेहि इंग्रजी शिक्खेल्या पैकींच तरुण भाहेत. कोणी कोणी लोक असेंडि म्हणतात की त्यांची व त्यांच्या पुण्यांतील अनुयायी लोहांची धर्मसंबंधी व नीतिसंबंधी मतें विस्थापन आहेत. परंत तें बसेंहि असलें व आपल्या बर्गा- तील लोकांचे विचार जरी भिन्न असले, तरी ते व त्यांचें कारण समजर्णे इतकें आपल्या पुणेकर बंधूंस विकट पहुं नये.

दुस्सरा दोष — झानप्रकाशकर्ते म्हणतात " मूर्तिपूजेवा ही मंडळी (प्रार्थ-नासमाज) अतिशय द्वेष करिते व ती बहुत नीव व ईश्वराचा अपमान करणारी होय असें त्यांचें मत आहे. हें जो मानील श्यासच ही मंडळी आपल्यामच्यें पेते. हा इतका मूर्तिपूजेवा दुष्टावा को हें हि आम्हांस समजत नाहीं. केवळ इंप्पज जसे बोळतात तसें ते बोळतात इतकेंव म्हणणें भाग आहे. " आतो ही झानप्रकाशा-कहून डोळे झांक को होते हें मला समजत नाही. मूर्तिपूजेस जो दूषणें लाविली आहेत, त्यांचें कारण विवारलें असतें तर गोष्ट वाळो. परंतु कबूल केल्यासारखें कहन तिवा दुष्टावा को करितात हा प्रश्न सयुक्तिक नहें. लोक वाईट म्हगतील त्यांस वरें म्हणण्याचें ज्यांचें ब्रीट असेल स्यांनी हा प्रश्न पेकन बसावें. इतर लोक तर वाईट व नीच गोष्टांचा दुष्टावाच करितील.

तिसरा दोष-क्रानप्रकाशकर्ते म्हणतात की, "पाषाण पितळेचा गजमुख किंवा वानराऋति ह्या मतींबी गंधादिकांनी पत्रा करणें व जगरकर्ता अहश जो इंश्वर त्याची शद्धमार्वे स्तति व प्रार्थना करून त्याचे उपकार मानणे हें एकच आहे. तेव्हां प्रार्थनासमाजाने एक वेड सोइन दूसरें उचलणें यांत विशेष प्रधार्थ नाही. इश्वरास सर्व समजते, आपले मनडि दिसतेंच आहे. प्रार्थना करणे हैं खिस्ती छोकांचें वेड आहे. " आतां ज्या गैर माहित लोकांस जिस्ती धर्माचें मर्म समजत नाही, त्यांस हे म्हणणे शोमतें. परंत ज्ञानप्रकाशकत्यां सारिख्यांनी इतका इतिहास बाचलेला व धर्मसंबंधी शोध केलेला असून त्यांनी असे लिहं नये. प्रार्थनासमा-जास जिस्ती छोक नास्तिका जबळ जबळ म्हणतील. तर मग श्यांनी जिस्ती वेड करें घेतलें ? प्रार्थना करनें हें आपल्या हितासाठीं आहे. आपापल्या एकव्याच्या मनांत पुष्कळ असतें. परंत आपग एकत्र ठिकाणीं मिळून आपणां गासन घडलेल्या अपराधांची ईश्वराजवळ क्षमा मागणें व कर्तव्याची आठवण वारंवार करून घेणें हैं ज्यांस वेड वाटतें स्यांनी मला वेडा म्हटलें तरी चिंता नाहीं, परंत ज्ञानप्रकाश-कर्ते जेव्हां प्रार्थनाहर भक्तीस इतका दोष देतात तेव्हां त्यांच्या मनांत स्वदेशाची सवःस्थिति व नीच व बाह्य स्वरूपी धर्माचरण लोकोत चाललें आहे याचा कांहीं तरी विचार बागत असतो काय ? आपल्या घरांतील सर्व मनध्यें व देशांतील लोक असा धर्म पाळीत असतो. आपण परमेश्वराची प्रार्थना करणे जर वेडच

आहे, तर ज्ञानप्रकाशकर्त्यांच्या मर्ते करावें तरी काय ! त्यांस कोणता मार्ग शहाणपणाचा वाटतो हें ते क्रपा करून कळवितील काय !

जनका होत तर पोरकटच आहे. तो हा: प्रार्थना करते वेळी 'डोळे मिटणें, मुलीनी गाणें,\* प्रार्थनेच्या शेवटी इंग्रजी एमेन शब्दाचे भाषांतर करून 'तथास्त ' म्हणणें, अशा कांहीं नकला उडतात. त्या तर केवळ इंमजांच्या अनकरणाकरितां आहेत हैं स्पष्ट आहे. ' हा स्पष्टपणा मला दिसत नाहीं, निरा-काराचें मानसिक भजनपूजन करतांना इकडे तिकडे मौज पहाणें ज्यांना साधत नाहीं त्यांनी डोके मिटले. परमेश्वराची स्तति पद्यांत मलीजवकन म्हणविली व समाजांत एकटा प्रार्थना म्हणणारा जो त्याने शेवटी सांब्रिक शब्द म्हटला म्हणून काय झालें ? या कारणावरून असें करणारे अति मुखं व त्यांची मतें ग्रद्ध वेडे-पणा ठरला काय ? आपल्या लोकांत ईश्वराचे ध्यान करणारे डोळे झांकीत नाहींत ? पद्यरूपी स्तति गात नाहींत ? पत्राच्या शेवटी 'ही विनंति.' प्रार्थनेच्या शेवटीं 'ही प्रार्थना' व 'तथास्त' म्हणण्याची चाल नाहीं काय ? मग यांत इंग्रजांचें भनकरण करें झालें ? या प्रकारची टीका अज्ञान व जन्या समजतीच्या छोकांस शोभते. त्यांनी कोणास पायमोजे घातलेलें पाहिलें म्हणजे देखील तो जिस्ती झारासें त्यांस बाटतें व त्यास ते बाट्याही म्हणतात. परंत ज्ञानप्रकाशकर्ते स्रिश-क्षित व विचारशील आहेत. त्यांनी इंग्रजांचें अनुकरण करून नवीन ग्रंथही रचले आहेत व हे स्वतः मोठे शिवभक्त किंवा कडक वैष्णव असे नसन विचारहीन लोक यांस काय म्हणतात याची त्यांस पर्वाही नाहीं. मग ह्यांनी वेड घेऊन उगाच कल्पना काढीत को बसावें ? खरोखरच तर मनुष्यस्वभाव मोठा चमत्कारिक आहे."

अशा प्रकारें टीका व कचित तीस उत्तर देणें असा प्रकार होत असती प्रार्थ-नासमाजाचें काम कोणाच्याही टीकेकडे रुक्ष्य न देतां संघपणें चाललें होतें. हा बुस्ता प्रारंभ होता, तरी स्थापकांच्या पुढें ध्येय फार मोठें होतें. समाजाचे पहिले सेकेटरी रा. रा. बाल मंगेश बागले हे होते व पहिले अध्यक्ष डा. आत्माराम पांडुरंग होते. डा. आत्माराम पांडुरंग १८९८ सालीं त्यांच्या मृत्यूपर्यंत समाजाचे

<sup>\*</sup>आज अगरीं जुन्या विचारांच्या कुटुंबांतील सुली गांवोगांव मेळ्यांची पर्दे सार्वजनिक स्थळी व नाटकगृहांतही म्हणत फिरत असतात. आणि त्यांत जुन्या समजुतीच्या लोकांनाही कांहीं गैर वाटत नाहीं.

अध्यक्ष होते. नियम वगैरे ज्या दिवशीं कायम झाले त्या दिवशीं सेकेटरींनी सांगितलें की. "ही संस्था जी निघाली आहे तिचें मुख्य कारण असे की. नविशक्षित मंड-ळीचा प्रचलित हिंदधर्मावर व त्यांतील सर्व चालोरीतींवर विश्वास नाहीं. महमदी अगर किस्ती धर्म विचारास पटल नाहीं. म्हणन त्याचा स्वीकार करतां येत नाहीं. त्यामळें देवधर्म सरला असे होतें. हें असे होणें इष्ट नाहीं. म्हणून पूर्ण विचार करून कांही मंडळीच्या अनेक सभा भरून व त्यांत चर्चा होऊन ही संस्था स्थापन झाली आहे. ही संस्था भाज केवळ बीजरूपाने आहे. ह्या लहानशा बीजाचा मोठा युक्ष व्हावा अशी आमची इच्छा आहे: व त्या हेत्नेंच आमचे प्रयत्न चालू आहेत. " याच संभेमध्यें रा. रा. मोरोबा विनोबा संजगिरी यांनी एक सावध-गिरीची सूचना केली होती. संस्थापकांचा प्रतिमापूजनावर फार मोठा कटाक्ष होता व " संसारांनील सर्व कृत्यें ह्या मतास अनुसहन व्हावीं " अशा उद्देशानें प्रार्थनासमाज स्थापिलेला म्हणून रा. रा. मोरोबा विनोबा म्हणाले "मला लहान पणापासन मृतिपूजेचा कंटाळा आहे. मजवर तो गजप (गहजब) आप्त मंडळी-च्या योगें कथीं कथी येतो तो मोठ्या दुःखानें मी सहन करतों ( म्हणजे माझ्या इच्छेविहद्ध मर्तिपूजा कथी कथी मला करावी लागते ) परंत जेव्हां ह्या सभेचा समासद झालों तेन्हांपासन मार्तिपूजा निश्वयाने सोडिली आणि आतां जेव्हां प्रतिश्लेचर सही करीन तेव्हां ती गोष्ट मनांत्र आणणार नाही \* असे जरी आहे तरी मूर्तिपूजा न केत्याने ज्या अडचणी येणार आहेत त्यांविषयी करें व्हार्वे ? " परंत त्या वेळी ह्या अडचणीचा आगाऊ विचार करावयास मंडळी तयार नव्हती. उलट पक्षी समाजाच्या स्थापनेपासून दर आठवस्थास उपासनांस इजर राहणाऱ्या हिंद रिफारमर पत्राच्या संपादकांनी असा सावधगिरीचा उपाय सुचविला की, "आपण इतके सुशिक्षित असन यहिंकचित एकादा सांप्रदाय प्रचारांत आणावयास किंवा त्याप्रमाणें चालावयास, असंख्य अडचणी येतात.

<sup>\*</sup> प्रतिज्ञा ही अशी होती:---

मी प्रत्यही परमेश्वराचें चितन करीत जाईन.

सत्कमें आबरावयास व असत्कर्मापासून दूर रहाण्यास मो यत्न करीन. स्वभावदोषार्ने काही वाईट कर्म मजपासून घडल्यास त्याविषयी पश्चाताप ब्हावा एतदर्थ परमेश्वरापाशी प्रार्थना करीन.

हे परमेश्वरा ! ह्या प्रतिज्ञा पाळण्याचे सामध्ये मला दे.

बावरून असे होतें की, समासदांनी प्रतिज्ञापत्रावर सखा मागाहून केल्या.

पदोपदी आपली गुंतागुंत इतकी होऊन राहिली आहे की, समयिवशेषी आपलीं सर्व मतें एकीकडे ठेवून कुटुंबाच्या किंवा आपल्या मुखास्तव एकाद्या वेडगळ मसलतीसही अनुसरावें लगतें. असें असता प्रतिहा करून सदरहुप्रमाणेंच तिच्या विकद्ध आचरण करण्यास प्रवृत्त होणें हें किती दोषाई आहे ? म्हणून असा अप्रसिद्ध (?) नियम करून सर्वत्रांस अडचणीत टाकून आपल्या सत्कृत्यास भोका आण्व्यापेक्षां सांप्रत तो किंचित सौम्य ठेवणें आम्हांस बरें वाटतें " ह्या सावधितरीच्या सूचनेचा समाजानें विचार करणें शक्यच नव्हतें. परंतु पुढें ग्री. भांडारकर मुंबईत येऊन ते सभासद झाल्यानंतर उद्देश, धर्मतत्त्वं ह्यांना निश्चित स्वरूप देण्यांत आले. त्याचा विचार करण्यापूर्वी समाजाजी स्थापना किंदतांना ब्राह्मसमाजाचे सिद्धान्तव येथें उचलून घेतलें की, त्यांत कांहीं केरफार केला व केला असल्यास तो कोठें हें प्रहाणें बोधपर होईल.

आदि ब्राह्मसमाजाची तत्त्वे.
१ प्रथम फक्त एक परब्रह्म परमेश्वर होता, दुसरें कोही नन्हतें. त्यानेंच सर्व मण्डि उत्पन्न केळी आहे.

२ तो झानस्वरूप, अनंतस्वरूप, मंगलस्वरूप, नित्य, नियंता, सर्वेझ, सर्वव्यापी, सर्वाध्यय, निरवयव, निर्वि-कार, एकमेवाद्वितीय, सर्वेझिकामान, स्वतंत्र आणि परिपूर्ण आहे. त्याच्याशी कोणाचीही दुलना करतो येत नाहीं.

३ फक्त त्याचीच उपासना केल्या-च्यायोगें इहपरहोकी छुख प्राप्त होतें. ४ त्याच्यावर प्रीति करणें व त्याला प्रिय अशीं कार्यें करणें, हीच त्याची खरी उपासना. प्रार्थनासमाजाचा स्थापना-कालचा उद्देश व तत्त्वे.

१ देव एकच व निसकार आहे. स्याचें मानसिक भजनपूजन करणें योग्य व आपलें कर्तच्य आहे. मूर्तिपूजा हाः असन्मार्ग असून देवास अपमानकारक आणि मनुष्यास नीचरव आणणारा व दुराचरणाप्रत नेणारा आहे. तेन्हां हा असन्मार्ग सुद्धन सन्मार्गत लोकांची प्रकृति व्हावी व सर्व संसारांतील घर्म-संबंधी इत्यं या मतास अनुसरूक्क व्हावी हा या समाजाचा उद्देश आहे.

# मूलतत्त्वे.

देव एकच आहे. त्याधिवाय दुसरा देव नाहीं, असा मी रह भाव धरितों. सर्व उत्पन्न करणारा एकच देव आहे असें भी समजतों, आणि मूर्तिपूजेवर माझी श्रद्धा नाहीं.

#### त्यादिब्रह्मसम्प्रजानुसार ब्राह्म-धर्मग्रहण.

१ ब्राह्मधर्माच्या तत्त्वांवर विश्वास ठेवून मी ब्राम्हधर्माचा स्वीकार करितो.

२ सष्टी-स्थिति-लयकर्ता, ऐहिक, पारमाधिक, मंगलदाता, सर्वेङ्ग, सर्व-व्यापी, मंगलस्वरूप, निरवयन, एकमात्र अद्वितीय, परमझ जो परमेश्वर त्याच्या चर प्रीति ठेवून त्याला त्रिय कार्ये करून भी त्याची उपासना करीन.

३ कोणत्याही सष्ट पदार्थांला पर-मेश्वर समजून मी त्याची उपासना कर-णार नाही.

४ भाजारी नसतोना भगर दुसऱ्या काही संकटांत पडलेला नसली तर दररोज चित्त एकाध करून सी प्रीतिपूर्वक यरमेश्वराचें चिंतन करीन.

५ सत्कर्मे आचरावयास मी यत्न करीन.

 इंक्कृतीपासून दूर राहण्याचा मी यत्न करीन.

 भोहवश होऊन जर कथी मज-कहून कोही वाईट कमें घडल्यास त्या-साठी मनापासून पश्चात्ताप पावून अशा कर्मापासून दूर रहाण्याचा मी यत्न करीन.

अ।हाधर्माच्या उन्नतीसाठी दर
 वर्षी बाह्यसमाजास देणगी देईन.

९ हे परमेश्वर, हा परमधर्म उत्तम रीतीनें पाळण्यास मला सामध्ये दे.

### समासद् ह्या नास्याने प्रार्थनासा-जांत दाखछ द्दोतांना करावी छागणारी प्रतिश्ला.

भी प्रत्यहीं परमेश्वराचें चितन
 करीत जाईन.

२ सत्कमें आचरावयास व अस-त्कर्मापासून दूर रहावयास मी यत्न करीन.

३ स्वभावदोषाने कोही वाइँट कमें मजपासून घडल्यास त्याविषयी पथा-ताप ब्हावा, एतदर्थ मी परमेश्वरापाशीं प्रार्थना करीन.

४ हे परमेश्वर ! ह्या प्रतिज्ञा पाळ-ण्याचें सामध्ये मला दे.

आतां, ब्राह्मसमाजानें अंगिकारिलेलीं तत्त्वें व प्रतिज्ञा आणि प्रार्थना समा-जाचा उद्देश, तत्वें, व प्रतिज्ञा ही जे कोणी लक्ष्य लावन पहातील त्यांच्या असे लक्ष्यांत आल्यावांचून राहणार नाहीं की. जरी बाह्यसमाजाचा नमना प्रार्थना-समाजाच्या संस्थापकांनी आपल्यापुढें ठेविला होता, ब्राह्मसमाजाच्या अनुभवाचा फायदा घेण्याची त्यांची तयारी होती. तरी मुंबईच्या मंडळींनी आपलें स्वतःचें स्वत्व कायम देवन तत्त्वांची रचना केली. ब्राह्मसमाजाच्या तत्त्वांमध्ये प्रतिमा-पुजनासंबंधाने इतका आवेश दिसत नाहीं. खरें पहातां, बंगाल्यामध्यें प्रतिमा-पजनाचें भीषण स्वरूप जितकें पहावयास सांपडे तितकें मंबईत नसावें. तथापि बगालचा अनुभव लक्ष्यांत देवन पूर्वीपासनच योग्य खबरदारी घेण्याच्या हेत्नें प्रतिमापजनाविषयी इतका कठोर भाव समाजाने स्वीकारला असावाः स्याचप्रमाणे नेटिव्ह ओपिनिअन पत्रांतील मुर्तिपूजेवरील लेख लोकांच्या मनाची काय स्थिति होत. दिवा लोकांत किती खळवळ होते हें पहाण्यासाठींच प्रसिद्ध करण्यांत आला असावा अशी आमची अटकळ आहे. दूसरे असे की. मुंबईच्या मंडळींनी बाह्यसमाजाचे सर्वप्रकारे अनकरण करण्याचे जरी योजिले नव्हते तरी ब्राह्मस-माजातील घडामोडीकडे त्यांचें लक्ष्य असावें. त्या वेळी महर्षि देवेंद्रनाथ ठाकर हे ब्राह्मसमाजाचे प्रधान आचार्य होते. ब्राह्मसमाजांत येऊं लागल्यानंतर त्यांना अनेक प्रकारचे अनुभव येत होते. पहिला अनुभव वेदीच्या मार्गे जाऊन वेद-मंत्राचा होणारा घोष. दसरा अनुभव राजा राममोहनरायांनी आपल्या टस्टडीड-मध्यें अवताराच्या कल्पनेविरुद्ध जरी स्पष्ट विचार प्रदर्शित केले होते तरी त्यास अनकल विचार उपदेशकानें प्रकट करणें: हा असला विपरीत प्रकार योग्य नव्हे: असें मनांत आल्यानंतर जे कोणी प्रतिमापजनाचा त्याग करितील व तसा त्याग केल्याचे जाहीर करितील त्यांसच बाह्य समजले पाहिजे असे त्यांनी राममोह-नांच्या ध्येयानसार ठरविलें : व त्याप्रमाणें एके दिवशी महर्षीसह एकवीसः

<sup>\*</sup> One day I was sitting in the printing office, thinking that there was no religious unity among the members of the Brahma Samaj. Some came really to worship, others came without any definite aim—whom should we regard as the true worshipper of Brahma? Upon these considerations, I decided that those who would take a vow to remounce idolatry and resolve to worship one true God, these alone would be regarded as Brahmas... on hearing this exhortation of mine and seeing my singleness of

जणांनी प्रतिहा घेतली व हैं पाहून एका महिन्याच्या अवधीत आणखी पांचरें होकांनी तथाच प्रतिहा घेतल्या. ही गोष्ट लक्ष्यांत घेऊन प्रतिमापूजनासंबंधानें कठोरपणा प्रयमपासूनच अंगिकारिका असला पाहिजे.

# धर्मतत्त्वांची पुनर्घटनाः

पढें अर्धशतकाहन अधिक काळ ज्यांनी प्रार्थनासमाजाची एकनिष्रेनें सेवा केली: आपले गंभीर उपदेश, विद्वताप्रचर कीर्तनें, आपलें आदर्शयक्त आचरण, आपला भक्तिभाव व परमेश्वरावरील निष्ठा ह्यांच्या योगें ज्यांनी प्रार्थनासमाजाच्या कीतीत भर घातली, ते गुरुवर्य डा. रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर, अगर आपल्या प्रेमळ प्रार्थना, नित्य नवीन विचारांची जागृति करून देणारे उपदेश, आपलें दर-दर्शित्व. थोर विद्वता, विहगदृष्टि, मनाचा उदारपणा व धर्मतेज ह्यांच्या योगें जे अखिल भरतखंडास वंदा झाले ते न्यायमूर्ति महादेव गोविंद रानडे प्रार्थना-समाजाच्या स्थापनेच्या वेळी मंबई शहरांत नव्हते. म्हणून स्थापनेच्या वेळच्या सभासदांत यांची नांचें नाहीत. डा. भांडारकरांनी स्वतःच सांगितलें आहे की. '' प्रार्थनासमाजाची स्थापना झाली. त्यावेळी मी येथे नव्हतों, मी पढें दीडवर्षानें येथे आहों. भी येथें नव्हतों म्हणजे केवळ शरीराने नव्हतों. भी कामानिसित्त परगांवी होतों. पण संस्था स्थापन झाली तिचे उद्देश मला मान्य होते व म्हण-नच पढ़ें दीड वर्षानें येथें आल्याबरोबर भी समाजांत प्रविष्ट झालों. आणि समा-जाशीं निकट संबंध जोडला" आणि हा निकट संबंध अखेरपर्यंत कायम राहिला हैं सर्वांस विदित आहेच. भांडारकर व रानडे ह्या दोघांची मनें धर्मो-नमुख होती. त्यामुळे इत्रांची धर्मभावना पाहन आपली व आपल्यासारख्या नवशिक्षित छोकांची धर्मभावना कशी आहे ह्याविषयी त्यांच्या मनांत विचार नित्य घोळत असत. यांतच वामन आबाजी मोडक यांची गणना केली पाहिजे. \*"मनुष्यास जागृत करून परमेश्वरात्रत न्यावें, आणि त्याच्या मनावर उत्तम धर्म-

purpose, Vidyavagish shed tears and said "such was the aim of Rammohan Rai, but he was not able to realize it. After all this time, now his desire has been realised."

Maharshi Devendra Nath.

\* बामनराव मोडकांच्या धर्मपर आणि नीतिपर व्याख्यानास डॉ. भांडार-करांनी प्रस्तावना लिडिजी आहे. तींत ते म्हणतातः—

संस्कार करावे एतदर्थ वामनराव निरंतर झटत असत " ( हा. मां. ) अशा विचारांचे हे तीन गृहस्य ज्यावेळी मंबईत एकत्र झाले त्यावेळी ते प्रार्थनासमा -जांत दाखल झाले: प्रार्थना समाज त्यावेळी अगदींच बाल्यावस्थेत होता. " पर-मेश्वराच्या ठायीं अनन्य भाव भाणि परमभक्ति, अंतःकरणाची शुद्धि व उदारता, प्राणिमात्राविषयी प्रेम आणि दया. निर्भिमान वृत्ति, सत्यनिष्ठा ६० गुणांच्या ठावीं जी गोडी आहे. जें समाधान आहे. जी अंतःकरण समन्नति आहे तिचा अनुभव होऊन या देवी संपत्तीपढें प्रापंचिक संपत्ति अत्यंत तुच्छ आहे या मोशीचा प्रत्यय येतन, या संपत्तीविषयी आपले अंतःकरण अत्यंत छन्य होईल, अज्ञाविषयी सतत यस्न चालविला पाहिजे. तदर्थ ध्यान, उपासना, भजन, आत्मपरीक्षण आत्मसंयमन इत्यादिकांचा नेहमी अभ्यास केला पाहिजे" असे डा. भांडारकरांचे ध्येय होतें. परंत मंबईस आल्यावर सर्व मंडळीशी निकट संबंध वेतांच त्यांच्या जी गोष्ट लक्ष्यांत क्षाली ती ही की, प्रार्थनासमाजाची तत्त्वें असा-बीत तितकी उदार, स्पष्ट व व्यापक (comprehensive) नाहीत. व त्यांसंबंधाने अधिक खुलासा होण्याची जरूर आहे. धर्माच्या अनेक बाबीविषयी पृष्कळ गोष्टी तस्वांत न घाटतां भाषणांत व आचरणांत त्या आहेत असे धोरण असे. उदाह-रणार्थ धर्मग्रथांचे अभातत्व किंवा ईश्वरप्रणीतत्व व अवतारवाद ह्यांविषयी स्पष्ट खुलासा तत्त्वांत कोठेंच नाहीं. नाहीं म्हणावयास राजा राममोहन यांनी तयार केलेल्या Trust Deed मध्यें ह्या दोन्ही गोष्टीचा स्पष्ट उल्लेख आहे. तथापि तेथें तो स्पष्ट उहेल असुनही वेदमंत्र बाजूस जाऊन म्हणणें व श्रीरामचंद्रास प्रत्यक्ष देवाचा अवतार बनविण्याचा प्रयत्न करणें ह्या गोष्टी ज्याप्रमाणें ब्राह्म समाजांत एके काळी झाल्या. कांद्रीसा तसाच अनुभव आमच्या येथे येत होता. आमच्या समाजांतील प्रथम प्रथमचे उपदेश बंधन विरहित होत. जुलै १८६७ मध्यें समाजाच्या तत्त्वांचा अखेरचा खरडा, नांव, नियम, मुकरर झाले, त्या दिवशी हिंद रिफारमर

" सुमारें १८६३-६४ मध्यें एक दिवस प्रातःसमयी मित्र रा. रा. वामनराव मोहक व मी फिरावयास गेर्लो होतों. येतांना तुळशी बागेंतून परत आलों. त्या ठिकाणी स्नान करून सोंवळें नेसून कित्येक ब्राह्मण संध्या करीत आहेत; आमचाही भाव एकदो ह्या संध्येवर असाव होता तो आतां नष्ट झाला आणि धर्मसंबंधी अन्यच कांही मर्ते आमची झाली आहेत. त्या मतांवर ह्या प्रकारचा भाव व विश्वास असला पाहिजे असे विचार आमच्या मनांत आले."

वानाचे संवाहक समासद ह्या नात्यानें जरी नव्हे तरी समास्यलीं हजर होते. नंतर समाजाचे हेत. कार्य. उपाययोजना ह्याविषयी लिहिलेल्या ता. १ आगस्ट १८६७ च्या अंदांतील लेखांत उपदेशांसंबंधाने त्यांनी असे स्पष्ट स्टटलें आहे की. " ही मंडळी कोणत्या हेतने उपस्थित झाली. कोणता धर्म प्रतिपादन करणार. त्याची मलतक्त्रें काम हैं सर्व सभा स्थापन होण्यापर्वीच समजलें पाहिजे होतें. आपल्या . मनांत सहस्रावधि कल्पनांचे तरंग आहे म्हणन ती आपही मतें समजन जगप्रसिद्ध करणें किती अनुचित आहे! सांप्रत प्रति रविवारीं जे धर्मोपदेशक धर्मबोध करि-तात त्यांपैकी कोणी श्रावणी करणें चांगलें म्हणतात, कोणी खिस्ती धर्मानेंही पापमोचन होतें म्हणन त्याचीच प्रसंशा करितात. कोणी ब्राह्मधर्म उत्तम असें प्रतिपादितात. कोणी जानोबा, तकाराम, रामदास हे केवळ मर्तिपजक असताही त्यांचा धर्म सागतात. इत्याद्यनेक मतांचा संप्रह होतो. येणेकरून जे जे लोक सभेस येतात त्यांच्या विचारांचा मात्र घोटाळा होऊन जातो. " कांही अंशी हा त्रकार अपरिहार्य होता. मतांस. विचारांस. ध्येयांस निश्चिताबस्था प्राप्त होण्या-पूर्वी व कार्याची रूपरेवा ठरण्यापूर्वी होणारे उपदेश विसंगत असावयाचेचः पण खाला बंधन घालावयास हिंदु रिफारमर पत्राने सचविलेला उपाय की " निदान इतकें तरी केलें पाहिजे की, जें व्याख्यान यावयाचें तें पूर्व दिवशी एका निव-डक मंडळीने वाचन पाइन तें आपल्या मतानसार आहे असे वाटलें म्हणजे तें सभेंत बाचण्याची मोकळीक दावी " हा कांही योग्य नव्हता व तो मंड-ळीने अमलांत आणिला नाहींच. परंत १८६८ मध्यें मुंबईत आल्यानंतर निरनिराळ्या उपदेशांचा साधवराव रानडे अनुभव घेत असतो. भांडारकर मुंबईत आल्यावर त्यांसही तो अनुभव येत असता. आपल्या ध्येयाची विचिकित्सा ज्यांत केली आहे असा कांही तरी लेख असावा असे ह्यांस बाटं लागलें व तें काम माधवरावांनी आपल्या अंगावर घेऊन A Thiest's Confession of Faith हा बिस्तत छेख लिहिला व तो हिंद रिफारमर व दुसऱ्या एका पत्रांत प्रथम प्रसिद्ध झाला. प्रो. रामकृष्णपंत मांडारकरांनी ईश्वर-विषयक ज्ञान ह्या विषयावर विस्तृत निबंध पुढें लिडिला. हा सर्व निबंध उपनिषदांतील व गीतेंतील वचनें ह्यांच्या आधारेंच लिहिलेला आहे, हें भातां सर्वास माहित झालेंच आहे. माधवराव रानच्यांच्या लेखांत प्रार्थनासमा-जाची तत्त्वें ज्यास मान्य आहेत त्याचे धर्म व तत्त्वज्ञान ह्यांत मोडणाऱ्या अनेक गोर्धीविषयीं कोणते विचार असावयास पाहिजेत त्यांचें ३९ कलमांत विवेचन

केलें आहे. प्रार्थनासमाजाच्या इतिहासांतील हा एक महत्त्वाचा भाग असल्यासुळें त्याचा सारांश येथें देणें अगत्याचें आहे.

### साधकाचा विश्वास.

#### A Theist's Confession of Faith.

जगाच्या सब भागांत व विशेषतः आपल्या देशांत एकेश्वरी मताच्या अनेकः धर्मसंस्था ज्या उत्पन्न होत आहेत त्यां सर्वाविरुद्ध वारंबार एक असा आक्षेप घेण्यांत येत असतो की. ज्याच्या योगानें मनुष्यमात्राच्या धर्मसंबंधी गाढ आकांक्षांनी समाधान होडेल व प्रचलित धर्माशी विरोधात्मक भाव दर्शविल्याने या संस्थाना शाश्वत यश मिळेल असा कांहीं भाग त्यांच्यांत नाहीं. त्यांची मलभत धर्मतस्वें अगदीच आटपसर व अनिश्चित असून, त्यांनी केलेले ऐहिक व पारमार्थिक प्रश्नांचे निर्णय अनिश्चित आहेत. त्यांच्या उदयाचा व प्रगतीचा इतिहास पहातां कोणी विशेष स्वार्थत्याग केलेला. अगर कडक एकनिहा दाखविलेली दिसत नाहीं. व जें पाहन जनसमृहाच्या धर्मवृद्धीचें समाधान व्हावें असे अधि-काराचें तेज त्यांच्या उपदेशांत, आश्वासनांत व प्रतिज्ञेंत दिसन येत नाहीं: अशा प्रकारें या साऱ्या संस्थांना दूषण देण्यांत येत असतें. प्रचलित पुरातन धर्माचे अनुयायी मोठ्या आढशतेनं सांगत असतात की. एखाद्या प्रचंड जनसमहाने ग्रद्ध एकेश्वरी धर्माचा स्वीकार केला आहे असे कांहीं सहसा होत नाहीं. व पढेंही असे होण्याची आशा नाहीं. आतां, जर आपण अंतस्थ स्थिति काय आहे ती पाहिली नाहीं आणि केवळ वरवर पाहिलें. तसेंच ह्या नव्या निघा-लेल्या संस्थांचे जे कोणी अग्रणी म्हणून नांवाजलेले आहेत. त्यांचींच वचनें प्रमाण मानिली, तर प्रचलित धर्माच्या छत्राखाली ज्यांना सरक्षितपणा बाटतो ब जे स्वतः विचारही करावयास तयार नाहीत. स्यांच्या शंका व आक्षेप यांस जागा आहे असे आपल्याला दिसन येईल. कारण. ब्राह्मसमाजाचे कांही उत्साह-पूर्ण अग्रणी जाणूनबजून अशी विधानें करीत असतात कीं. एकेश्वरी धर्म सर्व मनुष्यजातीस संमत होण्याला ईश्वराचें पितृत्व व मनुष्याचें भ्रातृत्व हीं दोनच धर्मतत्त्वें आवश्यक आहेत. आपला उद्धार व्हावा व आपणांस मोक्ष मिळावा या-साठी जी तत्त्वें हृदयांत रृढपणें वागविणें अत्यावत्रयक आहे ती हीच दोन तत्त्वें होत ! समाजाची पन्नास वर्षांची चाळ हकीकत ठाऊक असुनही आमच्या क्षप्रणीचें समाधान बालवयाच्या गोष्टी बोलण्यांत होत आहे असे दिसतें. ज्या

धार्मिक शंकांमुळें लोकांची श्रद्धा नेहमीं डळमळं लागते व अंतीं ईश्वरप्रणित मान-लेल्या धर्मापुढें मान बांकवाबी लागते. अशा शंकांचें पूर्ण आस्थेने आकलन करण्याविषयी व त्याविषयी जनतेची कांही समजूत घालण्यासंबंधाने ते कांहींच प्रयत्न करीत नाहीत. त्यांच्या हष्टीने धर्माचा संबंध केवळ मनी-वलीशींच आहे: अडचण जी काम असते ती बुद्धिविषयक नस्न श्रदा चिरम्थायी होत नाहीं येवढीच आहे. वर जें कांही आम्हीं लिहिलें आहे त्याचा उद्देश आपल्या देशांत जें धर्मसंस्थापनेचें काम चाललें आहे त्यांचें महत्व दमी लेखावें हा नाहीं: परंत सर्व काळांतील श्रेष्ठ प्रह्यांनी अगणित शतकें आस्थेने मनन करून ज्या भनेक धर्मतस्त्रांचा विकास केला त्या तस्वसमहाविष-यींचें आमच्या ब्राम्हसमाजाच्या कोही परस्कार्यांचें ज्ञान किती कोतें व अनिश्चित आहे ही गोष्ट ध्यानांत घेतली म्हणजे प्रचलित धर्माच्या अनुयायांनी येथें किंवा अन्यत्र निवालेल्या एकेश्ररी धर्मसंस्थांचें जे दोष दाखविले आहेत ते अगदींच अन्यथा नाहीत असेच आपणांस वाटणार आहे. आपल्या स्वतःच्या स्थितीसं-बंधानें जरी पाहिलें तरी प्रार्थनासमाजाचेंही पूर्ण समाधान दोन धर्ममतांच्याच संप्रहानें होत आहे. त्यांपेंकी एका मतांत केंग्रर एकच आहे अशी श्रदा प्रगट केठी आहे व दुसऱ्यांत चाळ हिंदू धर्माच्या दोषांचा निषेध केठा आहे. म्हणजे मुर्तिपूजा करणें अग्रद्ध आहे. तें पाप आहे अशा शब्दांनी मूर्तिपूजेचा अधिक्षेप केला आहे: व येवढयाशा आकंचित धर्ममतांच्या पायावर कालेंकरून नवी धर्म-संस्थापना करितां येईल अशी मोठी उमेद बाळगण्यांत येत आहे. यरोप व अमे-रिका या देशांतील संस्थांकडे जरी लक्ष दिलें तरी धर्मविचाराच्या प्रांताचें निरी-क्षण करण्याकरितां जेव्हां एखादा आस्थेवाईक शोधक निघतो तेव्हां त्याच्या मार्गीत काय काय अडचणी दत्त म्हणून उभ्या असतात ह्याविषयींची उदासीनता तिकडेही कमीअधिक प्रमाणाने आढळन येते. यनिटेरियन पंथ मात्र कांहीं अंशानें ह्या सिद्धान्ताला अपवाद आहे. या उदासीनतेचें कारण एवढेंच की, प्रचलित धर्मात जो कांहीं दुराप्रहाचा भाग असतो व विधिनिषेधाची जी वितानें माजलेली असतात त्यांची चीड येऊन. त्यांचा विध्वंस करावा ही जी बुद्धि उत्पन्न होते ती बुद्धि या साऱ्या संस्थांच्या मुळाशी आहे; या संस्था अजून प्रतिकियेच्या अवस्थेतून बाहेर पडलेल्या नाहीत व स्यामुळे प्रचलित धर्मा-पासून भिन्न होत असतां जें एकदेशीय स्वरूप त्यांना अनिवार्थपणें प्राप्त झालें तें अजून तसेंच राहिछेछें आहे. बुद्धिव्यतिरिक्त हृदयाचें किंवा आपल्याः

मनोयुत्तीचें समाधान होत असलें, म्हणजे धर्माच्या बाबतीत आपछी हति-कर्तव्यता झाली असें जें ह्या साऱ्या चांगल्या माविक मंडळीना बाटत आहे त्याचें स्पष्टीकरण आम्हीं जें आतां वर प्रतिपादन केलें त्यानेंच होऊ शकतें. तरी ज्या धर्माना ही मंडळी दोषरूप मानतात त्यांमधूनच ते आपल्या बुद्धीच्या समाधानामाठीं अजाणतां कांहीं धर्ममतें उसनी घेत असतात; परंतु हैं मतग्रहण विचारपूर्वक होत नसतें.

म्हणून नवीन धर्मसंस्थात जे दोष दाखिष्ठे जात असतात त्यांचें निराकरण करण्याखिषयी आस्थेनें प्रयत्न करण्याचा काळ आतो आळा आहे असें आम्हांस वाटतें. शुद्ध एकेश्वरी धर्माचा मोठ्या जनसमुहानें अयाप स्वीकार केळा नाहीं, हें जरी खरें असलें, तरी पुढें तक्ती गोष्ट होणेंच नाहीं असें कोही तेवढ्यावरून सिद्ध होत नाहीं. मूर्तिपूजेची तेत्रें, दृश्य वस्त्रंच्या द्वारें आराधना, धर्मच्छळाची कर्तेच्यता, इत्यादि अनेक मह साच्या प्राचीन धर्माची प्रमुख अंगे होती; परंतु अर्थाचीन काळांतील उम्रत धर्माचून ह्या प्रशंना बाहून टाकितांना चहुकाळ परंपरा आड आलेली नाहीं व म्हणून धर्मकृतींत व विचारांत कांहींच प्रगति नाहीं असें सार्वप्रक रीतीनें म्हणों यथार्थं नव्हे; व हाच प्रगतीचा कम पुढेंही अवाध्या वालेल असें मानव्यास कांहींच प्रत्यवाय नाहीं, इतकेंच नव्हे तर देवाच्या राज्याचे दिवस समीप आले आहेत, असें दशिवणारीं चिन्हें आतो स्पष्ट दिसूं आहेत.

सध्यां जे सिन्न सिन्न धर्मपंथ आहेत ते मोहून, त्यांच्या जागी एका सार्व-त्रिक धर्माची स्थापना होईल असा विश्वास आमच्या हृदयांत बागत आहे. विश्वास ज्यायोगें डळमळेळ असें निश्वयात्मक प्रमाण इतिहासांत नाहीं असें आसी वर दर्शविलेंच आहे. वास्तविक पहातां जगाच्या सर्व भागांत आज ज्या एकेश्वर मताच्या धर्मसंस्था उदय पावत आहेत त्या मविष्य काळी प्रचिलत होणाऱ्या सार्वत्रिक धर्माची पूर्व चिन्हेंच होत. शिवाय जरी आपण जगाच्या इतिहासांकडे पाहिलें तरी प्रचारांत असलेल्या धर्में व्यवस्थेने विशेष विवेकसंपन्न लोकांच्या चित्ताचें समाधान होत होतें असा काळ कधींच आढळत नाहीं. प्रचिलत धर्मानें जें साध्य आहे त्याहून शुद्धतर प्रेरणा आपणांस व्हावी व अधिक पवित्र झान मिळावें स्वाविषयींचा हष्यास अनेकांचे ठायीं असेच. स्वा गोष्टीकडे आपण काय प्रस्तृन दुरेक्ष करावें ? व स्वा गोष्टीचें स्वरूप आपण जर नीट ध्यानांत चेतळें तर प्रबलित धर्माच्या पुरस्कर्यां वा अमिमान यथार्थ नाही अशी आपकी तेम्हांच खात्री होणार आहे. रूढ धर्मांनींच मनुष्यांच्या धार्मिक आकांक्षांचें समाधान होतें व आरम्याची जिज्ञासा तृप्त होण्याजोगी उत्तरें स्या धर्मांतच मिळतात-असें म्हणप्यास वस्तुस्थितीत कांहीं एक आधार नाही. बाहेरून पहाणा-यांना प्रचलित धर्म जरी खंबीर दिसके, तरी आंतून ते तसे नसतात व ह्या नवीन निषालेस्या धर्मसंस्था त्यांपुढें फिक्या दिसतात असे जरी प्रथमदर्शनी बाढलें तरी जर आपण तुलना करून पाहिली, तर नवीन संस्थांकटेच श्रेष्ठस्य येतें.

शिवाय सूक्ष्म दृष्टीनें निरीक्षण केंछें तर आपणास असंही आढळेड की, धर्म-प्रंथांत प्रमाणभूत होऊन राहिलेल्या कांहीं सिद्धांतांनी वास्तिक शंकानिष्टत्ति होते असें कांहीं नाहीं. कारण, कांहीं गोष्टी आपल्या मर्योदित मानसिक सामध्यास आकलनीयच नाहीत; व जेथें बुद्धीची गति कुंठित होते तेथें ती दरी केवळ श्रद्धेच्या पंखांचा आश्रय धरून उड्डन जातां येईल असें होणें नाहीं. तसें समजणें म्हणजे श्रद्धंची विटंबना करणें होय. कारण, श्रद्धा म्हणजे श्रक्ष भोळेपणा नव्हे. श्रद्धेला कांहीं विशिष्ट अधिकार आहे हैं खरें, व त्या अधिकाराचें श्रेष्ठन्य कमी मानण्याची आमची इच्छाही नाहीं. परंतु जें मुळीच अहेय आहे, तें समजण्यास सोपें ब्हार्चें, याविषयींच्या निरयंक प्रयत्नांत श्रद्धेचा धांचा करणें अन्यया आहे.

या निबंधांत धर्मविषयक सिद्धांतांचें स्वतंत्र रीतींने पर्यालोचन करण्यांचें आमहीं योजिलें आहे. ह्यायोगें धर्ममीमांसेंत कांहीं अपूर्व भर घालतां येहेंल असें कांहीं म्हणतां येत नाहीं; तथापि आपणांपैकी पुष्कळांच्या झानहष्टीपुढें जो विचार अस्पष्ट कराजां येत जात असतात त्यांस निश्चित भावनांचें स्वरूप देऊन त्यांचा संप्रह कराजा; धर्मतत्त्वांच्या संघोधनाचे कामीं जो सत्याचें प्रमाण आवश्यक मान-तात किंवा जो साध्य आहे तें प्रमाण कोणतें याविषयी निश्चय कराजा; एका नाहीं तर दुसऱ्या प्रचलित धर्मानें ज्या तत्त्वांचा ऊहापोह केला आहे व दिस्वयांत तरी शेवटच असे निर्णय देऊन टाकिले आहेत त्या साऱ्या प्रशांचे परीक्षण करावें; ज्या तत्त्वांविषयी विश्वित झान मिळविणें शक्य आहे व म्हणून ज्यांविषयी सर्वांच मतैक्य होण्याचा संभव आहे तीं तत्त्वें वेगळीं काडाजीं; व ज्या वाकी राहिलेल्या तत्त्वांच्या संमव आहे तीं तत्त्वें वेगळीं काडाजीं; व ज्या वाकी राहिलेल्या तत्त्वांच्या झान करून घेण्याचे प्रयत्नांत मन गाँधळून जातें व परस्वर विरुद्ध कराजीं, वारा होलें मञुष्याच्या आटोक्याच्या वाहेर आहे व अद्वेच्या जोरावर किंवा ईश्वरप्रणीत समजलेल्या धर्माच्या आधारानें त्या गृहांचा उलावा होहें क

असें मानणें म्हणजे निवळ स्वतःला फसवून घेणें आहे असे सिद्ध करावें—हा आमचा उद्देश आहे.

हैं विवेचन आरही ऐतिहासिक पद्धतीनें करणार आहों. कारण, म्हणव्यासा-रखी कांही फलसिद्ध होणें असेल तर ती केवळ याच पद्धतीनें. आपल्या विचा-राच्या कलाप्रमाणें बनलेलीं कांहीं मूलतरचें रहीत धरून जर आपण निघालों तर अर्थनिप्पत्ति न होतां ब्यप्यें आपण घोटाळ्यांत मात्र पहूं. विवेचनास आरंभ झाला म्हणजे आमच्या या वचनाचा प्रत्यय वावकांस येहेल.

बुद्धीचं व हृदयांचं समाधान करून मनुष्यमात्राची निष्ठा संपादन करावी असें जर धर्ममीमांसेचं उदिष्ट ध्येय असेल, तर त्या धर्ममीमांसेत ज्या विषयांचे निरीक्षण व यथार्थ स्वरूपकथन आवश्यक आहे त्या साऱ्या विषयांचा विस्तृतपर्णे उन्नेख करून या विवेचनास आम्ह्री सुरुवात करणार आहों. धर्ममीमांसेचा तज्जानतीय स्तित्राल्यांची व मानसशास्त्राची सर्व बाजूंनी संबंध येतो. त्या शास्त्रांच्या मर्यादा निर्विवाद रीतींचे ठरलेल्या नाहींत. तरी प्रत्येक शास्त्राचे जे सिद्धांत म्हणून ठरविष्यांत आहे तो आपण खरे मानून चात्रुं व त्यांचा आपल्या धर्ममीमांसेच्या निर्णयोशी जितका मेळ घाळणे शक्य असेळ तितका घाळण्याचा प्रयत्न करें.

एकंट्रर विषय मनांत आणितां, धमेंमीमांछेचा प्रान्त तरी काय आहे, जगांतील एका नाहीं तर दुसऱ्या रूढ धमेंपंथांत अध्यात्म विवेंत जे प्रश्न उपस्थित हालेले असतात, ज्यांचं कसें तरी विवेचन केलेले असतों, व ज्यांविषयीं कधीं बुद्धिवादानें, तर कधीं अधिकारचलांनें, निकाल लाविलेला असतो त्या प्रश्नांचें स्वरूप व लक्षण काय आहे, ह्याविषयीं निरूपण करण्याचे पूर्वी दोन प्राथमिक गोष्टी ठरविल्या तर वर्रे होणार आहे. पहिली गोष्ट ही कीं, धर्मविषयक शंकांचें निरसन होऊन आपल्या हृदयांत जो प्रत्यय किंवा विश्वास उत्पन्न ब्हावयाचा त्याचं प्रमाण व स्वरूप काय आहे; व दुसरी गोष्ट ही कीं, विचार व आचार हीं जी आपल्या स्वरावाचीं दोन अंगें त्या दोहोंशीं धर्मांचा सारखाच संबंध आहे व धर्ममीमांसेचें स्थान तस्वक्षान व नीतिशाक्ष यांच्या मधोमध आहे, हें आपण ध्यानांत धरिले जी.

गणित शास्त्रांत कांहीं मूलतस्वें प्रमाण मानून त्यांवरून सिद्धांत काढछेळे अस-तात; व त्या सिद्धान्तांच्या सत्यतेविषयी आपळी पूर्ण सात्री असते. तसकें र ग्रहान्तिक सत्यत्व धर्मविषयांत साध्य नाहीं ' अशी सर्व ईश्वरप्रणीत धर्माची साक्ष आहे. धर्मतत्त्वें जेव्हां आपण मान्य करितों. तेव्हां आपले चित्तांत संश-बाला स्थान नसतें व आपण जी संमति देतों तिला दढ प्रत्यवाचा आधार असतो हें खरें. तरी तो प्रत्यय असेल किंवा त्यांत असद ग्रह होण्याचा संभव नसेल, असें सांगतां येत नाहीं. ही अडचण दर करावी. व आपल्या विश्वासाला अधि-काराचें किंवा बाद्धप्रमाणाचें पाठबळ असावें प्रवानच ईश्वरप्रणीतत्त्वाची आव-ज्यकता मानण्यांत येत असते. एवंच. धर्मविषयांत सध्य साध्य आहे. परंत तें उपाधियक आहे या मताविषयीं सर्व रूढ धर्मांची ए स्वाक्यता आहे. ही वस्त-स्थिति आपण आपल्यापासून छपवून ठेविण्याचा प्रयत्न करण्यांत अर्थ नाहीं. असो. सर्व धर्मांची साक्ष जी एक पडते. तें एक अप्रत्यक्ष प्रमाण झालें. तें जरी सोडन दिलें तरी दूसरीही कांद्री सबळ कारणें आहेतच की ज्यांवरून वर सांगितलेले सिद्धान्त काढणे अनिवार्य होतें. कारण, दिशांनी व कालांनी अनवच्छित्र व अतीदिय अशा ज्या वस्त त्याच मुळी धर्माचे विषय अस-तात: धर्ममीमांसेंत कालाचें अनन्तत्व, सृष्टीचा उद्भव, आत्मा व पर-मात्मा यांचे गुण व स्वरूप, ईश्वरी तंत्राचे नियम इत्यादि गोष्टीविषयी विवे-चन असावयाचे: व म्हणून धर्मतत्त्वांसंबंधानें एकान्तिक ज्ञान दुर्लभ होय. सामा-जिक शास्त्रांत व मानस शास्त्रांत तीच अडचण अनुभवास येते. त्या शास्त्रांत ज्या वस्तंच्या व स्थितींच्या अवलोकनावर सिद्धांत रचिछेले असतात. त्या आधारभत गोष्टींचें स्वरूप बहविध व संकीर्ण असतें: व म्हणून त्या सिद्धान्ता-नांही पूर्ण सत्यत्व प्राप्त होत नाहीं, व शिवाय धर्माचा विषय अतीद्विय असल्या-मळें धर्मतत्त्वांचें यथार्थ आकलन अधिकच कठीण झालें आहे. म्हणजे एका दशीनें जरी. धर्मतत्त्वांच्या ज्ञानाचें स्वरूप इतर अनुमनसिद्ध गोष्टीप्रमाणें साधें व सरळ आहे तरी त्या जानाविषयी आपणास निःसंदेह व निशंक खात्री बाळ-गतां येत नाहीं: असे आम्ही जरी प्रांजलपणें कबूल करितों तरी स्याच वेळीं आम्हांस असे निक्षून सांगितलें पाहिजे की, जी कांही धर्मतरवें शुद्धधर्माचें जीवितसर्वस्व आहेत, त्यांचे ठायी फार श्रेष्ठ प्रमाणाने सस्य वसत आहे. समाजशास्त्र, राज्यतंत्रशास्त्र, किंवा नीति, या सर्वात सत्याचे तितके प्रमाण लाभत नाहीं, व अःपणास व्यवहारांत बहुतेक प्रसंगी ज्या हानावर एखादी गोष्ट खरी असे मानून वागावें लागतें व वागणें रास्तही असतें. त्याहन धर्मतत्वांच्या सत्य-रोविषयीं भापला विश्वास फारच क्षेत्र प्रकारचा आहे. ह्या आमस्या मतास्या

समर्थनार्थ प्रचित धर्मपंथांचाही आधार देतां येतो. कारण, जी थोर व साबेत्रिक धर्मविषयक सत्यें आहेत त्यांच्या बाजुला, ईस्वरप्रणीतत्वाब्यतिरिक्त अन्य
भला भक्षम पुरावा आहे असं सर्व धर्मांना मान्य आहे. त्या सर्वांचें जे म्हणणें
असर्ते तें हेंच की ईश्वराने प्रणीत केलेली ती सत्यें आहेत ह्या समजुतीनें त्यांस
अधिक बळकटी येते येवढेंच. म्हणजे जो सत्यें आवण आधीच जाणलेली असतात व आपल्या बुद्धीस संमत झालेली असतात, ती सत्यें अधिक दृढपणें व
स्थिरपणें हृदयांत वांगू लागतात, हाच ईश्वरप्रणीतात्वाचा गुण असे म्हणणें असर्तेः
तरंतु केणताच ईश्वरप्रणीत धर्म अनादिसिद्ध आहे असे नाही. प्रत्येकाची वाढ व
विकास इतिहासांत्र प्रतिद्ध आहे, व अमन्या काळी व स्था, अमन्या लोकांत
किंवा जातीत ईश्वरानें तो धर्म प्रगट केला अशी त्या त्या धर्माच्या लोकांत
किंवा जातीत इं दुसन्या धर्मगंथांच्या लोकांशी वादिववांति आपला आमह
सीझून इतर धर्मांचेंही ईश्वरप्रणीतत्व त्यांत मान्य करावें लगतें; म्हणजे धर्मांचें
श्रेष्ठत्व ईश्वरप्रणीतत्व या गुणांत नाहीं, तर तें आतील स्वारत्यांत आहे असेंचपर्यायांनें कबूल करणें प्रत्येक धर्माभिमान्यास भाग पडतें.

धर्मविषयांत जें सत्य साध्य आहे तें कोणत्या प्रकारचें आहे ह्या सुवावर पुढील विवेचनांत अधिक प्रकाश पडणार आहे. तरी आतांपर्यंत जें सांगण्यांतः आहें आहे त्यावरून आमची विचाराची दिशा काय आहे व आमच्या विवेच-नाचें आधारभूत तस्य कोणतें आहे हें वाचकांस कळून चुकगार आहे; व शिवाय उपहासशील नास्तिकाचें जें म्हणणें असतें की माध्या मार्गातील यचावत शंकांचें जर निराकरण होईल तरच मी ईश्वरावर श्रद्धा ठेवीन हें म्हणणें किती असंमजसः आहे ह्याचीही सर्वांस कल्यना होणार आहे.

आतां राहिलेला जो दुसरा सुद्दा त्यासंबंधानें आम्हास फार्से सांगावयाचें नाहीं. धर्ममोमांसेचें स्वरूप द्विविध आहे. तत्त्वज्ञान व नीति हीं तिबीं अंधें आहेत. तीत धर्मतत्त्वांचा व तसाच सदाचारनियमांचा संग्रह होतो. झाविषयीं उक्लेख करण्याचें कारण हेंच कीं, एक जो नेहमी घोंग्राळा होतो तो टाळावा हें होय. कारण कोणी निवळ तत्त्वें घोधण्याच्या इच्छेनें निधतात, व असा अस्म करून घेतात कीं, धर्माचें सुख्य अंग, नीट विचार करण्याजोगा भाग, म्हणजे आसम-अनारम चर्चा द्वाच होय. कोणी अगदींच उलट दिशेला जातात, व हरच-टकेला आपल्या कर्तव्यासंबंधानें धर्मीत नियम सांपदतील असा उद्देश घरितात, धर्म व नीति त्यांतील भेद नाकबृत्ल करूं लगतात किंवा विधिनिषेषाचीं वचकें हैंच घमांचें मुख्य सार असे मानूं लगतात. परंतु सबं प्रचलित घर्मांचे ठायी जी घर्मतत्त्वें अन्तर्लीन असतात त्या मतांची जी यादी आम्हीं आता देणार आहोंत तिचें जो विमल मनानें अवलोकन करील त्याची खात्री होईल कीं, सर्व प्रचलित घर्मांनी आम्हीं वर सांगितलेलें घर्मांचें द्विषिप स्वरूप ओळखिलें आहे, व त्या-वरून असें उघड दिसतें कीं, सर्व मतुष्यमात्राच्या स्वभावाची रचनाच असी आहे कीं ज्ञान मिळवार्वें व कमेंही आचरावीं ह्याविषयीं साहजिक स्कूर्ति होत असावी.

प्रस्तावनेदाखल हे चार शब्द झाले. आतां आपल्या विषयास आरंभ करूं.

- (१) आपल्या मानवी स्वभावांत धार्मिक किंवा आध्यात्मिक अंश आहे; जीवात्म्याळा धर्मवासना व धर्मेइंद्रियें आहेत, त्यामुळे मुक्त आत्म्यांच्या लोकांशीं (world of spirits) त्याचा संबंध आहे व हैश्याच्या मार्गाकडे त्याची प्रवृत्ति होते, अश्री साधकाची श्रद्धा असते. ह्या धर्मेवृत्तीचें अस्तित्व कसें सिद्ध होतें है तर सर्व देखांत व काळांत व मनुष्यांच्या सर्व जातींत हैश्याच्या आराधनेचा प्रवात वाल् आहे, त्यावहन; मनुष्य दीन, पराधीन प्राणी आहे, त्याच्याहून अन्य व त्याचें नियमन करणाच्या अशा गृढ व पूज्य सामध्यांवर तो अवलंबून आहे अशी स्वामाविक जाणीव आपल्या इदयांत असते, तीवहन धर्मेवृत्तीच्या अस्तित्वाची साक्ष आपणांस पटते.
- (२) गृहीत गोष्टीवरून काढळेळे गणितशाखाचे सिद्धांत समंबैंव खरे आहेत असा प्रस्यय आपणांस असतो. परंतु आपण निश्चित केळेळीं धर्मतत्त्वें त्याच प्रमाणांनें खरी आहेत असा प्रस्यय आपणांस साध्य नाहीं. तरी आपल्या विज्ञानांचा अन्तर्गत ज्या गोष्टी असतात, म्हणजे आपळे मन ज्ञानांचा विषय करून ज्या गोष्टी आपल्या अनुभवास देतात, त्यांच्या सत्यत्वविषयीं जो खात्री आपणांस वाटते तितकी खात्री धर्मतत्त्वांसंबंधांनें करून घेणें शक्य आहे, म्हणजे एकंदरींनें धर्मांतळीं जी धरेत व प्रमुख सत्यें त्यांचें प्रमाण्य फारच श्रेष्ठ प्रतीचें आहे. अर्थांत समाजशास्त्राचे सिद्धान्तांविषयीं जो खात्री आपणास साध्य आहे, किंवा व्यवहारांत अर्थत महत्त्वाचे प्रसंगी मनुष्यास वाण्याळा वस्तुत्त्वियीं जी क्षात्री जी खात्री पुरेशी वाटते त्याहून धर्मतत्त्वांच्या सत्यत्तेविषयीं आपणां आधानें जी खात्री पुरेशी वाटते त्याहून धर्मतत्त्वांच्या सत्यत्तेविषयीं आपणां आहो अधिक श्रेष्ठ प्रतीची आहे. परंतु समाजशास्त्रास किंवा राज्यतंत्र-धास्त्रास जा गोष्टी आधारभूत असतात त्यांच्यासारखेंच धर्मत्रश्चोंचेही त्वल्य पर्मां विषय गोष्टी अधिक श्रेष्ठ प्रतीची आहे. परंतु समाजशास्त्रास किंवा राज्यतंत्र-धास्त्रास व्या गोष्टी आधारभूत असतात त्यांच्यासारखेंच धर्मत्रश्चचेंही त्वल्य परंति वहांच अध्येत वहांच परा गोष्ट स्या पर्य-

प्रश्नांचे विषय आहेत म्हणून धर्मतत्त्वांसंबंधानें आपल्याला व्यवहाराका पुरेसी मनाची सात्री असली म्हणजे झालें. आपल्या मर्यादित मानसिक सामर्म्यास

स्याह्न जास्तो कळणे शक्य नाहीं.

(३) शिवाय धर्माचे काहीं प्रश्न जे आहेत ते दिशा व काल इत्यादि संबंधविहीन वस्त्विषयीं आहेत व म्हणून त्यांचा निर्णय होणें शक्य नाहीं. खा
प्रश्नांचे विशेष लक्षण असें आहे की त्या संबंधानें विधियाचक किया
निषेधवाचक कोणतें मत सर्वयेष खरें असेल अशी आपल्या मर्यादित
मनास तकशाल्रहष्ट्या कल्पनाच करितां येत नाहीं; तरी या दोन परस्परांशी
अत्यंत विरुद्ध मतांपैकी एकाचें प्रहुण केल्याविना आपल्या मनास राह्यत
नाहीं. स्प्रीची उत्पत्ति, मनुष्याचा संभव, ईश्वर व स्प्रि यांचा संबंध, वैतन्य
अथवा मन आणि जडद्रव्यसमुख्य यांचें नातें इत्यादि जे प्रश्न ते या प्रकारचे होत.

हे प्रश्न निश्चयत्वानें सोडविण्यास आपण असमर्थ आहोंत असे साधक सरळ-पणें कबूल करितो. कारण, ते आपल्या मर्यादित बुद्धीच्या आटोक्याच्या बाहेरचे आहेत. परंतु ह्यांपंकी कांहीं प्रश्नांसंबंधानें त्यांच्या मनांत दढ विश्वास असतो व तेवढाच संसाराला व परमार्थाला पुरेसा आहे.

- (४) आतां, आणखी कांहीं असे प्रश्न आहेत की त्यांचा एकंदर व्याप व परिस्थिति आपल्या सध्याच्या मर्यादित ज्ञानदृष्टीस दिसत नाहीं हें खरें. तरी त्याविषयीं कांहींच समाधानकारक निर्णय करितां येंकं नये अशी दीन अवस्था मनास नसते; सहजज्ञानानें किंवा कमजास्त पुरावा पाहुन विवेकानें, आपळें मन दोहोंपैकी एक निर्णय करीत असतें; परंतु त्या मतासंबंधानें आपळी खात्री निःशंक नसते. शंका आपणास व्याकुळ करीत असतातच व त्यांचें पूर्ण निवा-रण करितां येत नाहीं. शंकेनें पर्याकुळ असणें ही स्थिति ज्ञान व अद्धा खाबरो-बर नियमानें असावयाचीच असें साधक मानतो व आपळें समाधान कहन घेतो. आधिमौतिक व आध्यात्मिक जें अनिष्ट व पाप आहे त्यांचें मूळ, मतु-व्यांचें अपूर्ण इच्छास्वातंत्र्य, शरीर सोडल्यावर आत्म्याची निश्चित अवस्था काय होत असावी, देहाशीं संयोग होण्याचे आधीं आत्म्यास अस्तित्व कर्से होतें इत्यादि जे प्रश्न ते ज्यांचे निकाल संशयप्रस्त आहेत अशा प्रश्नांपैशीच आहेत.
- (५) मनुष्यजातीच्या धार्मिक अनुभवाची दोन अंगे आहेत. बुद्धि किंवा विचार हैं एक अंग व त्याची तत्त्वज्ञानाशी सांगड आहे. तत्त्वज्ञानावरोबर्च

चार्मिक विचारांची बाढ होत असते. विजय किंवा सदाचार हैं दुसरें अंग अस्तन स्थाचा आपल्या मनोइलीशीं संबंध असतो. आतां, जरी आत्मज्ञाचे व नीति-शाक्काचे नाना पंथ असके तरी धर्म व नीति हीं तरचतः एकेकच आहेत. इंश्वराचे ठावीं मिक्त व मनुष्यमात्रावर प्रेम हीं जरी व्यवहारदृष्टण अभिन्न वादतात तरी त्यांचा उगम आपल्या स्वभावांतील, संलग्न अस्त पृथक् असणाच्या अक्षा, दोन निराज्या इलीपासून आहे. परंतु धार्मिक इत्ति ही आपल्या अंतःकर-णांत अधिक दृष्ट व खोल क्लंबले असल्यामुळें, नीतीची किंवा सदाचारांची श्रेष्ठ व उदाल कल्यना बनविष्यांत तिचेंच प्राधान्य असतें व त्याच धर्मवृत्तीपासून सदाचारांचे विवस पाळ्यांचे सामर्थ्य मिळत असतें व त्याच धर्मवृत्तीपासून सदाचारांचे विवस पाळ्यांचे सामर्थ्य मिळत असतें व

- (६) मनुष्याचें व सृष्टीचें नियमन करणारी अशी आपल्या बाहेर विश्वांत जी शक्ति आहे तिजविषयीं मनुष्याच्या धार्मिक झानशक्तीनें जी कल्पना बनविळी आहे ती कल्पना इद्धहुद्ध विकास पाबून झाठेळी आहे, असे साधकास बाटतें. इंश्वर एक आहे ही शुद्ध धर्मांची अंतस्य व प्रमुख कल्पना आहे. पण तिचें आकळन एकदम झाठेळें नाहीं. मनाचा विचारक्षी ज्यापार श्रेष्ठ प्रकारानें होण्यास जी साधनें अनुकूल व आवश्यक आहेत तीं जशीं पूर्णावस्थेप्रत पाबळीं तसें तसें त्या कल्पनेचें आकळन होत मेळें आहे.
- (७) पूज्यबुद्धि, भाव, व भिक्त यांचा एकभेव अद्वितीय विषय ईश्वर हाव आहे अश्वी मनुष्याचे ठायी बुद्धि उत्पन्न करावी, आपर्ठे सहजज्ञान, बुद्धि, सद्स्सिद्धेवक, व धार्मिक मनोश्वित ह्यांनी ईश्वराच्या ज्या आहा आपणांस प्रगट केल्या आहेत त्या इच्छापुरस्सर व मनोभावाने पाळण्याविषयी प्रेरणा करून यावी, इहलोकींच आपल्या स्वभावांत ईश्वराचा चांगुळपणा कांही अंशाने तरी आणावा, ईश्वराघी आपर्छे नार्वे काय आहे तें ओळखावें व परलोकाकारतां आपल्या आत्म्याची योग्य तयारी करावी, ह्याविषयींचा बोध करणें हा धर्मांच्य उद्देश व हेंच धर्मींचें काम आहे असे साधकास वाटतें.
- ( ८ ) आपण दीन, पराधीन आहोंत असे आपणांस वाटत असतें. त्यांतळा गृढ अर्थव हा की एक सर्वशक्तिमान ईश्वर आहे व त्यास अनुळक्षूनच आपण आपणांस दीन व पराधीन आहों असे वाटत असतें. म्हणजे ईश्वराविषयींची कल्पना आपणांस बुद्धीच्या व सहजङ्गानाच्या द्वारें झालेळी असते व म्हणून ती स्वामाविकच आहे. हा आपळा स्वामाविक प्रस्य अनेक कारणांनी म्हणजें

आपण कारणपद्धतीनें किंवा कार्यपद्धतीनें विचार केळा, इतिहासाची कार्य साक्ष्य आहे ती पाहिळी, स्रष्टीचें अवलोकन केळें, प्रबुद्ध किंवा प्रकाशित झाळेल्या विज्ञानाचे जे अनुसव असतात ते ध्यानांत आणिळे उद्दणजे आपळा ईश्वरविष-

आपल्या विद्वानवत्तेवरोवर अवस्यमेव असणारी अशीच ही ईश्वरविषयक क-ल्यना आहे व तींत कोईएक आरमविशेष नाहीं. ह्या रोतीनें कळून आळेडी ईश्वराची कल्पना अशी आहे की ईश्वर आहे, तो चैतन्यरूप किंवा आरमरूप आहे. तोच परमेश्वर कारणाचें आदिकारण, दिशा काल इत्यादि संबंधविहीन विश्वाचा नियंता, त्याच्याच योजनेंनें हें सर्व विश्व चाललें आहे, चांगुलपणा, प्रेम, न्याय, पवि-त्रता, सामर्थ्य इत्यादि गुण त्याचे ठावी परमावधीनें आहेत. तोच प्रभु पिता, न्यायदाता व सर्व आस्म्यांचा शास्ता आहे, अशी ही ईश्वराची कल्पना आहे.

- (९) ईश्वर म्हणजे नुसर्ते एक सामध्ये आहे, किवा केवळ एक शक्ति आहे असे नव्हे; किवा उत्पन्न केलेले अथवा आपोआप उत्कान्त झालेले जें हें सर्व जगत् तेंच ईश्वर असे नाहीं, म्हणजे जडम्रिट हीच ईश्वर असे नाहीं. किवा इश्वर ही या सप्टीची अव्यक्त अथवा बीजरूप अवस्था असेही नव्हे. पृष्वी, आप, तेज, बायु ही महाभूतें हीं ईश्वर नाहींत. सूर्य, चंद्र, तारे किवा सप्टीच्या अन्तगंत असणारें जड जें तत्त्व तेंही ईश्वर नव्हे. देव अनेक नाहींत व देवांचें साम्राज्यही नाहीं. चांगल्या आणी वाईट देवता, प्रकाशाचें एक तत्त्व व (सेटन या रूपानें अभ्वतायां चुसरें तत्त्व,) द्रव्यक्त एक तत्त्व व चैतन्यरूप इसरें तत्त्व, प्रकृति अथवा माया आणि पुरुष इत्यादि प्रकारहीं नाहींत. ईश्वर एक व अद्वितीय आहे. ईश्वरात (पिता, पुत्र आणि पवित्र आतमा असे ) अनेक पुरुष नाहींत—त्रिमूर्तिं नाहींत किवा द्विमूर्तांही नाहींत. आतमिवचारांत मम व या जगांत व मनुष्यलोकांत काय चाललें आहे याविषयीं उदासीन असा ध्यानस्य प्रमृद हाच ईश्वर असंही नाहीं.
- (१०) ईश्वर व जब जगत् यांच्या परस्पर संबंधांचे ययावत् स्वरूप काय आहे हें एक गूढ आहे; तें आपल्या बुद्धीस गम्य नाहीं, असें साधकास वाटतें. 'काहीं नाहीं' मधून या जब जगताची उत्पत्ति झाछी ही कल्पना संमवनीय नाहीं. हें विश्व नश्हतें व त्याचें अस्तित्व सुरू झाछें अद्या काळाची आपल्या मर्यादितः

अन्तश्रक्षस कल्पना करिता येत नाहीं: किंबा विश्व ईश्वराष्ट्रमाणें अनादि आहे क्षजीही कल्पना होत नाहीं. हें विश्व म्हणजे ईश्वराच्या सत्वाचा विस्तार. आविर्भाव किंवा व्यक्तस्वरूप आहे असे मानतां येत नाहीं: किंवा जगतास वास्तविक अस्तित्व नाहीं में केवळ एक आसास किंवा हिष्टाम आहे. मायेमळें किंवा अज्ञानामळेंच तें विषय अथवा पढार्थ या रूपानें प्रथक भासतें असेंही मानतां येत नाहीं. हें गढ उक्तलण्यास आपण असमर्थ आहों असे जरी साधक कबल करितो. तरी त्याचा असा विश्वास आहे की ईश्वरच आपल्या योजनेने या सृष्टीस रंगरूपास आणितो व तिची व्यवस्था लावितो: याविषयी स्यास कांही एक शंका बाटत नाही. त्याच्या विश्वासास प्रमाण है की सर्पीत सर्वत्र चातर्योच्या. योजनेच्या किंवा संकेताच्या व दयाळ स्वभावाच्या खुणा दिसत असतात: व त्या खुणांवरून असे स्पष्ट दिसतें कीं, कोणी तरी ज्ञानवान तत्त्व या सजीव निर्जीव सृष्टीच्या व्यापारांवर व घडा-मोडीवर इच्छापूर्वक देखरेख ठेवीत आहे. त्यांना अस्तित्व आहे. गति व चैतन्य देत आहे. व आपल्या उद्देशानुरूप त्यांचें नियमन करीत आहे. म्हणजे आकाशांत व काळांत. सर्वत्र ईश्वराचें तेज व्यापन राहिलें आहे: क्रियारूपानें, जीवनरूपानें किंवा आधार या रूपानें प्रत्येक वस्तंत ईश्वराचें तेज वसत आहे. युद्धि पावणें, क्षय होणें, किंवा नवीन रूपान्तरें प्राप्त होणें, हे जे व्यापार जड जगतांत नेहमीं चालळेले असतात ते आपल्या इंद्रियांत ईश्वराचें सामर्थं प्रगट करितात. या जगताचें अस्तित्व, त्यांतील गति व त्याचें जीवन, हें सर्व ईश्वरापासन आहे. जडकोटि. उद्धिजकोटि. व प्राणिकोटि यांमधील जे नानाविध पदार्थ व त्यांच्यामधील गुरुवाकर्षण, उष्णता, विद्युत इत्यादि व्यापार, रासायनिक व्यापार, वनस्पतींच्या व प्राण्यांच्या जीवनिक्रया अथवा शरीराचे व्यापार, हृदयांत सहजज्ञान जागृत होणें. किंवा विचारानें तें प्राप्त होणें या साऱ्या गोष्टीत ईश्वराचें सामर्थ्य किंवा तेज कमी अधिक मानानें-म्हणजे वस्तंचे ठायीं मळारंभी ज्या प्रमाणानें क्षमता ठेवण्यांत आली आहे त्या प्रमाणानें-स्यक्त होत आहे.

( १९ ) साधकाचा असा विश्वास आहे की जोवास्मा हा नैतन्यरूप आहे, व त्याला पृथक् अस्तित्व आहे. तो द्रव्याचाच प्रकार, किंवा क्रिया, किंवा गुणधर्म नाही. विषयांने, पदार्थांचे प्रहण करणे, विचार, इच्छा, युखदु:खांचा अनुभव, सदसद्विचेक इत्यादि नानाविध शक्ति त्याचे टायी आहेत. आणखी, आत्मा हा अमर आहे, मृत्यूने त्यास वेहापासून सोडबिल्यानंतरही तो असतो; अधी साधकाची अद्धा

आहे. जीवात्मा हा एकच असन स्याचें ईश्वराशीं ऐक्य किंवा तादात्म्य आहे, मायेमुळें किंवा मानवी अज्ञानामळें तो प्रथकत्वाने भासतो असे साधकांस वाटत नाहीं, जीवारम्याला प्रयक् अथवा स्वतंत्र अस्तित्व आहे तरी तें ईश्वराच्या आधीन अमें आहे. आत्मा हा ईश्वररूप तेजाचा एक किरण आहे किंवा त्याचेंच प्रतिबिंब आहे असे नाहीं, साधकास आणखी असे वाटतें की जितके म्हणून मनुष्यप्राणी आहेत तितकेच आत्मेही आहेत. आत्म्याच्या संबंधानें जी ही एकं-दर मर्ते संगितली ती सत्य आहेत अशी खातरी बाळगण्यास जरी परेसा परावा आहे तरी या एकंदर मतांत जो कांहीं संदेहाचा किंवा शंकेचा भाग आहे त्या सर्वाचें निवारण करण्यास आपण असमर्थ आहों असें साधक कवल करितो. आतम्याचे स्वरूप काय आहे. त्याचा उद्भव कोठन आहे. त्याचे अस्तित्व कशा प्रकारचें आहे व त्याची पढें गति काय आहे. परमात्म्याशी त्याचा संबंध काय भाहे. ईश्वरानेंच त्याला उत्पन्न केला आहे किंवा तो ईश्वराबरोबरच अनादि आहे व्याविषयी आपणांस पूर्ण व यथावत ज्ञान आहे असे म्हणण्याचे धाडस साधक करीत नाहीं. तरी साधकाचा एवढा विश्वास आहे की ज्याप्रमाणें जड विश्वांत परमेश्वराचें सामध्ये दिसन येतें. त्याचप्रमाणें आत्म्याच्या प्रांतांत त्याचेंच सामध्यें भात्म्याच्या उन्नत आकांक्षा व कार्य ह्यांच्यादारें हम्मोचर होत असतें.

(१२) सर्वं सजीव व निर्जीव स्पृष्टीचें पालन व नियमन ईश्वराची इच्छा एका सर्वसाधारण व सर्वदा सारख्या अशा योजनेच्या द्वारें करिते, व ज्यांचे ठायीं विज्ञान व स्वतंत्र इच्छा आहे अशा जीवांचें पालन व नियमन तीच ईश्वरी इच्छा सर्वसाधारण व विशेष अशा योजनेच्या दोन प्रकारांनी करिते, असा साधकाचा भर्वसा आहे. हे जे योजनेचे दोन प्रकार आहेत त्यांची प्रशृत्त ईश्वराच्या यशाची अमिष्टद्धि व्हावी व सर्व जीवांचें कल्याण व्हावें याकडे आहे. शिवाय हा जो विशिष्ट योजनेचा प्रकार आहे त्यायोंगे ईश्वर जोवांस सदाचारांचें विक्षय हा जो विशिष्ट योजनेचा प्रकार आहे त्यायोंगे ईश्वर जोवांस सदाचारांचें विश्वर या कपाने शारीरिक पाल्या किंवा द्वातत ते, किंवा अन्तर्यामीं जें कांही समाधान किंवा उद्देग, उन्नति किंवा अवनति वाटते तीं सारी ईश्वरांने आपल्या नियमांची असल्यजावणी करण्याकरितां ठरविकेळी भळें आहेत. अन्ना तच्हेंने ईश्वर आपणा मनुष्यांच्या आचरणाचें नियमन करीत असतो. एरेतु आपल्या दिकाणी आचरणायंवंघांनें जी स्वेच्छा व मर्यादित असे स्वातंत्र्य ठेविकेळें आहे. स्याच्याकीं वा ईश्वरी नियंतृत्वाचा विरोध येतो असे काटण्याचें कारण वार्दा.

निदान ज्या आचरणाचे बरे बाईट परिणाम आपल्या ध्यानांत आधींच येतात, व प्रयत्न करून वर्तनाचा एक मार्ग टाळावा व दुसरा अंगिकारावा असे सामध्ये ज्या गोष्टीसंबंधानें आपल्यांत आहे स्या गोष्टींत तरी ईश्वरी इच्छेचा आपल्या मर्यादित स्वतंत्र इच्छेशी विरोध नाहीं. असो. या जगतांत, ईश्वरानें ठरविळेली आचरणाची फळें नियमानें व पूणेपणें आपला परिणाम करितातच असें नाहीं. पुष्कळ वेळा विलंब होतो; कधीं कधीं दुराचारासच उत्तेजन मिळत आहे असें बाटतें आणि पुष्कळ वेळा सदाचाराचा दुष्परिणामच झाल्यासारखें वाटतें. ह्या-योगें आपळें मन क्षणमात्र शंकित होतें, तथापि ईश्वराची एकंदर योजना व व्यवस्था सदाचारास उत्तेजक आहे याविषयी शंका कायम रहात नाहीं.

( 93 ) साधकाचा असा विश्वास आहे की. आपला सध्याचा जन्म आपल्या परीक्षेकरितां व पुढच्या तयारीकरितां आहे. सद्गण व धर्मशीलता ह्या बाबतीत आपणास कसास लावन पहार्वे व शिक्षण द्यांचे व पढच्या जीवनकमाविषयी योग्य पात्रता आपल्या ठायी यावी यासाठी आपले सध्याचे आयुष्य आहे. भाषण आह वाटेला जाण्याचा संभव असतो. आपल्या मार्गात मोहाचे प्रसंग येतात: चित्तांत दुर्विकार उत्पन्न होतात व न्याय्य व योग्य कोणतें तें बहधा आपणांस ठाऊक असन त्यापासन मोहामळें किंवा दविकारामळें आपण परावृत्त होत असतों: ह्या गोष्टीबरून असे दिसतें की आपली परीक्षा होत आहे व आपण हमास लाविले जात आहोत. अशा ह्या अडचणी, मोह आणि धोके संसारांत भाहेत व आत्मसंयमन करावें व स्वतःला योग्य वळण लावावें व पढच्या सुखाकरितां सध्याचें दुःख सोसावें अशी वृत्ति बनविणें आवश्यक होतें. म्हणजे आपली सध्यांची स्थिति केवळ परीक्षेची नव्हे. तर शिक्षणाचीही आहे. शिवाय भापली उन्नति करून घेण्याची जी पात्रता आपल्या ठायी ठेविली आहे त्यावरून बर सांगितलेल्या सिद्धान्तांचें आणखी समर्थन होतें. अनुभव येऊन आणि आपलें सामर्थ्य व क्षमता यांचा विकास करून आपली उन्नति करून घेण्याची पात्रता आपल्यांत आहे हें खचित आहे. म्हणजे एकंदरीने इंद्रियांवर जय मिळवावा. त्यांवर पगडा बसवावा हैंच सदाचरणाचें मुलतश्व आहे आणि ईश्वराची इच्छा समाचानकृतीनें मान्य करावी असेच आपणांस संसारांत शिक्षण मिळत असतें. आपछे सच्याचे आयुष्य परीक्षेची स्थिति आणि सदाचरणाची किंवा सुविनयाची शाळा होण्यास विशेष प्रकाराने योग्य आहे. याचे कारण असे की. आपस्या मार्गात मोह असतात व स्यामुळे आत्मसंयमनाचे शिक्षण आपणांस मिळतें. जगा- कडे व त्यांतील दोषांकडे किंवा उणीवांकडे पाहून आपण ईश्वराच्या आधीन आहोंत अशी मनोष्टित बृद्धिंगत होते आणि मोहाचे प्रसंग पुष्कळ काळपर्यंत सतत आल्यामळें आपल्या सदाचारव्रतींचा विकास होण्यास साधन मिळतें.

(१४) आतमा अमर आहे व त्याने ह्या जन्मांत जे पापपण्य केलें असेल तदनुरूप परलोकी त्याच्या बांड्यास सख व दःख येईल असा साधकाचा विश्वास आहे. हें सुखद:ख कोणत्या विशेष प्रकारानें दिलें जातें. हें गृढ काय आहे त्याचा उमज आपल्याला पडावयाचा नाही. ह्या शरिशंत बसति करण्यापूर्वी आत्म्याचे अनेक जन्म झाले आहेत की काय व पढेंही त्यास एका पाठीमागन एक अनेक जन्म की ज्यांची उच्चनीचता ह्या जन्मीच्या त्याच्या वर्तनावरून ठरणार आहे. असे त्यास ध्यावयाचे आहेत की काय. किंवा पनरुत्थानाच्या दिवसापर्यंत आस्मा निदाबस्थेंत राहतो व त्या दिवशीं न्याय घेण्याकरितां मनुष्यदेह धारण करून उठतो. किंवा तो पावन करणाऱ्या लोकांत श्रुद्धिव्यापार करीत राहतो असे आहे की काय. त्याचप्रमाणें आपल्या आत्म्यास कोणत्या प्रकारच्या सक्ष्म देहाचें आवरण आहे. मृत्युनंतरच्या अवस्थेत कोणत्या प्रकारच्या सखरःखांनीं तो परिवृत असतो. हे जे सारे प्रश्न आहेत ते कळण्याजोगे नाहीत. त्यांवर अंध-काराचें आवरण आहे व तें काढणें आपणास प्रतिसिद्ध आहे. स्वर्ग व नरक ह्यांविषयी आपणांस वास्तविक कल्पना करतां येत नाहीत हें साधक कबल करितो. तरी तेथें जी सखदःखें अनुभवावयाची असतील ती ज्या सुखदुःखांचा आपणास इंद्रियमय शरीराच्या दारें प्रत्यय होतो तशा प्रकारची नसतील अशी त्याची पूर्ण खात्री असते. आणली ईश्वराचा न्यायीपणा आणि दयाळूत ह्यांवर त्याचा भरंवसा असल्याकारणाने साधकास असे बाटतें की, ह्या स्ट्रीतील कोणत्याही आत्म्यास शाश्वत अधोगति व दुःख प्राप्त होणार नाहीत. कारण, ईश्वराच्या राज्याची रचना किंवा व्यवस्था तशा प्रकारची नाही. आत्म्याच्या क्षमतेची वृद्धि व्हावी. सर्व सामध्यींचा विकास व्हावा असाच त्या योजनेचा उद्देश दिसती. व म्हणून कोणताही आत्मा नष्टप्राय व्हावा अशा इपाने ईश्वराच्या दयात्रील योज-नेचा शेवटचा परिणाम कधींही होणार नाहीं. ईश्वराचें शासन किंवा दंढ शाश्वत आहे असे मत साधकास मान्य नाहीं. कारण मर्यादित आयुष्यांत केलेल्या पापा-बहुल अनंत काळपर्यंत शासन भोगावें लागेल हें मत ईश्वराच्या स्वभावाविषद आहे. कारण, ईश्वर दयेचा सागर, पूर्णपूर्णे न्यायी व सर्वज्ञ असा आहे.

- (१५) साधकावा असा विश्वास आहे की, मनुष्यावर आपल्या सर्व कर्मांची जवाबदारी असून, आस्मविजयाचें सामर्प्य त्याच्यामध्यें ठेविलेलें आहे. तथापि, विश्विष्ट काळ, आज्वाज्वी परिस्थित, त्याचें शिक्षण, त्याच्या एकंदर स्वभावाची धडण, समाजस्थिति ह्यांचा त्याच्या स्वातंत्र्यावर कभी अधिक परिणाम होत असतो. पूर्वजन्मीच्या सत्कृत्यांचें अगर दुष्कृत्यांचें कळ, प्रारच्य, सत्त्व, रज, व तम ह्यांचा झगडा, देवांचा व श्वतांखेतांचा जुळ्म त्याला वाटेल तसें बागावयास स्वातंत्र्य आहे व दैवाच्या सर्वस्वी आधीन आहे. अशा ह्यासंबंधानें निरनिराळ्या कल्पना प्रचलित आहेत. ह्यांतील मध्यममार्ग साधकास पसंत आहे.
- (१६) घरीरविषयक सुखदुःख हा केवळ भापत्या अझानाचा परिणाम होय. परंतु नैतिक दुःख, पाप यांच्या अस्तित्याचे गृह उक्ठलप्याचें सामध्ये आपत्यांत नाहीं हें साधक प्रांजळपणें कनूळ करितो. तथापि आपळे येथोल जीवन हें आपल्या भावी उन्नतीची तथारी करण्यासाठी असावें. आणि हें जर खरें तर दुःख, प्रसंग ही मार्गात असत्यावांचून आपळे सामध्यांची वाढ होणें नाहीं. आचारस्वातंत्र्य म्हणजे पापाचरणाची शक्यता असें जरी साधकास वाटत नाहीं, तरी पापाचें अस्तित्व त्यास मान्य अस्तृन, असल्य, अम, चूक, सत्याचा व सहुणाचा अभाव, अशा प्रकार पापाचें वंघानें स्पष्टिकरण देण्याच्या भागनाडीत साधक पदत नाहीं, पापाचें मूळ कारण त्यास झानतातीत आहे व देवाची योजना, देवाची ज्यवस्था ह्याविषयीं आज जे आपणास झान आहे त्याच्या साहाय्यानें आज आपन्त्याला ह्याचा उपज पढत नाहीं असा साधकाचा विश्वास आहे.
- (१७) मनुष्यप्राणी जन्मतःच पापी जन्मतो, व अगरी पहिल्या जोडप्याच्या पापाचें हैं फळ शाहे हैं मत खरें नाहीं व परिपूर्ण व पूर्णव्यापी जो परमेश्वर स्याच्या न्यायीपणास जोभणारें नाहीं.
- (१८) कांडी माणसानी अनंतकालपरैत नरकवासांत रहानें, व कांडींनी अनं-तकालच्या खुलाचा आस्वाद प्यावा अशी देवाची योजना आहे असे मानणें हें देवाच्या स्वरूपाशी विसंगत आहे.
- (१९) दररोज परमेश्वराची प्रार्थना करण्याची आवश्यकता साथकास मान्य आहे. आपल्या अंतःकरणाच्या उन्नतीसाठी परमेश्वराठा शरण जाणें, आपळे अंतः-करण स्वास अर्पण करणें व आपल्या अडचणी त्यास निवेदन करणें हैं आपल्या उन्नतीच्या दश्चीनें अर्थेत अगरयाचें आहे. संसारांत आपल्याठा अडचणी येतात

त्या बेळी आपण परमेश्वराचें साहाय्य अवस्य मागावें, त्याची करूणा भाकावी व त्याचें आपळा मागदर्शक व्हावें अशी आपण अवस्य याचना करावी. परंतु प्रार्थना मान्य करणें अगर न करणें हें परमेश्वराच्या इच्छेवर ठेवावें.

- (२०) अंतःकरणपूर्वंक झालेल्या पश्चालापाच्या द्वारें आस्म्याची उन्नति होते हें मत पूर्णपणें विश्वसनीय आहे. तात्कालिक अगर मृत्युशय्येवरील पश्चालाप अशा प्रकारें परिणामकारक होत नाहीं. पश्चालाप जर खरोखर परिणामकारक व्हावयास पाहिजे, तर त्याच्यानंतर ज्याबहल पश्चालाप व दुःख झालें तें आचरण अगर ती चूक पुन्हा न करण्याचा रह निश्चय पाहिजे. अशा प्रकारें रह निश्चय करणें, व मोहास वशा न होतों, निश्चयानुसार वर्तणें ह्यांच्या योगे पूर्वीचें दुःख, यातना व पश्चालाप ह्यांच्या द्वारें आपल्या आत्म्याची जनति होत आहे असा अनुभव येत जातो. पश्चालाप केटहांही उत्तरा झाला असे म्हणता येत नाहीं. पश्चाल्तस अंतःकर-णाच्या मानुष्यावस परमेश्वराची कृपा केटहांही होते, म्हणून आपल्या नित्याच्या प्रयोचम्पें, ज्या ज्या चेळी आपलें पतन होतें त्या त्या चेळी, देवाच्या कृपेचा आपल्यावर वर्षोच कृषा के आपल्या प्रयोच ज्यां चेळी अपलें पतन होतें त्या त्या वेळी, देवाच्या कृपेचा आपल्यावर वर्षोच कृषा के आपल्या प्रयोचा प्रविचा करींची.
- (२१) साधकाचा असा विश्वास आहे की, मिक्त, प्रार्थना, परमेश्वराच्या इच्छेनुसार वर्तन, मनुष्य व परमेश्वर ह्यांजवरील प्रेम व सदाचरण ह्यांच्याद्वारें त्याचा
  तरणोपाय होतो. प्रेम व भिक्त ह्यांच्या अभावी होणारा पश्चालाप, किंवा केवळ
  परोपकाराची कार्यें अगर कष्टमय ब्रतें वैकल्यांचा पसारा, संपूर्ण आत्मज्ञान, अगर
  परमेश्वराशी एकरूप होणें, अगर यज्ञयागादि कृत्यें करणें यांवर, जरी हे व असे
  उपाय पुष्कळ धर्मपंथांस मान्य आहेत तरी, साधकाचा विश्वास बसणार नाहीं.
- (२२) साधकाचा असा पूर्ण विश्वास आहे कीं, सब पुरुष व सर्व क्लिया ही पर-मेश्वराची लेंकरें आहेत. त्याच्या रष्टीनें मनुष्या मनुष्यांत मुर्जीच भेदमाव नाहीं. अक्षा प्रकारें भेदमावाचा त्याच्यावर आरोप करणें हैंही मनुष्यास उचित नाहीं. जो कोणो त्याचेवर भेम करितो व त्यास भ्यावयाचें तेथें मिकन वागतो त्याचा परमेश्वर स्वीकार करितो.
- (२३) आत्मसंमयन, परमेश्वरावरील पूर्णे निष्ठा ह्यांच्याद्वारें मनुष्य मोहवश न होतां बागतो त्या वेळी त्यास परमेश्वराच्या सांनिष्याचा लाभ होतो व परमेश्वराचें प्रेम, पावित्र्य, न्यायीपणा ह्यांचा त्यास प्रत्यक्ष अनुभवानंद प्राप्त होतो, व त्याच्या सेबेंत, त्याच्या सहवासाच्या आनंदामध्यें तो निमम होतो. हेंच भक्ताचें तारफ

होय. ह्या देहाचा त्याग करून अन्यत्र पुनश्च चैन भोगण्यासाठी जाणें, किंवा आप-णच ब्रह्म आहोंत अश्वी लटकी करूपना करून घेऊन त्यांतच निमम असणें, किंवा आत्मा व परमात्मा एकच होत असें मानणें, अगर वासनाविरहित होऊन निर्वा-णात्रत जाणें इत्यादि मर्ते निरिनराळ्या धर्मांच्या अगर पंथांच्या असिमानी जनांस कितीही प्रिय असली तरी हीं मर्ते वैषयिक अगर काल्पनिक होत असें साधकास वाटतें.

(२४) परमेश्वर सावयवरूपानें इहलोकी अवतरतो, म्हणजे मनुष्यरूपानें आप-स्थामध्ये वावरतो अद्या विश्वासाची कांहीं जरूरीही नाहीं व तो विवेकाच्या कसास उतरतही नाहीं. परमेश्वर आपल्या कृपेचा वर्षाव कित्येक व्यक्तींवर \* करतो व ह्या व्यक्ती परमेश्वराच्या सामध्यींचें, प्रेमाचें हान इतर जनांस करून देतात. ज्याप्र-माणें कुंमार निरनिराळीं, निरनिराळ्या आकाराचीं व निरनिराळ्या कार्यासाठीं पात्रें तयार करितो. त्याचप्रमाणें जगांतील सर्व योदे. सर्व साधुसंतादि पवित्र माणसें.

Stopford A. Brooke.

(३) जेथ जेथ ज्या ज्या काळी उप होय धर्मग्ठानि । सत्य झान लोपुनि अवधें जन होती बहु अझानी ॥ नयनीति टाकुनि सकळ रत होती असदावरणी । तेथ तेथ प्रभु जगशास्ता । निर्मितो धर्मनयत्राता ॥ मक्तराज वंद्य समस्ता । परि खातें प्रभु न गणावें ॥

<sup>\* (1)</sup> God sends special agents when circumstances are ripe for their advent.—Cousin.

<sup>(2)</sup> At certain times in national or world History when He sees that evolution has reached a certain point, He sendsand it has so frequently occurred that it may be called a law-a
new soul into the world charged with power, not with superhuman power, but with human power raised to the utmost
point it can reach at that period of human development. A
genius, as we call it, is born. A new start is given to the world,
an elect soul is sent forth to do a vast work.

इष्ट कार्यासाठी प्राणाची आहुति देणारे जन ह्या सर्वांचा जनक तो परमेश्वरच होय आणि हे सर्व परमेश्वराचें सामर्प्य व कृपा यांची साक्ष पटवितात. निर-निराळ्या अवतारांची अशी व्यवस्था ठावल्यावर कोणीही अवतार कुमारीच्या पोटी जन्मळा असल्या खुळसट गोष्टीवर विश्वास ठेवण्याची आवस्यकता रहात नाहीं.

(२५) भक्ताचा असा विश्वास आहे की, परमेश्वर ह्या वाह्य विश्वात त्याचप्रमाणें आपापल्या अंतःकरणांत आणि सवै इतिहासांत आपकें स्वरूप प्रकट करीत आहे. त्याचें प्रकटीकरण ह्या ठिकाणी नेहमींच अनुभवास येतें. ज्या ज्या वेळी विशेष साम-च्यांची माणसें तो पाठवितो, त्या त्या वेळी कोणी धमंतत्त्ववेता, व भविष्यवादी म्हणून जगावर छाप बसवितो; कोण जगविष्यात कवि होऊन आपल्या मधुर-काव्यानें सर्वास वेड छावितो; कोणी आपल्या अछौकिक वक्तृत्वानें सर्वास वश करितो व कोणी सत्कार्यासाठी आपला प्राण खर्ची घालतो. हीं सर्व माणसें पर-मेश्वराचें विशेष सामध्यें दाखवितात, परमेश्वराच्या विशेष गुणांचा लाभ जनांस करून देतात. हींच माणसें प्रमाणतः देवाची इच्छा प्रकट करीत असतात. ह्यावरून सर्व धर्मप्रयाचें अञ्चांतत्व सापेक्ष आहे असे दिसून येईल.

(२६) जगाचा इतिहास असें दाखियतो की, सर्व ठिकाणच्या लोकांस निरनिराळ्या प्रकारच्या अझानमूलक धर्मविचारांच्या रिधर्तीत्न निघृन जावें लगालें. परंतु ह्या स्थितींत्न निघृन ज्या वेळी त्यांस विश्वाचा कर्ता एक परमास्मा परमेश्वर आहे हैं झान होतें त्यानंतरही काष्ट्रपाषाणांच्या मूर्तींची पूजालवों करणें हा निवळ वेढे-पणा आहे. आणि ह्या स्थिति काष्ट्रपाचा केत्रपाचा मूर्ति लगाते असा नेहमींचा जो युक्तिवाद लहविष्णांत येतो तो खर्र पद्माचा अञ्चलवाच्या दृष्टीला पटत नाहीं. तथापि धर्माची उन्नत स्थित गाठेपर्यंत, म्हणजे उन्नत धर्माची कल्पना होईतों प्रतिमाप्जनाचें स्थान धर्ममाणीत आहे. नाहीतर मनुष्य पुढें जावयाच्या ऐवजीं मार्गे जाईल. परंतु देशांतील विचाराची ही अवनत स्थित एकदां निघृन गेल्यानंतर, व जाना परमेश्वराच्या गुद्ध स्वरूपाचें जाव नाना परमेश्वराच्या गुद्ध स्वरूपाचें जाने काना मार्याचा वीचत्व प्राप्त करून देणारें आहे. आम्बी देव मानलेल्या मूर्तींना माणसांहुन दुबळ्या बनवितों, व आमची देवाची कल्पना अस्येत नीच कोटीप्रत आमही नेतों. ह्या देवाच्या मार्ग कामचे वेवाची कल्पना अस्येत नीच कोटीप्रत आमही नेतों. ह्या देवाच्या मार्ग कामचे वेवाचे कल्पना अस्येत नीच कोटीप्रत आमही नेतों. ह्या देवाच्या मार्ग कामचे वेवाचे प्रसंग आम्बी लेतां, त्यां अस्येत कामी कहन

देवाच्या उच स्वरूपाचा भाम्ही पूर्ण नाश करितों. अशा स्थितीत भामचा सर्व सारासार विचार नष्ट होतो व भामची बुद्धि व अक्कल लंगडी पडते.

- (२०) छप्टिनियमंविरुद्ध घड्न येणारे प्रकारांची म्हणजे चमत्कारांची खरें पहातां कांहीं जरूरी नाहीं व ते विश्वासपात्रही नाहींत. जेव्हां कोणी अमुक अमुक चमत्कार पाहिल्याचें, अगर केल्याचें किंवा ऐकिल्याचें सांगतो त्या वेळीं सृष्टिनियमांवा संकोच झाला, सृष्टिनियमांविरुद्ध कांहीं प्रकार घडके असे मानण्यापेझां त्यांचाव कांहीं गैरसमज झाला, असेंच मानणें बरें. अमंजीबनाच्या बावतींत ह्या चमत्कारांचें कांहींही कार्य नाहीं. व्यक्तिमात्राची उन्नति अगर अवनति ह्या चमत्कारांचें सांहींही कार्य नाहीं. जो मनुष्य चमत्कार करतो म्हणतो तो नेहमीं सत्य उपदेशितो असें कांहीं नाहीं. उल्ट्रपक्षी ह्या सर्व विश्वाचा युयंत्रित चालकेल सर्व व्यापार, परस्परिवरीधी प्रकार अस्नुनही नियमबद्ध रोतींने चालकेले सर्व व्यवहार हाच धमिनशाच्या ह्यांनें मोठाच चमत्कार व ह्याच्याच योगें त्याचा विश्वास हव होतो. तो रह व्हावयास नियमांचें उद्घंषन झालेलें पहावयाची कांहीं जरूरी नाहीं.
- (२८) वैराग्य व आपल्या शरीराला यातना देळन निरनिराळे प्रकार करणे, रानावनांत जाऊन शरीरास कष्ट देळन साधन करणे द्यांची कांद्वीच आवश्यकता नाहीं. खाच्या योगे आम्ही आमच्या जीवनाचें जें साध्य त्यासच मुळी मुकतों. संसारांत राहुन आत्मसंयमनाच्या द्वारें, रयाचप्रमाणें स्वतःच्या व इतरांच्या अनुभवांच्या द्वारें मिळणाऱ्या विष्कृषास संसारत्याग केल्यानें मगुष्य मुकतो. संसारत्याग प्रष्टिनियमाच्या विष्कृ आहे. बहुत लोकोनी अगर सर्वानी संसारत्याग करणें ही मोठी भूल आहे. एखाद दुसऱ्या व्यक्तीनें संसारांतील विरोधास तोंड देतां येत नाहीं म्हणून संसारत्याग करून जर एकांत परकरिला व पवित्र शील राखुन त्यानें आपला कम आक्रमिला तर त्याला कोणी दोष देणार नाहीं. पण हें कांही सार्वत्रक च्येय नन्हे. तयापि योग्य वेळी आपली सर्व कर्तव्यं यथासांग केल्यानंतर संसारांतृत अंग काहून घेळन एकांतवास परकरणें हें प्रत्येक मनुष्यास लागू आहे असेही मानावयास हरकत नाहीं. त्याचप्रमाणें ज्या समाजांत

<sup>\*</sup>गिरह तजे तो मठही बनावे उदम तजे तो फेरी

• इदम तजे सिख शाखा धुंडे मित मायाने घेरी—कवीर.

क्षगर देशांत ऐपआराम फार बाढला आहे, अवास्तव कार्यासाठी धनाचा अप-ध्यय होत आहे, नीतिअनीतीचा धरबंद राहिलेला नाही, तेर्ये आपस्या सांसा-रिक सर्व युखावर लाथ मारून लोकांस जागृत करण्यासाठी, खरा मार्ग दाखवि-ण्याच्या हेतूनें एक अगर काही निवडक व्यक्तीनी संसारस्याग केला तर अधा स्यागाचा इष्टच परिणाम झाल्यावाचून राहणार नाही.

- (२९) सार्वजनिक प्रार्थना, उपासना अत्यंत लाभदायक होत. मात्र व्यक्तिगत प्रार्थना व उपासना यांची त्यांत भर पढली पाहिजे. सार्वजनिक प्रार्थनेच्या वेळीं सर्व दर्जांची माणमें, लहान थोर, गरीब श्रीमंत, बिहान अबिहान, सर्व एकत्र येतात, देवापुढें सर्वांची योग्यता सारखी आहे, हें लक्षांत येजन कोणास गर्व असल्यास त्याचा ऱ्हास होतो व आपण सर्व एका परमेश्वराची लेंकरें आहोंत ब परमेश्वर परमात्या आपण पिता आहे हें प्रत्यक्ष अनुभवास येतें.
- (३०) धर्मोपदेशकांची नियमबद्ध संस्था असर्णे जरूर आहे. परंतु हा पिढिजाद धंदा झाल्यास व अखिल जनतेपेक्षां आपले हितसंबंध निराळे आहेत असा भाव उरपत्र होऊन आपल्याकडे हे लोक श्रेष्ठपणा घेऊं लागल्यास हा कम हानिकारक आहे. स्टप्पन खास केव्हांही उत्तेजन देणें योग्य नाहीं. त्याचप्रमाणें आपण हेंही छक्षांत ठेविलें पाहिजे कीं, अशा प्रकारच्या संस्थेचा घटक असणें ही कोहीं जन्मिद्द हक्षाची बाब नव्हें, किंबा त्या त्या छुढ़ंबांत जन्म पावले स्टप्पन त्या कार्योसाठी देवानें योजलेली ही माणसें असेंही केव्हां स्टपतां यावयाचें नाहीं. धर्मसंस्थेच्या सुल्यवस्थेसाठी अशा संस्थांची आहम्यकता असते. आणि केवळ धर्मकार्य करण्याकरिता आपलें आशास्त्याणी माणसें घर्मकार्य करण्याकरिता आपलें आस्त्रात्या आपलें आस्त्रात्या जन्मतीसाठीं व प्रसारासाठीं अर्थत आवश्यक आहेत यांत कांहीं संस्थ नाहीं.
- ( ११ ) सार्वजनिक उपासना व प्रार्थना करण्यासाठी सुंदर व मोठी मंदिरें व भजनाठवें ठिकठिकाणी असठी पाहिजेत. अशी मंदिरें उत्तम रीतीने श्रंगारणें, सुमधुर वार्चे लाविणें, इ॰ साधनांचा फायदा घेणें हें विशेष प्रसंगी उपासना व प्रार्थनेच्या वेळी उत्तेजक होतें. मात्र ह्या बाह्य उपकरणांसच सर्व महस्व मिळून सुख्य कार्य मागें पडतां नये.
- (३२) धर्मसंस्थांनी वार्षिकोत्सव व दुसऱ्या विशेष प्रसंगानिमित्त उत्सव करणें जरूर आहे. कारण, आपली एकंदर समाजरवनाच असी आहे की, असा

प्रकारचे विशेष प्रसंग षडबून आणिल्याने नित्य व्यवसायामध्ये रंगळेल्या जीवास चोडा विसावा मिळतो; व देवाकडे व धर्मकार्याकडे आपळे लक्ष असणे अगत्याचे आहे अशी जागृतिही हे उत्सव करून देतात. संसारांतील चिंता, प्रसंग व सुखदु:खें ह्यांनी मनुष्य कथीं कथीं इतका व्यथित होऊन जातो की अशा उत्स-वांच्या योगें त्यास मिळणारी शांति व धर्माचा उत्साह त्यास अत्यंत काभदायक बाढतो.

- (३३) संसारांतील कित्येक प्रसंग योग्य प्रकारच्या धर्मसंस्कारांसहितच पार पाढले पाहिजेत. उदाहरणार्थ, जन्म, धर्मप्रवेश, विवाह, खृत्यु इ० जे प्रसंग येतात त्या वेळी परमेश्वराची उपासना अवस्य व्हावी. अशा कार्याधी ज्यांचा ज्यांचा निकट संबंध येतो त्यांस त्या त्या कार्याचें व प्रसंगांचे महत्त्व कळावें, त्यांची जवाबदारी त्यांस कळावी म्हणून परमेश्वरापाशी प्रार्थना व्हावी. धर्मानेंच हीं कार्ये विहित व अवस्य होत असें ठरवादें. व अशा सवे प्रसंगी योग्य प्रमाग्णावर गोरगरिवांस दानधर्म करून प्रसंगांचा गंमीरपणा कायम राखावा. ह्याच- हरीनें श्राद्धासारखे प्रसंग कुटुंबांत घडवून आणावे.
- (३४) धर्मशिक्षण धावयाचें तें असे असावें की त्याच्या योगें निःस्वार्णवृद्धि, स्वार्थत्याग, ह्यांकडे दृत्ति अधिक वळावी. दया, क्षमा, परोपकार, आत्मसंयमन, ह्यांकडे जितका अधिक कळ होईल तितका इष्टच समजावा. मनुष्याची दृत्ति साधारणतः स्वार्थपर आहे म्हणून वरील प्रकारचे कळ ह्या दृतीस आळा घाल-तील. धर्मकार्याविषयीं जीवंत जाएत आस्या ही एक अमोलिक व अल्प प्रमाणा-वर अनुभवास येणारी देणगी आहे. हिच्या वाढीस प्रत्यवाय करूं नये. मात्र ह्या आस्थेचें रूपांतर धर्मवेडांत कथीं कथीं होण्याचा संभव असतो एवढें रुक्षांत देवार्वे.
- (२५) स्थलमाहारम्य किंवा तीर्थस्थलमाहारम्य यांत कांहींच अर्थ नाहीं असे नाहीं. लोक सुद्दाम तीर्थयात्रेच्या निमित्तानें दूरदूरच्या देशीं जातात, तेव्हां तेथील मनोहर देखावे, स्ष्टीचें सींदर्थ, ऐतिहासिक महत्त्व ह्यांचा मनावर परिणाम होऊन स्थलमा-हारम्यानुसार धर्मेबुद्धि जागृत होते. धर्मजीवनाच्या वाढीला अशा बुद्धीनें होणाऱ्या यात्रांची मदत होते. परंतु असुकच स्थल मात्र पित्र अशी भावना झाल्यास तें एक प्रकारचें धर्मवेड अहंतामूलक आहे हें लक्षांत ठेवून वागरुं पाहिजे.
- ( २६ ) साधुर्सत, इतर थोर व पवित्र पुरुष द्यांच्या सहवासाचा व्यक्तीच्या चारिज्यावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम होतो व त्यायोगै आपरी धर्मबृद्धि जाग्रत

होते यांत काहीं संशय नाहीं; तथापि कित्येक धर्मपंचीमध्यें, ग्रुव, मध्यस्य, अगर उपदेशक यांचें इतकें महत्त्व वार्णिकें आहे कीं, आत्मप्रयत्नानें मनुष्याका आपको उन्नति साधणें जणूं काय अशक्य आहे असें कोकांस वादं कागतें. अशा प्रकारच्या विचारास जितका विरोध होईक तितका थोडाच आहे.

- (३७) देव व मनुष्य यांच्यांत मध्यस्यी करणाराची अगर पापापासून सोडवणृक करणाराची आवश्यकता कित्येक धर्मांत अगर पंथांत अतिशय प्रतिपादिली
  आहे. त्यासुळें आपली उन्नति आपल्या स्वतःच्याच प्रयत्नांवर सर्वस्वी अवलंबून
  आहे या तत्त्वाच्या लोकांना विसर पडण्याचा संभव असतो. आपल्या आष्यारिमक
  उन्नतीसाठी दुसऱ्याचें सदाचरण, दुसऱ्याची सत्यिनष्ठा कांही उपयोगाची नाहीं.
  साधुरंत अगर धर्मवावतीतील इतर थोर अधिकारी पुरुष यांच्याशी सहबास
  केल्यांने लाभ होतो. त्यांचें महत्त्व कभी करणें नाहीं. परंतु:त्यांच्या साहाय्यालाही
  सीमा आहे. कितीही थोर पुरुष असला तरी तो आपर्के स्वतःचें कल्याण करून
  केवळ त्याच्या प्रयत्नांचें आच्यारिमक कल्याण होणें शक्य नाहीं. ज्यांनें
  त्यांचें आपल्या स्वतःच्या प्रयत्नांनें आपर्णी स्वतःची उन्नति साधिली पाहिजे.
  एका व्यक्तीनें सर्वांच्या ताराणाची हमी घेणें हा विचार आपल्याला देवाच्या
  एकंदर व्यवस्थेवा जो अनुभव आहे त्यांचे विद्व आहे.
- (३८) प्रत्येक व्यक्तिमात्राच्या विवेकाच्या सांगीचें त्यास अत्यंत महत्व आहे. विवेकाच्या सांगीपुढें राजकारण, पक्षभेद अगर सामाजिक अङचण वगैरे यांचा कांहीं उपयोग नाहीं. मात्र विवेकाची सांगी नीतिबाह्य व त्याचप्रमाणें दुसऱ्यांच्या रास्त अधिकाराचा प्रतिकार करणारी नसावी. कोणीही एक मनुष्य अगर जनसमूह आपण महणतों तेंच ईश्वरप्रणीत व अञ्चांत सत्य असे म्हणूं अगला, तर हैं मत असत्य असल्यामुळें ह्यास कसून विरोध केला पाहिजे. कारण एकदा ही विचाराची दिशा मान्य केली की मनुष्यांच्या स्वतंत्रतेवर घाला पडून मनुष्यें धार्मिक गुलामिगरीत अडकावयास वेळ लागत नाहीं.
- (३९) धर्माच्या बावतीत साधक विश्वास व विवेक यांच्यांत भेद मानीत नाहीं. त्याचा विश्वास विवेकप्राह्म असतो. त्याचा विवेक विश्वासास जवळ करतो. धर्माच्या इलाख्यांत बाह्म अधिकाराचें महत्त्व नाहीं. अधिकार व विश्वास आणि विवेक यांच्यांत जेव्हां लढा उत्पन्न होतो त्या वेळी आधुनिक साधकास विवेक व विश्वास स्माचेंच साहाय्य अधिक होतें.

अला प्रकारें कामगिरि बजावन माधवराव पुण्यास गेले. त्यानंतर समाजाच्या तस्वांची पुनर्घटना करण्याचे काम प्रो. भांडारकर समाजांतील मह्य साहासात मंद्रकीच्या साहाय्याने कहे लागले. जन्या तत्त्वांचा पृष्कक खल बाला व अखेरीस पढील साहा तत्त्वें. उद्देश व प्रतिज्ञा ही सब तयार झाली. ती तयार करितांना योग्य ती शब्दरचना करणें: सर्व ध्येयाचें सार तत्वांत बेईल बज़ी स्थांची जळवाजळव करणें व आपल्या ध्येयाची ह्या तत्त्वांच्या द्वारें स्पष्ट कल्पना करून देणें हें सब काम विशेषतः प्रो. रामकृष्णपतांनींच केलें. पढें दिलेली साहा तस्तें व माधवरावांचे वरील ३९ वलमांतर्गत सिद्धांत ही जवळ देवन जे कोणी विचार करितील त्यांस प्रार्थनासमाजाच्या साहा तत्त्वांचें स्पष्टीकरण वरील ३९ कलमांत व त्याचप्रमाणें डा. भांडारकरांच्या ईश्वरविषयक ज्ञान ह्या लेखांत सांपडल्यावांचन राहणार नाहीं. ह्यावरून असे दिसन येईल की धर्मतत्त्वांची पनर्घटना करितांना माधवरावांच्या सिद्धांतांचा व डा. भांडारकरांच्या विचारांचा मंडळीस पुष्कळ उपयोग झाला असावा. माधवरावांच्या ३९ कलमांतर्गत छेखाचें महत्त्व सर्व पढाऱ्यांस मान्य होतें व म्हणूनच जेव्हां प्रार्थनामंदिराचा पाया ता. २९ दिसेंबर सन १८७२ रोजी घातला त्या वेळी तो कालसुचक कांडी वर्तमान-पत्रें एका कंभामध्यें ज्याप्रमाणें घातली त्याचप्रमाणें माधवराव रानव्यांच्या ह्या लेखाची एक प्रत त्या कुंभामध्ये महाम घातली. अखेरीस प्रार्थनामंदिराचे काम चाळ असतांना १८७३ साली प्रार्थनासमाजास मान्य असलेल्या धर्मतत्त्वांची पुनर्घटना पूर्ण झाली. त्या वेळी मुकरर झाकेली तत्त्वें. व उद्देश अद्याप कायम आहेत. नाहीं म्हणावयास कांही वर्षापूर्वी रा. रा. द्वारकानाथ गोविंद वैद्य यांच्या स्वनेवरून 'प्रेमस्वरूप' हा शब्द पहिल्या मूलतत्त्वामध्यें साधारण सभा भहन घालण्याचे एकमताने ठरले.

## धर्माची पुनर्घटित मूलतत्त्वे.

१ परमेश्वरानें हें सर्व ब्रह्मांड निर्माण केलें. तोच एक खरा देव. तो नित्य. झानस्वरूप, अनंत, कल्याणनिधान, आनंदमय, निर्वयन, निराकार, एकच, अद्वितीय, सर्वांचा नियंता, सर्वेब्यापी, सर्वेज्ञ, सर्वेशिक्त, क्रुपानिधि, परमप्रवित्र, व पतितपावन असा आहे.

२ केवळ स्याच्याच उपासनेच्यायोगें इहलोकी व परलोकी ग्रम प्राप्त होतें.

३ त्याच्या ठायी पुज्यत्वबृद्धि व अनन्यभाव ही ठेवून तरपूर्वक स्याचे मान-सिक अजनपूजन करणें व त्यास त्रिय अशी कृत्यें करणें हीच त्याची सरी खपासना.

४ प्रतिमा व इतर सृष्ट पदार्थ यांची पूजाअर्चा किंवा आराधना करणें हा ईश्वरोपासनेचा खरा प्रकार नव्हे.

५ परमेश्वर सावयवरूपाने अवतार घेत नाहीं आणि कोणताही एक प्रंय साक्षात ईश्वरप्रणीत नाही.

६ सब मनध्ये एका परमेश्वराची लेकरें आहेत. म्हणून भेद न राखितां पर-स्परांशीं बंधभावाने वागावें हें ईश्वरास प्रिय आहे आणि हैं मनुष्याचें कर्तव्य आहे.

## उद्देश.

१ ज्या धर्माची मूलतत्त्वें वर लिहिली भाहेत त्या धर्माची प्रवृत्ति होऊन प्रपंचांतील सर्व कृत्यें त्यास अनुसहन घडावीं हा ह्या समाजाचा उद्देश आहे.

### प्रतिका.

वर लिहिलेल्या धर्माच्या मुलतत्त्वांवर माझी पूर्ण श्रद्धा आहे. आणि त्यांस अनुसहत आचरण करणें हैं माझें कर्तव्य आहे. असे मी समजतों, अशी परमे-अराला स्मरून मी प्रतिज्ञा करितों.

ह्या प्रतिज्ञेमध्ये १९२० साली "मी एकेश्वरी विधीनुसार सर्व गृह्य व इतर संस्कार करण्यास तयार आहें व त्या वेळी कोणत्याही प्रकारें प्रतिमापजन करणार नाही " असे एक वाक्य घालण्याचे ठरल्यामुळे त्यानंतरच्या सर्व सभासदांस जी प्रतिज्ञा करावी लागते ती पढें दिली आहे:-

#### हर्लीची प्रतिहा.

" वरील धर्मतत्त्वांवर माझी पूर्ण श्रद्धा आहे. आणि त्यांस अनुसहन आच-रण करणें हैं माझें कर्तव्य आहे असे भी समजतों. तसेंच भी एकेश्वरी विश्वीजसार सर्व गृहा व इतर संस्कार करण्यास तयार आहें व त्या वेळीं कोणत्याही प्रकारें प्रतिमापूजन करणार नाहीं अशी भी परमेश्वरास स्मरून प्रतिहा करितों."

पूर्वीची तत्त्वें व ही तत्त्वें दृष्टीसमोर ठेविछी तर त्यांत अनेक बाबतीत फेरफार केल्याचें दष्टोत्पत्तीस येईल. " पूर्वीच्या तत्त्वांत परमेश्वरविषयक सिद्धांत

विशेष सविस्तर रीतीनें मांडळेला नव्हताः परंत समाज स्थापन करणारांची जरी समजत झालेली असली, व त्यांचे विचार जरी ठरलेले असले तरी भावी पजेच्या दितासाठी समाजाची परमेश्वरसंबंधाची समजूत सत्ररूपाने ठरलेलीच असर्गे जरूर होते. म्हणून सर्व देशींच्या उदार धर्मास शोमण्यासारखाच\*" प्रथम सिद्धांत सत्ररूपानें मांडला आहे. दूसरें असे की. आदि बाह्यसमा-जाची मलतन्त्रें † व माधवराव रानडे ह्यांचा ३९ कलमात्मक निवंध हीं प्रहें देविली तर वरील साहा तस्वांची मांडणी करितांना हा। दोहोंचा पष्तळ उपयोग झाल्याचें दिसन येतें. आदिसमाजाच्या तत्त्वांतन कांडी शब्द व शब्दसमुख्य जसेच्या तसेच येथें उचलन घेतले आहेत. त्याचप्रमाणें ३९ कलमांतील स्पष्टी-करण व पढें प्रसिद्ध झालेले भांडारकरांचे विचार ही सत्ररूपाने अत्यत्तम रीतीने तत्त्वांमध्ये प्रथित करण्यांत आली आहेत. हे कार्य डा. भांडारकरांनी किती क्या-रुतेनें केलें आहे हें ह्या धर्मतत्त्वांच्या दारें अनेक वादप्रस्त विषयांचा निश्चयात्मक रीतीनें ह्या सत्रांत जो निकाल लावलेला आहे त्यावरून लक्ष्यांत येतें. वर म्हटलैंच आहे की पर्वीच्या तत्त्वांत बराच फेरफार केलेला आहे. आणि हा फेर-फार विशेषतः प्रतिमापजनासंबंधाच्या दृष्टीत असल्याचे एकदम लक्ष्यांत येते. पर्वी. "मतिपूजा हा असन्मार्ग असन देवास अपमानकारक आणि मनध्यास नीच-रवास आणणारा व दराचरणाप्रत नेणारा आहे" असे होते. त्याच्या ऐवजी आतां " प्रतिमा व इतर सृष्ट पदार्थ यांची पूजा अर्चा किंवा आराधना करणें हा ईश्व-रोपासनेचा खरा प्रकार नव्हे '' असे आहे. पर्वीचे तत्त्वांची मांडणी करितांना खिस्तो व महमदी धर्मातील विचारांचा मनावरील पगडा ह्या एका बाबतीत सुक्यक्त होतो व नंतरच्या तत्त्वांत उपनिषदांतर्गत व भगवद्गीता व संतांचा अनुभव यांच्या विचारांचें वर्चस्व दिसन येतें. माधवराव रानडे काय किंवा प्रो. भांडारकर काय ह्यांच्या विचारांतील प्रतिमापुजनाच्या योगें होणाऱ्या हानीविषयींच्या उदारांतील तिखटपणा केव्हांडी कमी झाला नाहीं, हैं माधवरावांच्या ३९ सिद्धा-

अंडारकरांच्या धर्मपरलेख व व्याख्यानांस जोडलेला चरित्रात्मक लेखा

<sup>†</sup> The root principles were taken from the Brahma Samai of Bengal with some modifications.

Dr. R. G. Bhandarkar, in साश्रत धर्म (1916).

न्तातील २६ वा सिद्धान्त व बा. भांबारकरांच्या धर्मपर व्याख्यानांतील अनेक प्रसंगीचे उद्गार पहाता दिसून येतें. \* असे असता हा सौम्यपणा येथें को आलग्यांचें बोडेसें स्पष्टीकरण येथें नमूद करणें जरूर आहे. पण, तें आमही आमच्या शब्दांत न देतां तत्त्वांचें पुनर्धेंटन ज्यांच्या विशेष श्रमांचें व आस्थेचें फळ आहे त्या गुरुवर्य डा. भांबारकरांच्याच शब्दांत देतों:—

"प्रतिमापूजन हैं पाप आहे असे नाहीं. तो हैश्वरोफ्सनेचा खरा मार्ग नन्हे. म्हणून खरा जो मार्ग नन्हे स्याचें अवलंबन लैकिकासाठी करणें हा प्रकार अस्यंत स्वाता आणणारा आहे, पाप आहे असें मला वाटत नाहीं. मात्र, सूर्तिपूजेचर अद्धा नस्त्न श्रद्धा आहे असें मास्तिकिंतर तें पाप होईस्त." "हैश्वर आम्हांस पूज्य असे मत असतोही मास्ती, गणपित, वेताळ, जोखाई जाखाई इत्यादिकांस जो भजतो आणि त्यांस बळी देतो आणि प्रतिमापूबन हा हैश्वरोपासनेचा खरा मार्ग नन्हे असे मत अस्तृ वर निर्दिष्ठ केलेल्या देवतांच्या देवळांत जाऊन त्यांचा नमहकार कहन त्यांची पूजाअर्चा करितो तो मनुष्य समाजाचा सभासद नन्हे."

## निर्भुणोपासना च सगुणोपासना.

अशा प्रकारची ही जी पुनर्घटित धर्मतस्वे त्यांच्या संबंधानेही लोकांचे नाना-प्रकारचे आक्षेप येत असतात. त्यांस उत्तर देण्याचे हैं स्थल नव्हे. परंतु ह्या

या विषयासंबंधानं 'देवांची व प्रतिमांची पूजाअवां,' 'प्रार्थनासमाज व ब्राह्मधर्म,' 'भावाचा दुर्विकात' वगैरे डा. भांडारकरांच्या व्याख्यानांतील प्रक-रणे वाचण्याची श्रिकारस आहे.

<sup>\*</sup> येथें एकच उतारा दिला आहे:---

<sup>&</sup>quot;ज्या एकदेशीय दृष्टीचा अतिशय होऊन....विषड झाला तिचा प्रतिश्वार नानक, चैतन्य, तुकाराम बोवा इत्यादि भिक्तमार्गातील साधुसंतांनी केला. परंतु स्यांतही हुळ हुळ खरावी होत गेली व आपणाप्रमाणे देवास शम्या, खाणे पिणें, पानधुपारी वगैरे पाहिजेत अशा त्याला साधारण मनुष्यांची बरोबरी म्हणजे नीचत्व आणणाऱ्या करगांचा लोकांत प्रवेश होऊन त्यांच्या पाठीमागून त्याला पिकदाणी हवी, व त्याच्या मूर्ताला कोणे पाढंड्यांने मग्न केली, तर त्याला बरा करण्याकरितां काढे दिले पाहिजेत व शौषधोपचार करणें आवश्यक आहे एथवर बाण झाली." पू. २६३.

पुनर्षटित तरवांचें जें एक मुख्य ध्येय आहे तें हैं ही. शोधित भक्तिमार्गांची गोडी जनांस लावून स्थाचा प्रसार करावयाचा. असे असतां. व परमेश्वराच्या वर्णनासम्ब पहिला सिद्धान्त रष्टीपढें असतांना ज्या नेटिव्ह ओपिनीअन पत्रामध्ये १८६० साली प्रतिमापुजनाविरुद्ध संदर संपादकीय लेख आला होता त्याच पत्राजें 33 वर्षानंतर प्रार्थनासमाजाला निर्गणोपासक ठरविलें ! खरें पहातां जो कोणी प्रार्थनासमाजाचा पहिला धर्मसिद्धान्त पाहील त्यास प्रार्थनासमाज निर्ग्रेणोपासक असर्जे शक्य नाही हैं निराळें सांगावयास नको. परंत तो जर निर्गुणोपासक नाहीं तर अर्थात संगुणोपासक आहे हैं उघड आहे. आणि संगुणोपासनेत प्रतिमापूज-नावाही अन्तर्भाव होतो. म्हणून ज्यांच्या श्रमाने पहिले सत्र सिद्ध झाले त्यांसच नध्याने वरील आक्षेप येतांच प्रार्थनासमाजास मान्य असणारी जो सगुणोपासना तिच्या संबंधाने खलासा करण्याची विनंति आम्हीं केली. तेव्हां २५ वर्षापूर्वी डा. भांडारकरांनी पढीलप्रमाणे खलासा केलाः-

"प्रार्थनासमाज निर्गुणाची म्हणजे भगवद्गीतेत १२ व्या अध्यायाचे आरंभी सांगितलेल्या अक्षर, अनिर्देश्य, अब्यक्त, अनिर्य, कृटस्थ, अनल, ध्रव अशा तस्वाची उपासना करीत नाहीं: सगुणाची म्हणजे विश्वकर्ता. विश्व-व्यापक, सर्वातयामी, इदयनिवासी, विश्वयोजक, आनन्दस्वरूप, सत्यसंकल्प, प्रेमस्वरूप व शाश्वतधर्मप्रतिष्ठा, अशा परमात्म्याची उपासना समाज करितोः परंत ह्या प्रकारच्या गुणांनी विशिष्ट जरी परमेश्वर आहे. तथापि मन्ष्यासारखा देह धारण करून, खीशी विवाह करून, आम्हां मनुष्यांप्रमाणें तो प्रपंच करीत नाहीं. किंवा पञ्चपाषाणाचें स्वरूप धारण करीत नाहीं. येथपर्यंत परमेश्वराची सग्र-णता प्रार्थनासमाज नेत नाहीं. उपनिषदांत सांगितल्याप्रमाणें तो आदि-पुरुष हातापायांशिवाय हातापायांची प्रहणरूप किया करितो. डोळे नसन तो पहातो. कान नसून तो ऐकतो असे समाज मानितो. समाज प्रतिमांचे पूजन करीत नाहीं. कारण. तेणेंकरून परमारम्याच्या खऱ्या स्वरूपाचें ज्ञान होत नाहीं, तें स्वरूप अंतःकरणापुढें रहात नाहीं. ह्यास्तव, किंवा मनुष्य आणि इतर प्राण्यांचें रूप धरून देव प्रपंच करीत नाहीं असे मानिल्यामुळें समाज निर्गुणाची उपासना करितो असे म्हणणें सर्वेथा अयथार्थ आहे. समुणाचीच उपासना समाज करितो. परंत भौतिकरूप हा देवाचा गुण नाही. देव केवळ चैतन्य-रूप आहे असे समाज मानितो. झातां देवाची उपासना म्हणजे मंत्रतंत्राचा प्रयोग करणें, किंवा नुसरों देवाचें इठयोग्यासारखें ध्यान करीत बसणेंडी बन्हें. देवाच्या

ठावी पूज्यबुद्धि व परमप्रेम ठेवर्णे म्हणजे त्याची भक्ति करणें, भक्तीने त्याके भक्तन पूजन करणें, सत्यास व धर्मासच अनुसहन आपजी वृत्ति आणि आचरण ठेवून त्याचे सत्यस्वरूप व धर्मस्वरूप आपन्या अंतःकरणांत विकसित करणें; वावत् मनुष्य आणि दरा प्राणी यांजविषयी प्रेम आपन्या हृदयांत स्थिर कहन आणि त्यास अनुसहन त्याचें कह्याण करण्याविषयी झद्दन देवाचें प्रेमस्वरूप आपन्या अंतःकरणांत विकसित करणें, त्याची इच्छा सव गोष्टीमध्यें प्रमाण घरून, आपस्री एकीकडे सोडून देऊन, स्वात्मा त्याजला अपण करणें, ही त्याची उपास्ता. ह्यावरून पाहिलें असता उपनिषद भगवद्गीतेमध्यें उपदिष्ट आणि तुकाराम- वुवासारख्या साधूनी अवलंकित जो भक्तिमार्ग त्याचाच स्वीकार प्रार्थनायमाजानें. केला आहे असे आढळून येईल. मात्र कांहीं अंशी तो शोधित भक्तिमार्ग आहे."

प्रदील कार्य-

समाजाच्या मलतत्त्वांच्या पुनर्घटनेचें कार्य चाळू असतांना व्यवस्थापक मंडळीने असे टरविलें की, समाजधर्माचें वळण लागावें, धर्माचा प्रवेश क़दंबां-मध्यें व्हावा व बंगाल्यांत ह्या बाबतीत कसे प्रयत्न होत आहेत ते आपल्या-येथील गंडलीम कलावे प्रणान केशव चंद सेन किंवा त्यांना वेणें शक्य नसल्यास बाब प्रतापचंद्र मुझमदार ह्यांस येथे बोलवार्वे. ब्रम्हानंद केशवचंद्र सेन पर्वी दोन वेळां मंबईस येऊन गेले होते. त्यांची कीर्ति सब हिंदुस्थानभर पसरली होती. केशवचंद्र सेन हे प्रथम जेव्हां मुंबईस आले त्या वेळी त्यांस मुंबईसंबंधाने आलेल्या अनुभवाचे वर्णन पू. ३२-३३ मध्ये आले आहेच, त्यानंतर १८६८ मध्ये ते जेव्हां आहे तेव्हां त्यांस निराळा अनुभव आला. त्या वेळी लोक थोडे शहाणे झाले होते. पैशाचा धर नाहींसा झाल्यामुळें लोकांची दृष्टि निवळली होती. केश-वचंद्रांचा ह्या वेळचा अनुभव संतोषकारक असल्याचें त्यांनीच जाहीर केले. Faith. Prayer न Religious Reformation ह्या विषयांवरील त्यांची धर्मपर व्याख्याने त्याच वेळी झाली व त्यांचा लोकांच्या मनावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाला, ही क्यारूयाने रा. रा. वासदेवराव नवरंगे ह्यांनी स्वतंत्रः रीतीनें छापविली होती. त्यांच्या भेटीचा असा इष्ट परिणाम झालेला अन-भविल्यामुळें ते येथें येऊन कांडी काळ आपल्या मंडळींत राहिल्यास पुष्कळ फायदा होईल असे वादन केशवचंद्रांनीच होतां होईल तो यावें अशी मंडळीची इच्छा होती. परंत सर्व बंगाल्यांतील समाजांचें कार्य त्यावेळी त्यांच्या श्विरावर असल्या-मुळे केशव बंहांनी बाब प्रतापबंह मझमदार ह्यांस येथे पाठविके. १९१२ साली

रा. रा. विद्वल रामजी शिंबे ह्यांनी प्रसिद्ध केखेल्या विवृक्षिटक डायरेक्टरी नामक प्रस्तकांत प्रतापचंद्राच्या कार्याविषयी म्हटकें आहे:—

"...It must be distinctly and thankfully acknowledged.......that no Bengali gentleman either lay or a missionary has shed as much direct and personal influence over this Samaj in the most formative period of its life and as effectively conveyed the message of Brahmoism, both in its practical and devotional aspects to this Western Presidency, as the late revered Babu Pratap Chandra Muzumdar. (p. 135)

बाबू मजकूर येथें आले तेव्हां सहामिहने त्यांचा येथें मुक्काम होता. त्या वेळीं त्यांनी मुंबईत पुष्कळच काम केल्याचा उल्लेख सांपडतो. दर शनिवारी त्यांचें इंप्रजीत व्याख्यान होत असे. दर रिवारी ते हिंदीमध्यें उपासना चालवीत. त्याचप्रमाणें ह्या साहा मिहन्यांत त्यांचीं फामजी कावजी इंग्टिट्यूटमध्यें दोन व टाऊन हालमध्यें एक अशी तीन व्याख्यानें दिली. तहणांच्या लाभासाठी ते धर्मशिक्षणांचा एक वर्ष आपल्या रहात्या घरी ( खेतवाडी काळा वंगला) चालवीत असत. त्याचप्रमाणें आठवच्यांत्न एकदां समाजातील व इतर क्रियांस एकत्र करून त्यांस शास्त्रीय व इतर विषयांस एकत्र करून त्यांस शास्त्रीय व इतर विषयांच गेले व तेथें त्यांनी उपासना चालवृत्व व्याख्यानें वगैरे दिली, त्याचप्रमाणें बातें च कहमदाबाद येथेंही ते गेले होते व तेथें त्यांची व्याख्यानें वगैरे झाली. त्यांनी ह्या साहा महिन्यांत जें काम केलें त्यांचा उल्लेख करितांना १८७२ सालच्या रिपोर्टीत स्टरलें आहे:—

"थेयें आल्यानंतर बाबू प्रतापचंद्र येथें ६ महिने राहिने. तेवड्या अवधीत स्यांनी जाहीर ब्याख्यानें दिन्नी व पुष्कळ धर्मपर व्याख्यानेंही दिन्नी. श्रिवाय निरानराज्या समासदांस भेट्न स्यांस सक्षा मसलत देणें, त्यांच्या अडचणी सम-चून घेऊन त्यांस उत्तेजन देणें हा कम चाल्चन होता. ते आल्यापासून आमच्या सार्वजनिक उपासना चालविष्याच्या पद्धतीत पुष्कळ सुधारणा झाली आहे. आमच्या मच्यें धर्म व धर्मकार्य झांविष्यीं जी अनास्या मान्यें धर्म व धर्मकार्य झांविष्यीं जी अनास्या सार्वे ती दूर होऊन, देवाच्या साषिष्या संबंधानें प्रार्थना व उपासना झांविष्यीं सभासद व कटेंडें झांति

अधिक आस्था उत्पन्न व्हावी ह्याच हेत्नें ते कार्य करीत होते. स्यांच्या साहा महिन्यांच्या वास्तव्यानें किती फायदा झाला आहे हैं आज एकदम सांगतां जरी आलें नाहीं तरी त्यांच्या सहवासानें बहत लाभ झाला आहे यांत कांहीं संशय नाहीं. " प्रतापनानूंना येथें सहाम बोलावन आणन त्यांस समाजानें साहा महिने देवन घेतलें यावरून धार्मिक जीवनाची वाढ व्हावी ह्या संबंधाने मंडळींत तळ-मळ उत्पन्न झाली होती हैं उघड होतें. त्यांच्या दृष्टीनें मंबईची मंडळी बरीच मार्गे होती आणि कित्येक बाबतीत तो मार्गे होती यांत कांही संशय नाही. प्रतापचंद्रांच्या व्याख्यानांत जिस्ती धर्म व जिस्त ह्यांचा वारंवार उल्लेख होत असे. त्यासुळें स्यांच्या व्याख्यानांकडे जिस्ती लोकांचेंही लक्ष्य लागलें. परंत ते जिस्त व खिस्ती धर्म ह्यांचे संबंधाने अपूरा उपदेश करितात असे त्यांस वाटत असे. आणि कोणाही प्रसिद्ध उपदेशकानें केवळ वेद, उपनिषदें, गीता, संतांचे उद्गार ह्यांच्या आधारें आपल्या उपदेशाचें काम केलें की. ह्यांचे उपदेश एकतर्फी असतात असे तुणतुणें खिस्ती लोकांचें \* सुरू होई. खिस्ती लोकांचें त्यांच्याकडे विशेष लक्ष असल्यामुळे एका खिस्ती गृहस्थांनी बाबू प्रतापचंद्र यांची मुलाखत घेतली. हा मलाखतीत त्यांची कांही प्रश्नोत्तरें झाली ती त्या वेळी प्रसिद्ध साली होती. त्यांवरून बाबू मजकुरांच्या दृष्टीनें आमच्या येथें त्या वेळी खरा प्रकार काय असावा त्याची कल्पना होते. ' तम्ही येथें साहा महिने येऊन राहिलांत. प्रार्थनासमाजाच्या मंडळीत काम केलेंत. तेव्हां स्या मानानें तम्हाला कितपत यश-प्राप्ति झाली ' अशा अर्थांचा जिस्ती गृहस्थाचा पहिला प्रश्न होता. त्यास उत्तर देतांना बाबू मजकूर म्हणाले. " यश म्हटलें तर खरोखर फार थोडें प्राप्त झालें असें म्हणावयास कांहीं हरकत नाहीं. माझ्या कामाला ताबडतीब यश येईल अशी मीं अपेक्षाच केली नव्हती. येथें येण्याचा माझा मुख्य उद्देश असा होता कीं.

\* न्या, मू. रानडे बायबलाच्या आधारें आपके धर्मोपदेश करीत नाहींत महणून स्यांच्यावर झानोद्य रागावतो ! उल्डरपक्षी, कांहीं वर्षांप्वीं, स्यांनी बाय-बलांतील बचनांच्या आधारें उपदेश केन्ने म्हणून कण् काय आपल्या धर्मप्रंबात यांना आधार प्यावयास कांहीं सांपहतच नाहीं, असें म्हणून पुण्याच्या मराज पत्रांनें स्यांची ख्प निंदा केली ! म्हणूने झानोद्य काय किंवा मराज काय झा दोधांच्याती ह्या नम्या भगवत्यधर्मोंचें महस्य धोरण कक्षांत आकेलें नाहीं !

<sup>--</sup>सर नारायण चंदावरकर.

केबील मंडलीमध्ये बाह्यधर्मासंबंधाने उत्साह उत्पन्न कराबा. तुमच्या महाराष्ट्री-तील लोक आम्हा बंगाली लोकांसारखे नाहींत. मराठे सहसा जागेवरून हलाब-याचे नाहीत. ( म्हणजे त्यांचेवर तात्काळ एखाद्या गोष्टीचा परिणाम होत नाहीं ) पांत एकटां त्यांनी कोणतीही गोष्ट मनावर घेतली की मग त्यांचा उत्साह दोडगा असतो. " महाराष्ट्रीय मंडळीला व त्यांतन प्रार्थनासमाजांतल्या लोकांना हें असें सर्टिफिकेट मिळाल्यावर खिस्ती गृहस्थाचा दूसरा प्रश्न पढें आलाच ! " कोण-कोणत्या गोष्टीबहल त्यांनी विशेष आस्या दाखवावी असे तुम्हांला बाटतें ?" हा प्रश्न ऐकतांच बाबंनी त्यांना एका वाक्यांत उत्तर दिलें की. " त्यांनी प्रतिमापुजनाचा अजीबात त्याग करावा व जातिबंधनें मानं नयेत अशी माझी इच्छा आहे व स्याच दिशेनें माझा प्रयत्न आहे." पण एवडधानें ह्या खिस्ती मित्राची त्रप्ति कोठली ब्हायला ? त्याने लागलेच तीनचार अगदी महत्त्वाचे प्रश्न प्रतापचंद्रांपुढें ठेविले. स्यांचा मुख्य हेत हा होता की. ही संस्था निघाली आहे. पण. तिला यश खरो-खर कितपत येत आहे. अगर पढें मार्गे येण्याचा संभव आहे. हें दोन्ही प्रांतांची माहिती असणाऱ्या ख्रिस्तोन्मख गृहस्थाच्या तोंडनच बदवावें. कारण 'खऱ्या मार्गा' पासून ही मंडळी किती लांब आहेत, अगर 'खऱ्या मार्गा'च्या किती जवळ येत आहेत हें त्यांस पहावयाचें होतें. ह्या दृष्टीनेंच त्यांचे पढीरू प्रश्न असावेत:--

- (१) तुम्ही म्हणता ह्या मुंबईच्या मंडळींनी प्रतिमापूजन व जातिभेद यांचा त्याग करावा अज्ञी तुमची मोठी इच्छा आहे, पण तुमच्या अनुयायांपैकी कोणी तमें केळें आहे काय ?
  - (२) ते यज्ञोपवीत धारण करितात की नाहीं ?
- (३) गेल्या आठवच्यांतच गणपति येऊन गेले, त्यांनी गणपतीची पूजा केली की नाहीं ?
  - ( ४ ) ते उघडपणें तुमच्याशीं अन्नव्यवहार ठेवितील काय ?

प्रतापचंद्र सुद्धमदार हे देखील धर्मप्रचारकच होते, त्यांना अशा प्रकारचे प्रश्न ऐकण्याची संवयच असावी. प्रत्येक प्रश्नाला लांबलचक उत्तर देण्याच्या भरीस न पढतां सर्वं प्रश्नांस त्यांनी पुढीलप्रमाणें उत्तर दिलें:—

" मुंबईच्या सभासदांपैकी एका\* ही सभासदांने यह्नोपविताचा त्याग केळा आहे, किंवा जात सोढिळी आहे असे मळा वाटत नाहीं. येथीळ कांही

<sup>\*</sup> हें प्रतापचंद्रांचें उत्तर त्या वेळच्या वस्तुस्थितीस घरून नाही. रा. रा. वासु-देव बाबाजी नवरंगे द्यांचा विवाहही ब्राह्मधर्मानुसारें १८७० साली क्षाला.

समासदोच्या वरी नकतेच गणपतिही आहे व त्यांच्या यथासांग पूजा भाल्या. त्या वेळी त्यांनी असे सांगितलें की घरांतल्या म्हाताऱ्या माणसांची मने दुखविली जाऊं नयेत म्हणून आम्हांस तसें करावें लागलें. कांही जणांनी वद माणसानीच गणपति आणावेत व त्यांनीच त्यांची प्रजा अची करावी. अभी व्यवस्था केली होती. त्यांनी स्वतः कोणत्याही विधीत कांडीही भाग चेतला नाहीं, सर्वानी एकदम हे जने प्रचार सोडन वाबेत असे कांहीं मी म्हणत नाहीं. त्यांच्यांत एकदम कांति घडवून आणण्यासाठी कांडी मी येथे आलेलों नाडी. मी त्यांस माहिती देण्यासाठी, मार्ग दाखविण्यासाठी, ब्राह्मसमाजाच्या ध्येयाची योग्य कल्पना करून देण्यासाठी येथे आलेलों आहें. आतां जातीसंबंधाने प्रहणाल तर सभासदांपैकी उघडपणें माञ्चाशी व्यवहार करणारे मला बाटतें एकच \* गृहस्थ-आहेत." प्रतापबाबंचें हें उत्तर ऐकन त्यांच्या प्रच्छकांनी आपला मोर्चा बंगा-लक्डे फिरविला, "इकडची ही अशी स्थिति तर तमच्या बंगाल्यांत सञ्जिति। लोक विचारांप्रमाणें आचार करण्याच्या बाबतीत कांही पढ़ें गेले आहेत काय ?" असा प्रश्न त्यांनी त्यांचेवर सोडला। "प्रत्येकाकडन बोलल्याप्रमाणे आचार झालाच पाहिजे अजी अपेक्षा आम्ही बंगाल्यांतही † करोत नाहीं." असे त्यांस उत्तर प्रताप बाबनी देऊन टाकलें. प्रवणीदाखल त्यांनी आणखी असेंही सांगितलें की."आमच्या प्रांतांत विधवाविवाहाची चळवळ बहतेक बंदच पडली आहे. त्याचें कारण असे आहे की. विधवाविवाह झाला की. उभयपक्षांच्या मंडळीचा जुन्या

स्या वेळी ज्या पद्धतोनुसार विवाह झाला ती पद्धति कल्स्याहुनच आणविली होती. हा विधि भाव आचार्य भिकोबादादा यांनी चालविला. त्याची हकीकत योग्य ठिकाणी पुढें वेईलच. ह्या विवाहाची हकीकत संगालन्या पत्रीत प्रसिद्ध झाले होती. रा. रा. वाधुदेवरावांनी यहोपविताचा स्थाग केलेला होता व ते जातिभेद मुळींच मानीत नन्हते. कदाचित ते ब्राग्यसमाजाचे सभासद होते व स्टण्नच त्यांनी ह्या गोधी केल्या अशी कल्पना रच्चा येथील एकाही समासदाचें. स्वीपताचा त्याग केला नहीं, किंवा प्रतिमापूजन असणारे विध सोवल नाहीं, असे उदार प्रतापचेंद्वांनी काढले असल्यास नकले.

<sup>\*</sup> हे बहुतकरून बा. आत्माराम पांडुरंग अगर रा. बायुदेवराव नवरंगेः असावेतः

<sup>†</sup> We do not much insist on practise even in Bengal.

समाजाशी असलेला सर्व संबंध अगदी तुटतो व त्यांना अगदी एकएकटें रहावें: लगतें. \* मात्र ब्राह्मसमाजातील लोक शक्य तितक्या रीतीनें प्रतिमापूजन टाळ-ष्याचा प्रयस्न करितात. † "

### जागृति.

अशा प्रकारें बाब प्रतापचंद्र कार्य करून स्वदेशी परत गेल्यावर समाजाचेः समासद थोडी अधिक जागृति दाखवं लागले. आपल्यामध्यें वैगुण्यें आहेत तीं दर करण्यास आपल्यास साहाय्य व्हार्वे ह्या दृष्टीने बाबू मजकरांस बोलाविले. त्यांनी महळीतील कोणकोणती वैगण्यें दाखविली हें त्यांनी अखेरीस दिलेल्या दाखल्यावरून दिसन येतच आहे. ग्रापेक्षां अधिक महत्त्वाच्या बाबींकडेः त्यांनी लक्ष्य दिलें होतें. जात सोडणें. यहोपवीताचा त्याग करणें, अगर उघडपणें सर्वांशी अञ्चन्यवहार करणें ह्या हेतूनें कांहीं प्रार्थनासमाज स्थापन **भा**ला नाहीं. प्रतिमापुजनाचा त्याग करून एका अद्वितीय. अपाणि, अपाद, अचक्ष परमेश्वराची उपासना करणें व संसारांतील सर्व कार्यें समाजानें जी धर्मतर्रवें मान्य केली त्या तत्त्वांनसारें करणें हें प्रत्येक सभासदाचें कर्तव्य होय... परंतु ही संसारांतील कर्तव्यें कुटंबाक्रटंबांतील एकएकटा पुरुष प्रार्थनासमाजाचाः समासद झाल्यानें समाजाच्या ध्येयानुसार कशी होणार ? अर्थात कृदंगांतील एकेक प्रत्यच समाजाचा सभासद झाल्यामळे प्रत्येक ग्रहकार्याच्या वेळी जुनै व नवें ह्यांतील लढा उत्पन्न झाल्यावर ह्या एकट्या मनुष्यास सर्वाच्या मतानसार वागावें लागत असे. हा विपरीतपणा जर घालवावयाचा तर कुढंबांतील एका पुरुषाचें में ध्येय तें त्या कुटुंबांतील सर्व व्यक्तींचें झालें पाहिने, हें उघड आहे. रविवारच्या साप्ताहिक उपासनेच्या वेळी पर्वी क्रिया येत नसत. एवढेंच नव्हे... तर प्रथम मुलीनी गाणी म्हटली म्हणून समाजावर पष्कळशी विरुद्ध टीका झाली म्हणून म्हणा. त्या वेळींही कोणी क्रियांस उपासनेस आणण्याची सरवात केली. नाहीं म्हणन म्हणा. रविवारचा समाज हा पुरुषांचा व फारतर पुढें शनिवारी भरू

<sup>\*</sup> Remarriages of widows have virtually ceased, for a remarriage brings about the entire isolation of parties concerned from the orthrodox society.

<sup>†</sup> Our people try as much as lies in their power to abstain: from idolatrous practices.

लागलेला आर्यमहिला समाज जियांसाठी असा समज पुष्कळ वर्षे होता. ही अडवण कशी दूर व्हावी ह्याविषयींची चर्चा मंडळीमध्यें सरू झाली. प्रत्येक वेळीं भापल्या पुढें असलेल्या अडचणींचें भेसर चित्र उभें राहीच. येथें. बंगालच्या स्थितीत व महाराष्ट्रांतल्या स्थितीत जो मलतः एक मोठा भेद होता त्याकडे लक्ष्य दिलें पाहिजे. प्रतापचढांनी त्या खिस्ती गहस्थाला असे सांगितलें की, बाह्य समाजां-तील लोक शक्य तितक्या रीतीने प्रतिमापूजनाचा स्थाग करण्याचा प्रयश्न करि-तात. हें त्यांच्या हातून व्हावें व आमच्या हातून न व्हावें याचें कारण काय ? तेयें ब्राह्मधर्माचा स्वीकार करणाऱ्या मनव्याम आपल्या जन्या समाईक कटंबांत थारा मिळत नसे. बाप जुन्या मतांचा असन मुलाने ब्राह्म धर्माचा स्वीकार केला तर त्यास आपल्या जन्या विचारांच्या कटंबात रहातांच येत नसे. त्यास निराळा संसार करणें अगर एकटा असल्यास निराळें राहाणें भाग पड़े. अर्थात त्यामुळें सर्वे विधि ब्राह्म धर्मानुसार व्हावयास फारसा त्रास होत नसे. वरील परिस्थितींत निश्य सहवासानें पतीच्या विचारानुसार पत्नीचे विचार होणें हें कांडी बिकट कार्य नसतें. सर्व आप्त स्वकीयांनी सोइन दिलेलें असतांना, पतीचे जे विचार व जी ध्येयें त्यांकडे पानीचें लक्ष जाणें हें साहजिक होतें. पण, आदि बाह्यसमाजांत तशी स्थिति नव्हती. त्यामुळे त्या समाजांत इकडल्या प्रमाणेच अनुभव येत होता. असो. ह्या सर्व अडचणी आमच्या पुढाऱ्यांच्या पुढें होत्या. म्हणून प्रथम कुटं-बांमध्ये प्रार्थनासमाजांतील उपसनांप्रमाणे उपासना सरू करण्यासंबंधाने वर्चा सुरू झाली. व ह्यासाठी ता. २० जुलै १८७३ रोजी डा. माणकजीच्या वाडीत समाजाच्या सभासदांची साधारण सभा भरली होती. स्या बेळी डा. आत्माराम पांडरंग, मामा परमानंद, प्रो. रामकृष्णपंत भांडारकर, रा. रा. वास-देवराव नवरंगे: बाळकृष्ण मोरोबा: रामभाऊ माडगांवकर: दीनानाथ माडगांव-कर: मुरलीधर घोडी: खेडकर, पंगे: चिंतामणराव भट; बाळकृष्णपंत भाटोडीकर: गणपतराव तिवरेकर, भास्कर हरि भागवत इ० मंडळी हजर होती. त्या वेळी " सर्व सभासदांनी घरांतील मनुष्यें येतील तर त्यांस बरोबर घेऊन ईश्वरोपासना करण्याचा प्रघात घालावा है आवश्यक आहे " या विषयावर प्रो. रामकृष्णपंत भौडारकर ह्यांचें भाषण झालें. हैं भाषण झाल्यानंतर अशा उपासनांची आव-श्यकता सर्वास पटली व "खात्रमाणें भाजपासन भाषण करीत जाऊं" असे सभेस आलेल्या सर्व सभासदांनी कबूल केलें आणि सर्वाच्या विचाराने असे टरलें की. " दर महिन्याच्या शेवटच्या रविवारी ह्या गोष्टीचें अगत्य सर्वोच्या मनांत जागत

गहज्यासाठी समाजाची सभा भरवाबी व सभेस न आकेश्यांस सभेतील हकी-कत लिहन कळवावी. " हा कम पुढें नियमानें चालला होता किंवा कसें तें कल्लाम आज बांगलेंसें साधन नाहीं. तथापि पढें सब्बा वर्षानें अशीन एकः सभा भारती असता घरगती उपासनांचा कम कसा चालविला आहे हैं सभेत इजर असलेल्या प्रत्येक सभासदानें सांगितलें. वरील सर्व मंडळी ह्याही सभेस इजर होती. त्यांनी त्या वेळी जें कांडी सांगितकें. कौटंबिक उपासनांसंबंधानें निर-निराज्या समावहांस जे भनभव आहे त्यांचें टांचण देवहेलें नसल्यामळें आवर्ते पष्ठळ नकसान झाले आहे. साप्ताहिक उपासना, रोजच्या काँटंबिक उपासना त्यावेळी सरू होत्या. तरी त्या वेळच्या सभासदांची तेवढणांने तमि झाली नाहीं. म्हणून रा. रा. करमरकर स्पानी ता. २७ माहे जन १८७४ रोजी बालेल्या सभेत वरी भजन व उपासना ह्या संबंधाने भाषण करून सर्वानमते असा ठराव करून घेतला की, "ह्यापढें रविवारच्या उपासनेखेरीज दर मंगळवारी व गुरुवारी सकाळी \* मंदिरामध्यें प्रार्थना † व्हाबी व ज्यांस सोईचें असेल त्यांनी त्या वेळी यावें." हा कम पढ़ें किती वर्षे चाछ राहिला तें सांगतां थेत नाहीं. तथापि १८७५ च्या ज्यान्युआरी महिन्यांत प्रो. रामकृष्णपंत भांडारक-रांच्या अध्यक्षतेखाली एक सभा झाली. त्या वेळी आपणामध्ये भक्तिभाव वाढ-विष्याच्या आवश्यकतेवर अध्यक्षांनी भाषण केलें. व एतद्विषयी प्रत्येक सभास-दानें आपापला कम कसा चालला आहे याविषयीं हकीकत कळविली. ह्या सभेमध्ये एक नवीनच प्रश्न उपस्थित झाला. तो प्रश्न असा-

प्रार्थनातमाजाची तत्त्वें केवळ पुक्यांनी स्वीकारिली तर तें पुरेसे नाहीं हें अञु-भवसिद आहे. प्रार्थनातमाजास मान्य जी धर्मतत्त्वें ती कुटुंबातील पुरुषांप्रमाणें क्रियांसही मान्य व्हावयास पाहिजेत, तरच ह्या तत्त्वांचुसार आचरण होण्याची आशा. ह्यासाठी काँटुंबिक उपासनांच्या द्वारें क्रियांचें शिक्षण जरी चालू ठेबिळें तरी दुसरी अडवण पुढें येतेच. त्या अडवणीचा उक्केस प्रतापचंद्र मुझुमदारांनी

<sup>\*</sup> प्रार्थनामंदिर ह्या वेळी तयार झालें होतें. त्या संबंधाची सविस्तर हकीकत पुढें दिली आहे.

<sup>† &</sup>quot;खुमारें १५ वर्षामार्गे प्रतिसप्ताहीं एकदा, कधीं दोन तीनदां या मंदिरांत प्रार्थना व उपासना करण्याचा ज्याचा प्रधात होता" हे 'तरुण मंडळीचें धमेसंवं- धार्ने कर्तव्य ' ह्या व्याख्यानांत डा. भांडारकरांनी काउठेले उद्गार ह्याच काळासू. अजुसक्त असावे.

सिस्ती सबुष्यास दिल्ल्या उत्तरांत\* झालेला आहे. स्वमतानुसार वर्तन करावयाच्या ऐनवेळी जवळच्या अगर ब्रूच्या श्ली अगर पुरुष नातेवाइकाची भीड
आड येते व त्यायोगे धर्मानुष्ठानांत विघाड होतो, म्हणून, "उपासनेवा कम सतत
वाल रहावा व तदनुसार वर्तन व्हावें एतदर्थ सभासदांनी एकत्र किंवा जवळ
जवळ रहावें हैं कार अगत्याचें आहे. असे होईल तर हत्नी नहतात त्या पुष्कळ
अववणी दूर होजन आपला हेतु परस्परांकहून बहुत प्रकारें † साहाय्य होणार
आहे." ही सूचना केव्हांच अंसलांत आली नाहीं असे दिसतें. नाहीं म्हणावयास
ग्रमारें पंघरा नीस वर्षापूर्वी ही कल्पना प. वा. होट दामोदर गोवरधनदास मुखबरवाला यांनी उचलली होती व ते समाजांतील अनेक कुटुंवें एक त्र रहाण्यासाठी
एक सोईस्कर घर विकत प्यावयाचा विचार करीत होते. परंतु किंमत न पटव्यामुळें तो विचार रह झाला तो झालाच. मध्यंतरीं परस्पर साहाय्यकारी तत्त्वावर
काहीं होणे शक्य आहे किंवा कसें यावाही थोडाबहुत विचार झाला, पण तो
विचार फलदूर होण्याची आशा प्रथमपासूनच फार थोडी होती.

अशा प्रकारें प्रार्थनासमाजाच्या तत्त्वांचें पुनर्घटन, पुनर्घटित तत्त्वें आचरणांत आणण्याविषयींचे प्रयत्न, कौंद्रंनिक व न्यिकात आध्यासिक जीवनाच्या
वाढीविषयीं झालेला विचारविनिमय इ० चा इतिहास आहे. ह्याविषयीं येथें
अधिक चर्चा करण्याची आमनी इच्छा नाहीं. तथापि एक गोष्ट येथें नमूद केली
पाढ़िजे. १९९५ साली ह्या लेलकानें यंग थीईस्टस् यूनिअन संस्थेपुढें "प्रार्थनासमाजाच्या पहिल्या पिढोची तळमळ" हा विषय विचारासाठी ठेविला होता.
त्या वेळी " सर्व समासदांनी घरांतील मनुष्यें येतील तर त्यांस बरोबर फेक्न
ईश्वरोपासना करण्याचा प्रधात पालावा" अशा व "आजपासून आपल्या कुटुंबांतील माणसें आस्टीं तर त्यांस बरोबर घेऊन ईश्वरोपासना करील जाऊं" योतील
" येतील तर " व " आलीं तर " ह्या घब्दांनी सूचित जो परिस्थिति तिचेवर
टीका झाली होती. त्यांचेळी गुल्य मुद्दा असा होता व तो आजही कमीअधिक

<sup>\* 28 69-90.</sup> 

<sup>ं</sup> खाच्या पूर्वी ६ कुटुंबें आपल्या विचारांप्रमाणें चाटणारी एकत्र झाली, तर जातिबंधन तोडावयात हरकत नाहीं व त्या सहांत आपण आहीं असे दोषां सभासदांनी जाहीर केलें. मूळ पत्र लिहिणारे मामा परमानंद होत. त्यांच्या पत्रांतील कोही भाग त्यांच्या चरित्रांत दिला आहे.

प्रमाणाने आहेच. की. पुरुष व स्त्रिया सर्व बावतीत समान विचाराच्या आढळणें त्या वेळी दुर्घट असे. तशांतन प्रवाचे बिक्षण प्रष्कळ झालेले असले व त्याचे विचारही उदार झालेले असले तरी त्याच्या पत्नीचे जर कांडी शिक्षण झालेलें नसलें व उदारविचारांची योग्यता कळण्याची पात्रता तिच्यांत जर आहेली नसली तर ती पात्रता आणण्याची जबाबदारी त्या प्रस्पावर येते. तथापि. कार्यबाहत्यामळे म्हणा. काय त्या अज्ञान स्त्रीशी डोईफोड करून कालव्यय कराव-याचा अशा अहंतेमुळे म्हणा, किंवा पतीच्या विचारांचें व आचारांचें वजन सभी-बतालच्या माणसांच्या विचारभाचारापेक्षां कमी ठरल्यामुळे हाणा. क्रियांच्या मनो-भमीची मधागत पहिल्या पिडीकडन ज्याप्रमाणें व्हावयास पाहिजे त्याप्रमाणें झाली नाहीं, आजही कमीअधिक प्रमाणानें तोच प्रकार आहे. म्हणूनच १८७३ सालस्या सभेसंबंधानें बोलतांना असे दाखवन देण्यांत आलें होतें कीं, वरील समेंत जे समासद हजर होते त्यांपैकी ९ समासदांचा व प्रार्थनासमाजाचा संबंध स्यांच्या मत्यपर्यंतच होता. त्यांच्या पश्चात त्यांच्या मुलांबाळांपैकी कोणाचा समाजाशी समासद ह्या नात्याने संबंध राहिला नाहीं. नाहीं म्हणावयास माधव-राव रानड्यांनी इतके सर्व व्यवसाय संमाळून आपल्या पत्नीचें शिक्षण व्यवस्थित रीतीनें आपल्या स्वतःच्या देखरेखीखाली चालविल्याचें एक उदाहरण दृष्टीपढें आहे. माधवरावांच्या परनीनें त्यांच्या मार्गे किती थोर कार्य केलें त्याची माहिती आजच्या पिढीला आहेच. पण. त्यांनीही ब्राह्मधर्माच्या अनुष्राना संबंधाने करारी-पणा दाखिनला नाहीं हैं येथें नमद करणें आमर्चे कर्तव्य आहे. सारांश, ह्या सर्व माहितीपासन आतांही समाजांतील तरुणांनी बोध घेतला नाहीं. तर ब्राह्मधर्मा-जुष्टानाच्या बाबतीत तेही मार्गेच राहतील असा मार्गचा अनुभव सांगत आहे. म्हणून सागच्यांस ठेंचा लागल्यामुळे पुढिलांनी तरी आतां साबध व्हावें.

### Bombay Theistic Association. मुंबई येथील एकेश्वर उपासक मंडळी.

मंबईचा प्रार्थनासमाज स्थापन झाला तेव्हां पामन अगदी स्वतंत्र आहे. बंगालमध्ये एकाचे तीन समाज झाले. खह संबई शहरांत कांही वर्षे एक ब्राह्म-समाज अस्तित्वांत होता: परंत मुंबईच्या समाजाचें सर्वांशीं प्रेमाचें नार्ते आहे. राममोहन राय. महर्षि देवेंद्रनाथ, ब्रह्मानंद केशव चंद्र सेन यांच्या संबंधानें समा-जानें नित्य पुज्यभाव व्यक्त केला आहे. तथापि एक गोष्ट येथें नमुद करण्या-सारखी आहे. १८७७-७८ साली महर्षि देवेंद्रनाथ बांद्रे येथे आपली प्रकृति संघारण्यासाठी येऊन राहिले होते त्या वेळी समाजांतील कित्येक मंडळी त्यांस भेटावयास रोही होती व सर्वांना त्यावेठीं महर्षीच्या पंकीचा लाभ झाला होता. प्रो. भांडारकर ज्या बंगल्यांत वार्डे येथे असतांना रहात होते त्या बंगल्यांत महर्षि रहात होते. मात्र मंबईत येऊन त्यांनी आपल्या सहवासाचा लाभ दिन्याचे ऐकिवांत नाहीं. परंत ब्रह्मानंद केशवचंद्र समाजाची स्थापना होण्यापर्वी व स्थापना झाल्या॰ नंतर असे दोन वेळ येथें येऊन गेले. पंडित शिवनाथ शास्त्री दोन वेळां मंबर्डतः आले. इसरेही किरयेक मिशनरी येऊन गेले. तथापि बाब प्रतापचंद्र मझमदार यांनीं मंबईत राहन जितकें काम केलें तितकें दसऱ्या कोणत्याही मिशनरोनें केलें नाहीं, हैं येथें प्रांजलपणें कबूल केलें पाहिजे. १८७२ साली येथें येऊन त्यांनी साहा महिने मकाम केला. तेवदया अवधीत त्यांनी उपासना चालविल्याः सर्व कटं-बांच्या भेटी घेतत्या: खियांसाठी सभा भरविल्या: त्यांच्या शिक्षणाचे वर्ग सरू केले धर्म विषयक शिक्षणाचे वर्ग काढले: त्यांत व्याख्यानें दिली: टाऊन हाल, फ्रामजी कावसजी इन्स्टिटयट. प्रार्थनामंदिरामध्यें व्याख्यानें दिलीं; पुणें, अहमदाबाद, बढ़ोदें येथें व्याख्यानें देऊन व उपासना चालवन धर्मकार्य केलें व एकंदरीतः बाह्यधर्माविषयीं जागृति उत्पन्न केली यांत कांहीं संशय नाहीं. व हैं त्यांच्याः कामासंबंधाने १८७२ सालच्या समाजाच्या रिपोर्टीत जो उल्लेख \* आहे त्याव-रून स्पष्ट होत आहे पण ह्याहीपेक्षां त्यांनी दूसरें एक फार महत्त्वाचें काम केलें. त्या वेळपर्यंत प्रार्थनासमाजाकडन साप्ताहिक उपासनांपलीकडे दसरें कांहीही काम होत नव्हतें. साप्ताहिक उपासनांस बाहेरची मंडळी येतील त्या पलीकहे बाहेरच्या लोकांशीं कांही संबंध येत नव्हता. तीच तीच बाहेरची मंडळी त्यावेळीं

<sup>\*</sup> हा उतारा पृष्ठ ८७ वर घेतलेला आहे. तेथें पहावा.

मुंबई येथील एकेश्वर उपासक मंडळी.

१ ह्या मंडळीचें नांव मुंबई येथील एकेश्वर उपासक मंडळी असे असावें.

२ ह्या मंडळीचे दोन प्रकारचे उद्देश आहेतः--

- ( १ ) परस्परांच्या साहाय्यानें ग्रुद्ध भाविक आचरण आणि धर्मसंबंधी सत्य ही आपण स्वतः साध्य करून अन्यत्र प्रसृत करावी आणि सदाचार व ब्यावहारिक सुधारणा ग्रांची दृद्धि करावी ह्यासाठी मुंबईतील सर्व एकेश्वर उपासक ह्यांचें ऐक्य व्हांचें.
- (२) ह्या मंडळीच्या सभासदांच्या कुटुंगांतील क्रियांच्या स्थितीची इति स्थतहार आणि घर्म ह्यांच्या संबंधाने सुधारणा करणें.

३ वरील उद्देशांपैकी पहिला उद्देश सिद्धीस नेण्यासाठी पुढील उपाय योजिके आहेत.

<sup>\*</sup> प्र. ८९-९० पहा.

সা. ₹.—৩

- (१) प्रत्येक बोळणाराच्या अथवा लिहिणाऱ्याच्या मर्जीप्रमाणे इंप्रजीत अथवा एतहेशीय मापॅत निबंध वाचण्यासाठी आणि वादिवाद करण्यासाठी समा भरणे.
- (२) स्वतःच्या व जनसमाजाच्या संबंधाने आपली कर्तव्ये काय आहेत ती समज्न घेणें आणि ती करणें खाविषयी मंडळीच्या सभासदांख साहाय्य करणें.
- ३ ह्याच उद्देशानें ह्या इलाख्यात निरनिराज्या ठिकाणी ह्यासारख्या सभा स्थापित करणें.

दुसरा उद्देश सिद्धीस नेण्यासाठी पुढील उपाय योजिले आहेतः---

- (१) प्रत्येक आठवच्यांत एक वेळ क्रियांस एके ठिकाणी जमवून त्यांस धर्म, सदाचार, शाक्षीय व इतर साधारण विषयांवर शिक्षण देणें. शासंबंधी देखरेख करण्यासाठी एक कमीटीचो योजना कराबी.
- (२) धर्म, सदाचार व ब्यवहार ह्या विवयांवर ठहान, अल्प किंमतीचीं पुस्तकें प्रसिद्ध करण्याचा उद्योग करण्यास्तव आणि गरीव काम-करी ठोकांस रात्री विक्षण देण्यास्तव एक कमीटी असावी.

४ खाली लिहिलेल्या मूलतत्त्वांवर ज्या मनुष्याची श्रद्धा आहे तो ह्या मंड-ळीचा सभासद होष्यास लायक शाहे:—

- ( १ ) ईश्वराचें अस्तित्व.
- ( २ ) मानव आत्म्याचे अस्तित्व.
- (३) परलोकाचें अस्तित्व.
- ( ४ ) सदाचार दुराचार ही परस्पर भिन्न आहेत.
- ( ५ ) प्रार्थनेची आवश्यकता.

५ ह्या मंडळीची मासिक सभा प्रत्येक इंप्रजी महिन्याच्या पहिल्या शनिवारीं भरेल, त्यावेळी धर्म व व्यवहार ह्या विषयांवर निबंध वावले जाऊन वादविवाद केला जाईल. या सभेस सर्वांस यावयास मोकळीक आहे.

६ गरज असेल त्यावेळी कामाकरिता फक्त सभासदांची सभा भरेल. अशा सभेचें काम चालविष्यास निदान ८ सभासद हजर असले पाढिजेत.

 ष्टा सभेचें काम अध्यक्ष, उपाध्यक्ष व चिटणीस, तेच खजीनदार, हे चाल-् वितील व त्यांची योजना प्रतिवर्धी केली जाईल. ८ ज्या गृहस्यास ह्या मंडळीचे सभासद होण्याची इच्छा असेल त्यांनी आपर्की कांवें चिटणिसांकडे पाठवावी व ते त्यांची नांवें मंडळीच्या पटांत दासरू करितील.

९ प्रार्थनासमाजाचे सर्व सभासद ह्या मंडळीचे सभासद समजावे.

१० प्रत्येक सभासदाने वर्षास एक रुपया वर्गणी दिली पाहिजे.

१९ सर्व समांच्या आरंभी व अंती प्रार्थना व्हावी.

अज्ञा प्रकार ही सभा स्थापन करितांना सबै धर्मांच्या लोकांना एकच कर-ण्याचा जो मळ हेत होता तो जरी पूर्ण झाला नाहीं. तरी प्रथम प्रथम प्रकळ कार्में बाली. वियोच्या ज्ञानामध्ये भर घालण्यासाठी पष्कळ वर्षे नियमाने सभा भरत असत व त्यांत कित्येक सद्रहस्य व्याख्याने देत. उत्सवाच्या वेळी क्षियांस मुहाम बोलावून स्यांच्यासाठी प्रतापचंद्र मुझुमदार, डा. भांडारकर, वामनराव मोडक. सदाधिवराव केळकर वगैरे मंडळी व्याख्याने देत. एरव्हींही समाजाबाहे-रील डा. सखाराम अर्जुन, डा. काणे. मिसेस रेबेका इ॰ पुरुष व खिया निरनिराळ्या विषयांवर न्याख्याने ख्रियांसाठी देत असत. सार्वजनिक न्याख्यानेंही वारंवार होत असत. रा. ब. रानडे, रा. ब. कंटे, पंडित, इ० गृहस्थांची व्याख्याने होत असत. सबोधपत्रिका, रात्रीच्या घाळा, चीप लिटरेचर सोसायटी वारे कामें बाच संस्थेच्या विद्यमाने झाली. १८७७ सालच्या दुष्काळाच्या वेळी समाजाचे समासद व ह्या संस्थेचे समासद ह्यांनी मिळन सात आठ इजार रुपयांचा फंड जमविला. अशा प्रकारें पहिली सहा सात बर्षे उत्साहानें काम चालत्यावर थोडी शिथिलता येऊं लागल्याचें दिसन आलें. म्हणून लोकांना जार्गे करण्यासाठौँ ता. १५ जून १८७९ च्या सुबोधपत्रिकेच्या अंकांत प्रदीख स्फट लेख प्रसिद्ध झालाः---

"धा मंडळीची स्थापना होऊन सुमारें सात वर्षे झाळी. ह्या काळांत मंडळीची खितकी बढती ब्हावी तितकी झाळी नाहीं, तथापि ह्या मंडळोच्या हात्न बरींच लोककल्याणांची कामें झाळी आहेत. गेल्या सुक्काळांत मंडळोंनें आपल्या साय-ब्यांनुरूप दुष्काळनेवारणार्थ बरीच मदत केळी. सुमारें आठ हजार दपये मंडळीचें लोकांपासून व सभासदांपासून जमवून दुष्काळपीढित लोकांच पाठबिळे. तसेंच सुंबहैत गरीब लोकांकरितां रात्रीच्या रोनतीन घाळा आहेत, त्याही ह्या मंडळीच्या मदतीचें चाळल्या आहेत. परंतु अळीकडे मंडळीची मोठी वाईट

स्थिति होऊन लोकोपयोगी कामानी बृद्धि:ब्हावी तशी होत नसतां उलटी जी कामें चालली आहेत ती कदाचित बंद पडतील: अशी स्थिति होण्याचें कारण हैं की, जितके लोक मंडळीत असावे तितके नाहीत. ह्या सभेचे नियम व व्यवस्था बहुतेकांस सर्वमान्य होण्याजोगी केली अाहे... जिस्ती स्प्रेकांत यंग मेन्स जिश्वि-यन असीशिएशन आहे. त्यांत जसे बहुतेक सर्व सिस्ती छोक आहेत तसेच ह्यांत सर्व धर्मांचे लोक का नसावेत ? एकी मोठ्या उपयोगाची असते हैं सर्वांस ठाऊकच आहे. म्हणून धर्म मानणाऱ्या लोकांनी म्हणजे हिंदू. खिस्ती, मुसलमान, पार्शी व आर्यसमाजाचे लोक हा। सर्वानी आपल्या भिन्न भिन्न मताचे भेद मनांत न आणिता ऐक्यच ज्या ठिकाणी होत असेल त्या ठिकाणी सर्वानी जमण्याचा विचार करावा आणि ही ऐश्यता आमच्या समजतीने एकेश्वर उपा-सक मंडळींत होण्यासारखी आहे."

सर्व धर्मांच्या लोकांस एकत्र होतां यावें म्हणन ह्या संस्थेची तस्वें सर्वोस मान्य होष्यासारखी ठेविली होती. जुन्या लोकांच्या आड मूर्तिपूजेचा प्रश्न येतो म्हणून तोही बाजस सारला होता. तथापि ह्या संस्थेची विशेष भरभराद न होतां पुष्कळ वर्षे तो सतुप्रय स्थितीत राहिली. तिच्या आध्याने निघानेली कामें हळ इल समाजाकडे आली. रात्रीच्या शाळांची व्यवस्था समाजाचे सभासद पाहं रागले. बाहेरचे सभासद हळहळ गळं लागले: अखेरीस कांद्री वर्षे संस्थेचें नांव मात्र राहिलें. शेवटी सन १८९९ साली ही संस्था एक ठराव करून बंद कर-क्यांत आली व रात्रींच्या शाळा व संबोधपश्चिका ह्या. दोन संस्थांची, जनावतारी समाजाकडे सर्व प्रकारें आली.

खान संस्थेनी Cheap Literature Society म्हणन एक कमिती होती. हिने मुलांस उत्तम देणगी, भाग तीन, परमेश्वराच्या भाराधनेचे प्रकार. जगदीशस्तोत्र, ब्रह्मोपासना, धर्मवासना, आदिशाख्यः एकनाथी भागवतातील वेंचे आगवतभागेवरील उपदेश. Parental Advice, Ends and Aims of College Education, प्रार्थनासमाज हें काय प्रकरण आहे. वगैरे छहान लहान पुस्तकें छापन काविली होती. १८९४ मध्यें एकनाथी आगवतांतील डेंचे ब भागवतधर्माबरील उपदेश प्रसिद्ध केल्यानंतर कांडी लहान मोटें प्रस्तक प्रसिद्ध झाल्याचे दिसत नाही. प्रार्थनासमाजासंबंधाने प्रसिद्ध झाळेल्या पुस्तकांचा उल्लेख 'शंथ परिचय' ह्या सदराखाली केला आहे.

# प्रार्थनामंदिर.\*

पार्थनासमाजाची स्थापना शके १७८८ फाल्पून वद्य एकाइशी सन १८६७ मार्च ता. ३१ ह्या दिवशीं होऊन सामाजिक ईश्वरोपासना करण्याचा कम सरू झाला. हें येथपर्यतची हकीकत वाचणारास नव्याने सांगावयास नकी. सामाजिक उपासना प्रथम समाजाचे अध्यक्ष हा. आत्माराम पांडरंग ह्यांच्या वेशें भहं लागल्या. १८७० पर्यंत उपासना त्याचप्रमाणें सभा वगैरे सर्व कार्ये याच दिवाणसान्यांत होत असत. सामाजिक उपासना खाजगी गृहामध्यें भरिवर्णे इष्ट नाहीं, पण प्रथमच स्वतंत्र जागा मिळणें शक्य नष्टतें. ही जागेची अडचण लक्षांत येजन सन १८६८ मध्येंच एक स्वतंत्र मंदिर बांधण्यासाठी वर्गणीने पैसा जमविष्याचा दराव रा.रा. माधव नारायण शिरगांवकर यांच्या सचनेवरून सभास-दांनी केला होता व त्याच वेळी बहतेकांनी आपापली एकेक महिन्याची प्राप्ति वर्गणीच्या रूपाने ह्या कार्यात्रत देण्याचे कब्ल केलें होतें. १८७० पासन पढें कांडी काळ समाजाच्या उपासना रा. व. रामचंद्र बाळकृष्ण यांच्या घरी गिरगोव बंक रोडवर होत असत, नंतर लवकरच ज्या ठिकाणी हडीचें प्रार्थना संदिर आहे त्याच ठिकाणी बर्फाच्या गिरणीचें एक लोखंडी पत्र्याचें घर होतें तेथें समाजाच्या उपासना बगैरे होऊं लगल्या, ही जागा ब्यांक आफ वेस्टर्न इंडियाच्या ताब्यांत होती. परंत जेव्हां बँकेचा कारभार आटोपला तेव्हां ती बँकेचे लिकिडेटर्स प. वा. विनायकराव जगन्नायजी शंकरशेट. शेट लिमजीभाई जमशेटजी बाटलीभाई व मि. जॉन रॉबिन्सन ह्यांच्या ताज्यांत गेली. त्यांनी मेहरवानी करून ही जागा समाजास फुकट वापरण्यास दिली. हे ह्या गृहस्थांनी समाजावर मोठे उपकार केले. १८७२ पर्यंत समाजाच्या उपासना ह्याच ठिकाणी होत असत. परंत नंतर ही जागाच विकावयास काढल्यामळें समोरच्या डॉ. माणकजी आदरजी ह्यांच्या

<sup>\*</sup> प्रार्थनामंदिराचा संक्षिप्त बुतान्त १८०० साली रा. रा. भास्कर हरि भागवत समाजाचे सेकेटरी असतांना प्रतिद्ध झालेला आहे. स्याचेच आघारानें हा भाग लिहिला आहे. मात्र मंदिराच्या प्रवेशसमारंभाची हकीकत स्या वर्षाची स्रवोधपत्रिकेची फाईल उपलब्ध नसल्यामुळें झानोदय व इतर पत्रांतून घेतळी आहे.

वार्डीत \* जागा भाड्याने पेष्पांत आठी व नंतर समाजाचे स्वतः चें मंदिर तयार होईतों उपासना वगैरे त्याच ठिकाणी भरत असत. शेवटच्या वर्षाचें भाडें डा. माणकजी ह्यांनी समाजापासून घेतळे नाहीं. अशा प्रकारें त्यांनी समाजकार्यां-संबंधानें आपठी सहाजभति दाखविठी.

ज्या वेळी समाजाचें स्वतंत्र मंदिर असावें असे ठरछें त्या वेळापासून समाजासाठी सोईची व स्वतंत्र जागा आढळली तर ती घ्यावयाची असे मंडळीनें योजिलें होतें, पुढें १८७२ सालीं ज्या ठिकाणी उपासना होत असत तीच जागा विकाययास काढल्यावर ती जुनी बर्फाच्या गिरणीची जागा समाजानें मंदिर उमारण्यासाठी विकत चेतली. ही जमीन मिळण्याच्या आधीपासूनही बाहेरच्या लोकांकडून देणस्या मिळविण्याचा प्रयत्न खुरू झाल होता. आणि ह्या प्रयत्नाचें ह्या कर्या का जमीन चेण्यापूर्वीच कच्छचे राव योजकडून आलेली एक हजार हरपांची देणगी हें होय. त्यांची पुढें ह्या देणगीत आणसी ७५० हपयांची भर घातली.

सन १८०२ सालीं सहा महिने बाबू प्रतापचंद्र यांचा मुकाम मुंबई शहरीं समाजकार्यासाठी होता है मागील भागांत आर्लेंच आहे. ते येथें असतांना मंदिराच्या पायाचा दगड बसविष्याचा समारंभ शके १०९४ मागंशीर्ष वदा १४ ता. २९ डिसेंबर १८०२ रोजीं झाला. पायामध्यें एक कुंभ ठेविला आहे. त्यांत इंदुप्रकाश, नेटिब्ह ओपिनिअन, इ॰ इत्तपत्रें व रा. ब. महादेव गोविंद रानडे खांनी लिहिलेल्या A Theist's Confession of Faith ह्या लेखाची एक प्रत ठेवण्यांत आली होती अशी माहिती ह्या लेखकास डा. भांडारकर खांनी कोही वर्षांपूर्वी दिली होती. पायाच्या दण्डावर पुढीलप्रमाणें लेख कोरला आहे:—

अ मुंबईच्या आर्यसमाजावी स्थापना खाच बाडीत १८०५ साली एप्रिल महिन्यांत झाली. त्या संबंधानें इंदुप्रकाशानें असे म्हटलें आहे:—आर्यसमाजाच्या स्थापनेचा समारंभ निरगांवांत डा. माणकजी आदरजी खांच्या वाडीं-तील सोप्यांत, म्हणजे ज्या ठिकाणी पूर्वी प्रार्थनासमाजाचे लोक उपासना वगैरे करण्याकरतां जमत असत त्या ठिकाणी, झाला, आतो हा समाज व प्रार्थनासमाज समोरासमोर आहेत, म्हणून दोन्ही पाहाण्याची लोकांस चांगली. सोय आहे.

प्रार्थना मंदिर १८७४ व १९२२

प्रार्थनासमाजमिन्दरम् । प्रतिष्ठाशिला मार्गशीर्षं कृष्णचतुर्वस्यां न्यवेशि । शकाब्दाः १७९४ । विक्रमाकेसमाः १९२९ । सत्यमेव जयते । एकमेवाद्वितीयम् । ॐ तत्सत्.

PRARTHANA SAMAJA MANDIRA.
FOUNDATION STONE LAID

December 29th 1872 A. D.

वरील तारखेस जरी मंदिराच्या पायाचा दगड बसविष्यांत आला तरी त्याच-वेळी मंदिराच्या कामास सहवात झाली नाही. एकंदर सर्व जमवाजमव कराव-यास नक महिन्यांचा अवधि लागला. १८७३ साली आक्टोबर महिन्यांत कामास प्रारंभ झाला व तें काम एप्रिल १८७४ मध्यें पूर्ण झालें. मंदिराचे एन्जीनिअर रा. रा. हरिश्चंद्र सदाशिवजी है होते. ह्यांनी केवळ धर्मबुद्धीनें मंदि-रासंबंधाचें सर्व काम म्हणजे प्रान तयार करणें व त्याप्रमाणें सर्व कामें करून धेणें इ॰ आपला अमोलिक वेळ खर्च करून केलें व वर मंदिर बांधण्यासाठीं पन्नास रुपयांची देणगीही दिली. अशा प्रकारें त्यांनी समाजास ऋणी करून ठेविलें आहे. त्याचप्रमाणें हायकोटीचे सालिसिटर शेट कमहरीन तय्यबजी यांनी समाजाची जमीन विकत घेतल्यापासन निरपेक्षबुद्धीनें विकलाचें सर्व काम केलें त्याबहलही समाज त्यांचा अत्यंत ऋणी आहे. प्रार्थनासमाजाच्या सभासदांमध्येंच वर्गणी जमा करून मंदिर उभारावयाचें असें जर ठरविलें असतें तर त्या वेळची इमारत उभारली गेली नसती. ही इमारत ६३ फट लांब व ३५ फट रुंद असन वरील म्यालरीसदां आंत सातशें मंडळीचा समावेश होईल अशी मंदिर पूर्ण झालें स्या-वेळी अटकळ केळेली होती. परंत अनेक प्रसंगी ह्याहीपेक्षां अधिक मंडळीची बसण्याची सोय व्यवस्थित रीतीनें करण्यांत आलेली आहे. मंदिराच्या मोठ्या कामास कित्येक राजेरजवाडे. शेटसावकार. मित्र व इतर गृहस्य व भगिनी ह्यांनी जें साहाय्य केलें त्यामुळेंच मंदिर बांधलें गेलें हें येथें नमुद करणें अवस्य आहे. मंदिरास एकंदर २६००० रुपये खर्च आला. बर्फाच्या गिरणीची जागा ब सर दिनका माणिकजी पेटिट यांजकबन घेतळेला तकहा मिळन जमिनीसाठींच

७३२० रुपये खर्ची पडले, तेही ह्या सम्बीस इजारांतच असल्यासुळें इमारती चें काम किती कसोशीनें झालें असलें पाहिजे त्याची कल्पना होते. मंदिर तबार झालें, त्यावेळी ३,३९० रुपयांचे कर्ज होतें तें समाजाच्या सभासदांनींच फेडलें असें घरन चालल्यास सभासदांनींच फेडलें असें घरन चालल्यास सभासदांनींचें जमलेली वर्षणी (७,७९४) मंदिराची जमीन विकत पेण्यापुरतीच होती व वरील इमारतीचा बहुतेक सवे खर्च बाहे-रील वर्गणीवरच मागविला गेला असें वाचकांस दिस्न येईल. ह्यावरून सभासद नसणारांनी पुष्कळ उदार बुद्धोंनें मदत केली असें उघड होतें. हैं लक्षांत घेळनच मंदिराच्या संक्षिप्त इतांतामच्यें " ज्या परमबत्सल प्रभूनें इतक्या देशवांघनांस मदत करण्याची बुद्धि दिली आणि आपल्या दुबंल बालकांचा अल्पस्वल्य प्रम सफल करून मंदिराचें मोठें कार्य सिद्धीप्रत नेलें त्यांनें तें आम्हा सर्वांच्या परामार्थिक कल्याणासाठीं कारणीभूत करांवें '' अशी प्रार्थना केली आहे.

## प्रवेशसमारं भः

मंदिराचा प्रवेशसमारंभ वैशास शुद्ध १० शके १०९६ ता. २६ एप्रिल १८०४ रोजी सकाळी झाला. ह्या संभारंभासाठी समाजाच्या वर्तीने शहरांतील व व परगांवच्याही पुष्कळ लोकांस आमंत्रणें गेली होतीं. त्याप्रमाणें ह्या प्रसंगीं स्नीपुरुषांची गर्दा होजन मंदिर अगर्दी भरून गेळें होतें. प्रथम सकाळी ७॥ वाजतां समाजाच्या सभासदांनी जुन्या समाजग्रहांतून निष्न नवीन मंदिरांत प्रवेश केळा. यावेळी रा. रा. रामचंद्र विष्णु माडगांवकर ह्यांनी त्या प्रसंगासाठी मुद्दाम रचि-लेळें पर म्हणण्यांत आळे. तें पद पुढें दिखें आहे:—

प्रभु तेजोमया । पुण्यकपा दया। शांतिसीख्यालया। दास बाह्रं ॥ ध्रु० ॥ त्वल्कुपे पावत्या। पूर्णते आख्या। अपितों तूज या। रिक्षं नाथा॥ प्रभु ॥ १ ॥ पुण्यशीला तरी। घुद्ध याते करी ॥ र्राष्ट्रं बिर अंतरीं। बिद्धना गा ॥ प्रभु ० ॥ २ ॥ तेवि इत्मंदिरीं। वास्त्रं देवा करीं। पुण्यमागीवरी। लाखिं दासा ॥ प्रभु ० ॥ ६ ॥ भिक्तच्या साधना। येथ लावूं मना। आवकं वासना। इद्रियांच्या ॥ ४ ॥ प्रभु ० ॥ त्यागुनी दुर्मदा। कामना त्वत्यदा। पाववूं सर्वदा। होउ ऐसे ॥ प्रभु ० ॥ ५ ॥ बंधुभिननी तुला। बाळवुं मंगला। सुक्षानिधे वत्सला। मायबापा॥ प्रभु ० ॥ ६ ॥

मंदिरांत प्रवेश करितांच काय बाटके असार्वे स्थाची करुपना हानोदयाच्या कर्त्यांनी केकेल्या पुढीळ वर्णनावरून चांगळी होते:---

"मंदिर युंदर रीतीनें बांचलें आहे, आंत मंहळीस बसण्यासाठीं बांकें व खुरच्या माहल्या असून वर पूर्व, पिंधम व दक्षिण ह्या तीन बाजूंस ग्यालरी केली आहे. मंदिराच्या उत्तरेच्या शेवटावर सिंहासन किंवा उपदेशस्थान केलें आहे. त्याच्या समोंवती पांडऱ्या शेंब्यांची वरंडी असून तिजवर युंदर नक्षी व जाळी केली आहे; आणि तिच्या मोंवती उपदेशकास बसण्यासाठी शिसवी लांकडाचें व्यास-पीठ किंवा खुरची आहे व पुढें पुस्तक वगैर ठेकण्यासाठी श्रुञ्ज संगमरवराचा युरेख चौरंग आहे. कलकत्यास बाइससाजमंदिरांत कांहींशी अशीच व्यवस्था केली आहे. पण त्यापेक्षां हें मंदिर प्रशस्त, देखणें, व विशेष व्यवस्थित आहे. "

मंदिराच्या उपयोगाविषयीं नियम सदरहू समारंभाच्या दिवशीं वाचून दाख-विण्यांत आले ते पुढें दिले आहेत:—

" सर्वध्यापक, सर्वश्वाकि, सर्वेह्न, परमपवित्र, दयानिधि, विश्वस्रष्टा, अध्यंग, अनादि, अनंत, असा जो एकच, अद्वितीय परमेश्वर त्याची उपासना या स्थळीं प्रतिदिवशीं, निदान प्रति आठवच्यास, करण्यांत आली पाहिजे. कोणत्याही एष्ट पदार्थांची उपासना येथें करितां नये, कोणी मनुष्य अथवा इतर प्राणी किंवा विह्निरिद्रियगोचर पदार्थ हा ईश्वर्य, किंवा ईश्वरासारखा, िवंबा ईश्वराचा अवतार असें समज्ज येथें त्याची आराधना करितां नये; आणि परमेश्वराधिवाय दुसच्या कोणा-विद्वी अथवा कोणाच्याही नांवें एयें प्रार्थना करण्यांत, अथवा गीत गाण्यांत येकं नये; कोणत्याही पथाच्या लोकांनी आजपर्यंत कथीं पूजेसाठी अथवा कोणत्या एका गोष्टी (शता) च्या स्मरणार्थ जिचा उपयोग केलेला असेल, किंवा यापुर्वे करण्यांत येईल अश्री कोणताही कोरींव किंवा उपयोग केलेला असेल, किंवा यापुर्वे कर्वांत येईल अश्री कोणताही प्राणी येथें बळी देतां नये. जेवणखाण, मयप्राधान अथवा बाह्य चिन्ह वेथें कार्यं नये. कोणताही प्राणी येथें बळी देतां नये. जेवणखाण, मयप्राधान अथवा कोणताही प्रकारची मीज किंवा कर्यांत वेथें केलें तेतां नये. जो कोणताही प्रएष्ट अथवा पदार्थं आजपर्यंत कथीं कोणत्याहि पंत्रच्या लोकांनी पूजिला असेल, अथवा ह्यापुर्वे पूजिला जाईल त्याचा येथें होणाऱ्या उपासनेत उपहास किंवा निंदा किंति नये. कोणताही प्रथा वार्यंत स्थासात् ईश्वरप्रणीत, सर्वांशी प्रमाण (निर्वाध ) असें

<sup>\*</sup> ज्ञानोदय ३० एप्रिस्ट १८७४.

मानितां नये; किंवा तसें मानून त्याविषयीं पूज्यभाव घरितां नये. तथापि कोणताहि प्रंथ आजपर्यंत कभी कोणत्याही पंयाच्या छोकांनी सर्वांशी प्रमाण (निवांध) मानछेळा असेल किंवा पुढें मानण्यांत येहेल त्याचा उपहास किंवा निंदा करितां नये. या स्थळी प्रार्थना, उपवेश किंवा भाषण करावयाचें अथवा गीत गावयाचें तें कोणत्याहि प्रकारचे स्टष्ट पदार्थ (मूर्ति) पूजन, मत विशेषाभिमान किंवा पाप खास उसेजन किंवा आक्षय मिळेल अशा प्रकारचें अस्तूं नये. परमेश्वराची उपास्ता छा किंकाणीं अथा इतोनें व अशा प्रकारों करण्यांत आळी पाहिज कीं, लेणें करून आपण सर्व एका कुटुबांतळी माणसे आही अशा परस्पर भाव वागविणें, सर्व प्रकारची ऑति व पातक खांपासून दूर राहणें आणि झान, भाव व पुण्यश्वीलता उत्तरोत्तर इद्धीप्रत नेणें खाविषयी सर्व पुष्य व क्रिया, त्यांची जात, वणें व प्रापंचिक स्थिति कोणतीही अस्त्री तरी समर्थ होतील."

"Every day, at least every week, the One only God, without a Second, the Perfect and Infinite, the Creator of all, Omnipresent, Almighty, All-knowing, All-merciful, and All-holy, shall be worshipped in these premises. No created object shall be worshipped here. No man or inferior being or material object. shall be worshipped here as identical with God or like unto God or as an incarnation of God; and no prayer or hymn shall be offered or chanted unto or in the name of any one except God. No carved or painted image, no external symbol which has been or may hereafter be used by any sect for the purpose of worship or the remembrance of a particular event, shall be preserved here. No creature shall be sacrificed. here. Neither eating nor drinking nor any manner of mirth or amusement shall be allowed here. No created being or object that has been or may hereafter be worshipped by any sect shall be ridiculed or condemned in the course of Divine service to be conducted here. No book shall be acknowledged or revered as the infallible word of God; yet no book which has been or may hereafter be acknowledged by any sect to be infallible shall be ridiculed or condemned. No sect shall be vilified, ridiculed or hated. No prayer, hymn, sermon, or discourse to be delivered or used here shall countenance or encourage any manner of idolatry, sectarianism or sin. Divine service shall be conducted here in such spirit and manner as may enable all men and women irrespective of distinctions of caste, colour and condition, to unite in one family, eschew all manner of error and sin, and advance in wisdom, faith and righteousness."

मंदिरप्रवेश, मंदिराच्या उपयोगांविषयी नियमांचे वाचन ही कार्ये झाल्यानंतर (१) रामचंद्र विनायक रणजीत; (२) बाळाजी दत्तीवा परुळेकर; (३) दाजी रामजीः चब्हाण; (४) बाळकुष्ण रावोजी पाटकर; (५) विव्रक्त कृष्णाजी खेडकर हे. पांच गृहस्य प्रतिज्ञापूर्वक करार करून समाजांत दाखल झाले. स्यानंतर प्रो. रामकृष्णपंत भांबारकर हानी है अरोपासना चालवेली. उपदेशाच्या वेळी त्यांनी असें सोपितले की, "आखांस ईश्वरदत्त धर्म नाहीं असें कोणी म्हणतात. प्रत्येक धर्मांचे लोक म्हणतात की, ईश्वरदत्त धर्म नाहीं असें कोणी म्हणतात. प्रत्येक धर्मांचे लोक म्हणतात की, ईश्वरदत्त धर्म काय तो आखांपाधींच आहे; दुसऱ्यांपाधीं लोही, म्हणून त्यांचा नाश होईल. हा धर्म ईश्वराने १८०० किंवा १३०० वर्षांमार्गे किंवा अमुक वेळेस दिला असेंही ते म्हणतात. महणजे त्याच्या अगोदर मजुष्मांमध्यें सत्य किंवा धर्म म्हणून अगदी नव्हता. यावहून ईश्वरास फक्त ह्या लोकोची काळजी आहे व हतर लोकांची कांही दया नाहीं असें टरतें. पण ईश्वरास सर्वांची दया आहे, महणून सत्य सर्वांसाठी आहे व तें तो अमुक एका ठिकाणच्या लोकांस देईल असें नाहीं; त्यांने तें स्त्रीच्या आरंभापासून सर्व लोकांस प्राय केळें आहे. पण मतुष्यांनी त्यांत पुष्कळ असरय गोष्ठा विस्तळक्या आहेत. महणून सर्व वर्मांत सत्य व असरय आहे. प्रत्येक धर्मांत जो सत्यांश

आहे, म्हणजे ज्या गोष्टी सर्व धर्मांस समाईक आहेत, स्या आम्ही घेतों. बास्तब आम्ही ईश्वरदत्त धर्माचे अनुयायी आहों."

उपासनेनंतर दोन प्रहरी धर्मचर्चा झाली. तींत प्रार्थनासमाज हैं नांव बदछन बाह्यसमाज हें तांव शावें किंवा करें. प्रथतिमार्ग, नियतिमार्ग वगैरे अनेक विष-यांवर वादविवाद झाल्यावर रा. ब. माधवराव रानडे ह्यांचे मंडळीस जागृत कर-·ण्यासारखें भाषण झालें. त्याचें साधारण स्वरूप असे होतें:---"आपण आज सा संदर मंदिरामध्यें प्रवेश केला आहे. पण एवढधाने आपली इतिकर्तन्यता झाली असें म्हणतां येईल काय ? किंवा हैं मंदिर तयार झालें ह्यांत खरोखर आम्हां सभासदांस मोठी धन्यता वाटण्यासारखी कोही गोष्ट आहे काय ? मंदिगच्या उभारणीला जो खर्च लागला त्यांतील दोनततीयांचा प्रार्थनासमाजाचे जे सभासद नाहींत व ज्यांपैकी बहतेक सभासद होण्याची आशाही नाहीं. अशांच्या वर्गणीनें भागविला आहे. आपल्या समाजातील मंडळीत फार तर एकतृतीयांश फंड असावा. मला तर असे वाटतें कीं, जे आमच्याबरोबर यावयास सिद्ध नाहीत. जे आमच्या मताचे आहेत असे जाहीर करावयास तयार नाहीत. त्यांच्या पैशानें बांधलेल्या संदिरापेक्षां आपल्या संडळीच्या पैशानें बांधलेल्या गवताच्या लहानशा झोंपडीतही उपासना करणे अधिक चांगळें!" ह्याच दिवशी सायंकाळी रा. रा. वामनराव मोडक ह्यांनी ईश्वरोपासना चालविली. त्यांनी तकोबाच्या भक्तिमार्गान नुसारें चित्तश्रद्धीच्या अवश्यकतेवर प्रवचन केले.

#### प्रार्थनामंदिरासाठी १८७३-७४ साछी सभासदांनी पुढीलप्रमाणे वर्गणी दिलीः—

| हा. आत्माराम पांडुरंग     | 400          | सदानंद बाळकृष्ण पालेकर  | ३०० |
|---------------------------|--------------|-------------------------|-----|
| जगन्नाथ सदाशिवजी हाटे     | 400          | रघुनाथ जनार्दन          | 300 |
| बाळ मंगेश वागळे           | 800          | नारायण महादेव परमानंद   | २५० |
| रामचंद्र व दीनानाथ विष्णु |              | वामन भावाजी मोडक        | 200 |
| माडगोवकर ४०               | <b>६-</b> 9२ | भास्कर हरि भागवत        | 940 |
| रामकृष्ण गोपाळ भौडारकर    | ३५०          | गोपिनाथ सदाज्ञिवजी हाटे | 940 |
| महादेव गोविंद रानडे       | 340          | अनंत नारायण आदरकर       | 940 |
| माधव नारायण शिरगांवकर     | 300          | रा. सा. मुकुंद रामचंद्र | 983 |

| दिनकर बहाळ वैद्य           | 990         | डा. बळवंत गोपाळ भाटे                                | 4.    |
|----------------------------|-------------|-----------------------------------------------------|-------|
| कल्याण सिताराम चित्रे      | 990         | गणपत कृष्णाजी तिवरेकर                               | 40    |
| भास्कर बापू जोशी           | 900         | दामोदरदास गोवरधनदास                                 | 80    |
| रा. सा. चिंतामण नारायण भट  | 900         | बाळकृष्ण निळाजी पितळे                               | ₹•    |
| जनार्दन संखाराम गाडगीळ     | 900         | बाळकृष्ण मोरोबा                                     | 3 o · |
| डा. शांताराम विव्रल        | 100         | जयशंकर सर्वशंकर                                     | 24    |
| मुरलीघर गिरिधर             | 900         | कृष्णाजी घोंडो पंगे                                 | २५    |
| रा. ब. शंकर पांडुरंग पंडित | 900         | बाळकृष्ण गोविंद भाटोडीकर                            | ₹4 :  |
| महादेव मोरेश्वर कुंटे      | 900         | लक्ष्मण सीताराम कारखानीस                            | २५    |
| रामचंद्र त्रिंबक राजे      | 60          | सखाराम यशवंत परांजपे                                | 24    |
| मोरो विद्रल वाळवेकर        | 40          | साजो कृष्ण घोंड                                     | 20    |
| नारायण विद्वल तेंडोलकर     | Ę.          | दिनानाथ पांडुरंग मिटकर                              | २०    |
| पांडरंग भीमराव             | <b>પં</b> પ | कान्होबा रणछोडदास कीर्तिकर<br>सिकोबा लक्ष्मण चव्हाण | 90    |
| वासदेव बाबाजी नवरंगे       | 40          | ।सकाबा ७२मण चव्हाण<br>पांडरंग रामचंद्र              | 4     |
| मोरोबा विनोबा संजगिरि      | 40          | बळवंत गोविंद गोडबोले                                | ٠.    |
|                            |             |                                                     | -     |

# सभासद नसणारांकडून आहेल्या देणग्या.

| कच्छचे राव साहेब         | 9040 | शेट छखमीदास खिमजी            | २००  |
|--------------------------|------|------------------------------|------|
| इंदुरचे होळकर सरकार      | 400  | एक मित्र                     | 200. |
| नवानगरचे जामसाहेव        | 400  | शेट बन्दावनदास पुरुषोत्तमदास | 200  |
| एक पारसी मित्र           | 400  | ,, धीरजलाल मधुरादास          | 940  |
| जमखिंडीचे चीफ साहेब      | 300  | एक हिंदु मित्र व बंधु        | 940. |
| एक मित्र व त्याचा माऊ    | 240  | शेट धरमसी पुंजाभाई           | 940. |
| एक हिंदु मित्र           | 240  | एक मित्र                     | 980  |
| ना. नानाभाई हरिदास       | 240  | शेट मोरारजी गोकुळदास         | 930  |
| शेट द्वारकादास वसनजी     | 240  | देवासचे महाराज               | 900. |
| श्रीमंत विनायक गणेश किवे | 240  | राजकोटचे ठाकुरसाहेब          | 900  |
| जुनागडचे नवाबसाहेव       | 200  | डा. संबाराम अर्जुन           | 900. |
| नबानगरचे कुमार भोगसिंगजी | 200  | विष्णु घनश्याम               | 900- |
| एक हिंदु मित्र           | 200  | खंडेराव चिमणराव बेदरकर       | 900  |

#### प्रार्थनासमाजाचा इतिहास.

का. त्रि. तेलंग

गणेश शास्त्री इंदूरकर

पी. वेंकटचेली चिट्टी रा. सा. नारायण अनंत मृतालिक ५० विनायक वासदेव 900 गंगाराम भाऊ रा. सा. गणपतराव मोरोबा पितळे १०० विनायक नारायण भागवत भैरवनाथ मंगेश त्रिंबकराव बापूजी मायदेव 900 काजिनाथ विठोसा 900 बाबाजी गोपाळ शामराव विद्रल ए. बी. 40 900 रा. ब. भास्कर दामोदर पाळंदे 900 हरिश्रंद्र सदाशिवजी 40 शेट लल्लभाई केशवलाल शामराव भास्कर 40 900 रा. ब. नाना मोरोजी घनश्याम निलकंठ नाडकणी 40 900 सोराबजी बेझनजी बकील भाई जिवनजी 40 900 हरि गणेश पटवर्धन शेट मधुरादास लवजी 900 पांडरंग राघोबा रघनाथ नारायण खोटे 900 40 कासमभाई धरमसी एक पारशी मित्र 40 नारो बाळकृष्ण पटवर्धन रा. ब. गणपतराव भास्कर 900 40 बाळाजी पांडरंग रामचंद्र हेमराज 40 एक तेलगू मित्र नाग सयाजी 40 900 रा. ब. विष्ण मोरेश्वर मिडे गोविंद विद्रल करकरे 40 900 शेट कहानदास मंच्छाराम शेट माधवदास रघनाथदास 40 900 शेट छबिलदास लल्लुभाई रा. सा. विश्वनाथ गोविंद चोळकर ५० 900 विश्वनाथ धोंडवा एक हिंदु मित्र 40 बळवंतराव सी. जावळे रा. सा. भिकाजी आरमांडे 900 40 गणपतराव श्रीकृष्ण जेराजभाय पीरभाय करोमभाय इब्राहीम जयसत्ताबोधराव तिरमळराव 900 जनार्दन गोपाळ थारिया टोपण दयाळ रतनसी एक आर्य 900 ¥ . नारायण विद्वल तेंडोलकरांच्या तर्फे ३ ३॥ शेट करसनदास नेन्सी 94 ना. रा. ब. बेचरदास अंबादास रा. ब. भोल्यनाथ साराभाई 90 3 3 कृष्णाजी लक्ष्मण नूलकर डोसाभाई फामजी कराका 60 30

केशव बापजी बाळ

दयाराम खेमचंद

30

30

46

40

880

| आबाजी विष्णू काथवटे          | 30     | स्मण दाजी विवलकर           | २० |
|------------------------------|--------|----------------------------|----|
| महादेव नारायण जोगळेकर        | ş.     | रा. सा. गणपत अमृत मानकर    | २० |
| सत्येंद्रनाथ टागोर           | ₹•     | धिरजराम दलपतराम            | २० |
| वकील इंदुरकर                 | २५     | एक कच्छी वैष्णव            | २० |
| रा. सा. नारायण गोविंद आप     | ाटे २५ | छक्ष्मण नरसिंग जोशी        | २० |
| पांडुरंग बळिमद               | २५     | दिनानाथ आत्माराम दळवी      | ₹• |
| रा. सा. वासुदेव बापूजी कानिट | कर २५  | रामचंद्र आनंदराव उदास      | २० |
| मनसुखलाल मुगुटलाल मुन्शी     |        | द्वारकानाथ नारायण रणदिवे   | 94 |
| मोरोजी काशीनाय               | 34     | गोविंद बाळकृष्ण            | 94 |
| आत्मरामपंत कायगांवकर         | 24     | नरहर गणपत                  | 90 |
| गोविंद गंगाधर                | 34     | एक मित्र                   | 90 |
| रूपसिंग मथुरादास             | २५     | त्रिंबक वामनराव रसाळ       | 90 |
| वासुदेव पांडुरंग             | રપ     | रनछोडलाल छोटालाल           | 90 |
| कृष्णशास्त्री चिपळूणकर       | રવ     | एक मित्र                   | 90 |
| राघोबा पांडरंग               | 34     | एम. जे. पोवार              | 9• |
| मिसेस संद्राबाई दामोदर कृष्ण | ाजी २५ | माधवराव पांडुरंग बरवे      | 90 |
| काशिनाथ बाळकृष्ण मराठे       | २५     | गंगादास किशोरदास           | 90 |
| जनादैन रामचंद्र              | २५     | रमाकांत कृष्ण भेंडे        | 90 |
| नीळकंठ महादेव                | રેષ    | लक्ष्मण विष्णु             | 90 |
| खंडेराव जनार्दन              | 34     | दिवाण कौरामल               | 90 |
| बाबा गोखले                   | 34     | दयाराम व उदाराम            | 90 |
| विनायक जे कीर्तने            | 24     | वसंतराव आत्माराम           | 90 |
| राजना लिंगू                  | ₹•     | सातारा प्रार्थनासमाजाचा एक |    |
| सदाशिव बल्लाळ                | ₹•     | सभासद                      | 90 |
| रा. ब. गोपाळ हरि देशमुख      | ₹.     | विनायक बळवंत               | 90 |
| एक हिंदु मित्र               | 30     | हरिश्रंद अंतोबा            | 90 |
| कृष्णाजी बापूजी बाळ          | ₹•     | विष्णुशास्त्री पंडित       | 90 |
| आबा विष्णु पुराणिक           | २०     | श्रीकृष्णशास्त्री तळेकर    | 9. |
| जी. जी. घाटे                 | २०     | एक सुसलमान मित्र           | 90 |
| तुळक्षीदास देविदास           | ₹•     | लक्ष्मण यशवंत शिरगांवकर    | 9. |
| -                            |        |                            |    |

# प्रार्थनासमाजाचा इतिहास. ११२

| नगिनदास तुळसीदास मारफतिया | u | जव्हेरिलाल उमियाशंकर याहिक   | 4  |
|---------------------------|---|------------------------------|----|
| नागरदास नरोत्तमदास        | 4 | रामा मानाजी                  | 4  |
| समाजाचा एक जुना मित्र     | 4 | गणेशशास्त्री बोडस            | 4  |
| रा. सा. महिपतराम रूपराम   | 4 | एक निनांवी मित्र             | 4  |
| रामचंद्र शामराव           | 4 | एक मित्र                     | 4  |
| मेरवानजी एदलजी            | 4 | पांच रुपयांपेक्षां कमी मिळून | ₹₹ |
|                           |   |                              |    |

यानंतर १९२३ साली राममोहन इंग्लिश स्कूलसाठी ह्या मंदिरावर एक मजला उठविष्यांत भाला. त्याची हकीकत राममोहन स्कूलच्या सदराखाली दिली भाहे.

#### रात्रींच्या शाळा.

थिरेन्टिक ॲसोशिएशनच्या विद्यमाने रात्रींच्या शाटा काढावयाचें जेव्हां ठाले त्या वेळी पहिल्या शाळेसंबंधाचा पुढाकार "प्रार्थनासमाजाचे आग्र पुर-म्कतें व प्रथम आचार्य " असें ज्यांस १८७७ साली सबोधपत्रिकेनें स्टटलें आहे त्या रा. रा. भिकोबा लक्ष्मण चव्हाण ह्या वयोवद गृहस्थांनी रा. रा. भान केशव गांगनाहेक गांस सदतीस घेऊन घेतला. १८७६ साली पहिली रात्रींची शाळा चेऊ-लवाडी येथें उघडली. मिकोबादादा हयात असतांनाच स्यांस लक्ष्मणराव मंज हे मदतीस मिळाले व पढें तेच सेकेटरीचें काम मोठ्या आस्थेनें कहं लागले. रा. मंज ह्यांचा अंत १८८७ मध्यें होईपर्यंत ते सेकेटरीचें काम करीत होते. मंबर्डसारस्या बकाली वस्तीच्या शहरी शिक्षणाची साधने जरी मुबलक आहेत तरी अज्ञान त्याहीपेक्षां अधिक आहे. तसंच. गिरण्यांत. अनेक कारखान्यांत. अफिसांत वगैरे काम करणाऱ्या लोकांपैकीं ज्यांची आपल्या ज्ञानांत भर पडावी अशी इच्छा असते त्यांच्या शिक्षणाची कांहीं सीय नसल्यामुळें ॲसोशिएशननें हें काम हातीं घेतलें व वर स्टटल्याप्रमाणें १८७६ सालीं पहिली शाळा सरू केली. दसरी शाळा १८७९ मध्यें गिरगांवात, तिसरी १८८१ त गांवदेवी येथें, १८८४ त खेतवाडी येथें चौथी व १८८६ मध्यें भायखळा येथें पांचवी शाळा स्थापण्यांत आली ह्या व नंतर निवालेल्या सर्व शाळा म्युनिसिपल शाळांच्या इमारतींत भरतात व त्याबहल म्यनिसिपालिटी कांहीं भाई वगैरे घेत नाहीं. १८९० साली महार चांभार वगैरे जातींच्या लोकांकरितां मदनपुऱ्यांत एक स्वतंत्र शाळा स्थापण्यांत आली. अस्पार्य वर्गातील लोकांसाठी ही जी पहिली शाळा उघडली गेली तिचा इतिहास बोधप्रद आहे. एका शाळेंत एक गृहस्य शिक्षक होते. रा. मंज हे परलोक-वासी झाल्यानंतर रा. के. आनंदराव हे सेकेटरी व रा. रा. बाबण बाप कोरगांवकर मदतनीस सेकेटरी होते. वरील शिक्षक रा. कोरगांवकरांपाशीं बढती संबंधाने विनंति करूं लागले. त्या पूर्वी पुष्कळ दिवस अस्पृत्य वर्गातील मज़रांसाठी निदान एक स्वतंत्र शाळा तरी स्थापण्यांत आली पाहिजे असा विचार रा. कोरगांवकर ह्यांच्या डोक्यांत घोळत होता. हे बिक्षक म्यनिसिपालिटींत डेनेज खात्यांतच नोकरीला आहेत हैं पाइन स्यांस असे सुचविण्यांत आलें की. तुम्ही अस्प्रक्र्य वर्गातील विद्यार्थि जमवून एक स्वतंत्र शाळा चालवून दाखवा. म्हणजे मग तम्हाला पगार अधिक मिळं लागेल. ह्या गृहस्थांनी मुळे जमविली व शाळाही चालविज्याचे ब्बल केलें. मात्र आपस्या नांबाचा बोभाटा करूं नये अशी अट घातली. आतां

फक पैशाची व्यवस्था करण्याचा प्रश्न राहिला ! तोही कसा सोडवावयाचा तें रा. कोरगांवकरांनी योजन ठेविलें होतें. वरीलप्रमाणें पूर्व तयारी झाल्यानंतर त्यांनी शेट दामोदरदास ह्यांना ह्या शाळेचा एक वर्षांचा खर्च देण्याची विनंति केली व ती त्यांनी मान्य केल्यानंतर अस्प्रदय वर्गातील लोकांसाठी पहिली शाळा वर म्हरत्याप्रमाणे सरू झाली. परंत समाजाच्या उत्सवाच्या वेळी एक नवीनच अडचण उपस्थित झालो. उत्सवामध्ये रात्रीच्या शाळांतील मलांस एकत्र करून त्यांस थोडा उपदेश करून मिठाई वांटण्याची पद्धत पृष्कळ वर्षांपासून चाछ होती. परंत उत्सवांत ह्या अस्प्रथ विद्यार्थ्यांना बोलवावयाचें की नाहीं ? जर त्यांस आणिलें तर त्यांची बसावयाची व्यवस्था कशी करावयाची ? हे प्रश्न पढें आले. समाजाची मंडळी कोणास अस्प्रत्य लेखीत नन्हती. पण जमलेल्या विद्यार्थींस हा विचार पसंत पडेल किंवा नाहीं हाविषयी शंका होती. शेट दामोदरदास यांनी तर स्पष्ट सांगितलें कीं. आपल्या समाजाच्या उत्सवांत रात्रींच्या शाळांतील सर्व विद्यार्थांस एकत्र करण्याची आपली, वहिवाट आहे तीस अनुसहन आपण सर्व विद्यार्थांस एकत्र आणावं. कोण स्पृत्य व कोण अस्प्रस्य हें पहाण्याची आपल्याला आवश्यकता नाहीं. त्याप्रमाणें सर्व शाळांतील विद्यार्थ्यांस एकत्र करण्यांत आलें. अस्प्रत्य बाळेंतील विद्यार्थांस वेटीस्या उजन्या बाजूस बसविरुं. त्या वेळी विद्यार्थीत थोडी कुजबुज सुरू झाली. व शेवटी इतर विद्यार्थ्यांबरोबरच त्यांस जेव्हां मिठाई बांटण्यांत आली तेव्हां कांद्री विद्यार्थ्यांनी आपली मिठाई घेतली नाहीं, व कांहींनी घेतलेली फेकून दिली! तिकडे समाजाच्या मंडळीने लक्ष्य दिलें नाहीं. शाळा नित्याप्रमाणे चाल होत्याच इतकें झाल्यानंतर आणखी पढें पाऊल टाकण्यांत आलें. ही शाळा चालविणारे गृहस्य दुर्दैवाने अकाली कालवश झाले, व पुढें ही शाळा कशी चालवावयाची हा प्रश्न मंडळीपढें येऊन पडला, त्यावेळीं रा. जोशी ह्या नांवाचे एक स्यनिसिपल शाळेचे हेडमास्तर होते. ते खेतवाडींतील रात्रीची शाळा चालवीतच होते. त्यांनी ही शाळाही चालविण्याचें मनावर घेतलें. हे गृहस्थ मोठे घोरणी व दूरदर्शी होते. त्यांनी आपल्याच शाळेत ह्या अस्पृश्य मुलांना घेतलें व सर्व मुले एकत्र वसं लागली. व शाळेत असत तोंपर्यंत विद्यार्थ्यातील स्पृत्य अस्पृत्य हा भेद सहज नप्र झाला !

ह्यानंतर कित्येक वर्षे रा. रा. बाळकृष्ण गोविंद भाटोडीकर व डा. परमानंड हे रात्रीच्या शाळांची व्यवस्था पहात होते. १८९९ साली आकटोबर महिन्यात चिड्रस्टिक ॲसोचिएशन बंद झाल्यामुळें ह्या शाळांची सर्व व्यवस्था समाजाकडे आली व समाजाने १९०० सालापासून रा. रा. वामन सदाशिव सोहोनी खांस मन्यान्य मप्रिटेंडेंट नेमन त्यांस सर्व शाळांची व्यवस्था पहावयाची विनंति केली. त्यांनी कांही दिवस अल्प वेतनावर एक इन्स्पेक्टर नेमन त्यांस शाळांची दर आठबड्यास तपासणी करावयास सांगितलें. शाळांतील विद्यार्थी व शिक्षक वेळेवर येतात किंवा नाहीं, शाळेचा वेळ शिक्षणांतच जातो किंवा कसें. त्याचप्र-माणें दिवाबत्ती संबंधानें व्यवस्था कशी आहे वगैरे कामें हे इन्स्पेक्टर करीत असत. व मधन मधन सेकेटरी रा. सोहोनी हेही निरनिराज्या शाळा जाऊन पहात असत. जितास सर्व शाळांमध्ये सलभ संगीतांतील कित्येक पर्धे शिकविण्याची व्यवस्था केली. हें काम इन्स्पेक्टरच करोत असत. वारंवार सर्व शाळांचे बक्षिस समारंभ करवन शाळांतील मुळें, शिक्षक व प्रार्थनासमाज यांचा काय संबंध आहे तें लक्षांत आणन दिलें व अशा रीतीनें शाळांस व्यवस्थित स्वरूप दिलें. येथें हें सांगितलें पाहिजे की. पूर्वीही शाळांतील मुलांचे बक्षिससमारंभ मधन मधन होत असत. ब त्यावेळी सर डब्ल्य वेडरबर्न, बद्धहिन तय्यवजी ह्यांच्यासारखी मंडळी अध्यक्ष असत. सर वेडरबर्न ह्यांनी सर्व शाळांतील मुळे एकत्र झालेली पाइन एके वर्षी फार समाधान व्यक्त केलें व समाज इतकें महत्त्वाचें व चांगलें काम करीत असतां त्याची माहिती लोकांस करून देत नाहीं याबहल समाजास त्यांनी दोष दिला ! असो. पूर्वीपेक्षां आतां शाळांचा खर्च वाढला आहे. हल्ली मलां जवळन थोडी फीही घेण्यांत येते. म्यनिसिपालिटी व सरकार यांच्याकडन भँटही मिळतात. तथापि खर्च भागत नाहीं. रा. रा. सोहोनी ह्यांची दूसरी कामें वाढल्यामुळें व ते प्रथम परळ येथें रहावयास गेल्यामळें त्यांस हें काम सोडावें लागलें. आतां कित्येक वर्षे रा. रा. विष्णु बह्नाळ वेलणकर ह्या सर्व शाळांचे सुपिरेंडेंड असन ते सर्व शाळांच्या देखरेखीचें काम स्वतः पहात असतात. खर्चाचें वाढतें प्रमाण अनु-भवन देणग्या मिळविणें, एकादा नाटकाचा, सिनेमाचा प्रयोग मिळविणें वगैरे सर्व कामें ते एकटे जातिनिशीं करीत असतात. म्हणून रात्रींच्या शाळा हल्लींच्या व्यव-स्थित स्वरूपांत आहेत, असें म्हटलें असतां अतिश्योक्ति होगार नाहीं. असो.

सन १८९९ सार्ली ज्या वेळी रात्रींच्या शाळा समाजाकडे आल्या त्या वेळी त्यांची संख्या ६ होती असें वर आर्के आहेच. पुढें १९१२ पर्यंत ही संख्या दाहांपर्यंत वाढत गेळी. तथापि नंतर खर्चांचे मान फार वाढलें; मासिक वर्गणी व देणग्या कमी झाल्या; स्वतः म्युनिसिपाळिटी व दुसऱ्या किरयेक

छोकोपकारी संस्था यांनी प्रार्थनासमाजाच्या शाळांच्या धर्तीवर रात्रीच्या शाळा स्थापिल्यामुळें तीन शाळा कमी कराव्या लागल्या व त्यामुळें हल्ली सात शाळा समाज चालवीत असन त्यांपैकी दोन बांद्रें येथे असून स्याला तेथील स्कूल्स कमीटीची थोडी प्रॅटही आहे. वांद्याच्या शाळेंतील विद्यार्थ्यापासून फी घेण्यांत येत नाहीं. ह्या शाळांतन ब्राम्हण, मराठे. भंडारी. वाणी, लोहार, लिस्ती, कोळी, अस्प्रस्य मानलेले. मसलमान असे अनेक जातींचे व धर्मांचे विद्यार्थि शिकत आहेत. यावरून सर्व जातींच्या व धर्मांच्या लोकांस ह्या शाळां-पासन फायदा होत असल्याचें दिसन येडेल. तसेंच धंदेवारी जरी पाहिली तरी तीही बोधपुरच आहे. शिकणाऱ्या विद्यार्थ्यात कारकनी करणारे. ऑफिसांतील शिपाई, पोस्टमेन, मोटार हाकणारे, गिरण्यांत काम करणारे मजूर, कारखान्यांत काम करणारे, हमाली करणारे, शिपी, पोर्टर, दुकानदार, टाईप जुळविणारे, फेरीवाले. बकवाइंडर असे निरनिराळे धंदे करणारे असतात. अशा प्रकारे परमे-श्रराच्या करेने सतत अर्थ शतक ह्या आळा लोकशिक्षणाचे काम कोणत्याही प्रकारें विशेष गाजावाजा न करितां करीत आहेत. इतकीं वर्षे अल्पस्वल्प काम झालें तें परमेश्वरानेंच करवन घेतलें व त्याचें श्रेय त्यासच आहे. आजपर्यंत हजारों विद्यार्थीना ह्या शाळांनी ज्ञानाचे दरवाजे खुले ठेविले, हजारो विद्यार्थांच्या ज्ञानांत भर पडल्यामुळं त्यांस सहियति प्राप्त झाली आहे. तथापि जाळांमध्ये पुष्कळ सुधारणा करण्यास अवकाश आहे हें समाज जाणून आहे. शिक्षकांची संख्या वाढविणें, अधिक लायक शिक्षक नेमणें, त्यांस अधिक वेतन देणें, दिवेबसी विषयींचा खर्च वाढविणें, नवीन नवीन पण गरीव वस्तीच्या ठिकाणी नवीन शाळा स्थापणे इ० सुधारणा करणे आहेत. परंत ह्या सर्व गोष्टी लोकाश्रयावर अवलंबून आहेत. स्युनिसिपालिटी व सरकार यांच्या सांवत्सरिक प्रॅटम ह्या संस्थाना आहेत. त्या परेशा नाहीत. स्युनिसिपालिटी व सरकार ह्यांच्या अधिकाऱ्यांनी शाळांविषयी अधिक सहात्रभति दाखवावयास पाहिजे. सरकारी नियमांत्रमाणे येथले शिक्षण सांपडणें शक्य तरी करें आहे ही साधी गोष्टी कित्येक अधिकारी छक्षांत ठेवीत नाहीत. व सरकारी नियमात्रमाणें कांटेतोलपणानें परीक्षा घेऊं पहालात. ब्याला रा. सा. टाकी व रा. सा. पाणंदीकर यांच्या सारखे कांही इन्स्पेक्टर्स अप-बाद आहेत. रा. सा. टाकी हे विद्यार्थींचा मगदर. चालकांच्या अहचाणी व जें शिकविणें शक्य झालें असेल त्या मानानें पूर्ण सहानुभृतिपूर्वक परीक्षा घेत असत. व विद्यार्थ्यांस शाळांपासून कांडी लाभ होत आहे किंवा नाहीं हें पहाण्याकडे त्यांचा

सर्व कळ असे. शाळांच्या चाळकांस मुख्य अडचण अशी भासते कीं, ह्या शाळांच्या दाकणारे विद्यार्थि सारखे टिकून राहात नाहींत; कोहीं सणवार ( धिमणा, दिवाळी, गौरी, ) आळे की शाळा ओस पडण्याची पाळी येते ! निर्तनराळण धंयांच्या तेजीमंदीचाही विद्यार्थ्यांच्या हजेरीवर तत्काळ परिणाम होतो. अशी स्थित असल्यामुळे विक्षकांना आपल्या श्रमाचें फळ दाखियों जड जातें. आणि किरयेक अधिकारी सरकारी नियमांप्रमाणें ह्या विद्यार्थ्यांची परीक्षा घेकन त्यावरून मेंट किती वावयाची तें ठरचूं पहातात ! अशा अधिका-यांशी चाळकांना वाद घाळतां येत नाहीं व जी कांही ग्रॅट मिळेळ ती निमृटपणें ध्यावी लगते. यासाठीं ह्या शाळांतीळ ज्या विद्यार्थ्यांची परीक्षा ध्यावयाची ते किती दिवस टिकून आहेत; ते कोण-कोणत्या समाजांतून आळे आहेत, त्यांची धांव कोठवर आहे, ह्या सर्व गोष्टींचा विचार करून, सहानुभूति दाखवून, ते जर आपळें परीक्षेचें अल्ल रा. सा. टाकी यांचें अनुकरण करून सोडतील तर त्या योगें मुलांस व विक्षकांस उत्तेजन मिळ-णार आहे. सर्व प्रकारची अनुकृल स्थिति जेंगें आहे तेथें परीक्षा घेतांना कांटे-तोलपणा असळा तर कांहीं हरकत नाहीं.

### धर्मप्रचार व्यवस्था.

The Theist believes that the institution of an organized body of priests is of great use in conserving the interests of religion......An order of men selected for the priestly office. and devoting their life's best energies to its discharge, is absolutely necessary in the best interests of religion.

-M. G. Ranade (1870).

प्रार्थनासमाजाची अगर ब्राह्मसमाजाची धर्मतत्त्वे अशी आहेत कीं, त्यांचा अनेक मार्गानी प्रचार व प्रसार व्हावयास हवा. मंदिरांतील उपासना हें एक साधन आहे: परंत एक तर समाज स्थापन झाल्यापासन पुढें समारें दहा वर्षेपर्यंत मंदिरांत होणाऱ्या उपासना कांहींशा वंधनविरहित होस्या. अनेक सभासद उपा-सना चालविणारे अवश्य असावेत. परंत मुख्य गोष्टींसंबंधानें समविचारांचीं माणसें नेहमींच लाभणें शक्य नसतें. त्यामुळें ध्येयमित्रत्वही कथीं कथीं उपास-कांच्या उपदेशांत येण्याचा संभव असतो. त्याचप्रमाणें एकाच उपासकास विशेष प्राधान्य मिळालं म्हणजे मळ ध्येय मागें पड़न त्याच्या विचारांच्या प्रवृत्तीप्रमाणें ध्येयाचे रंग पालटं लागतात. उदाहरणार्थ. ब्रह्मानंद केशवचंद्र सेन ह्यांचेंच आपण उदाहरण घेऊं. त्यांनी ब्राह्मसमाजाचें नांव सर्वतोमुखीं केलें याविषयी संशय नाहीं, पण, त्यांच्या अनेक ज्याल्यानांत व उपदेशांत ख्रिस्ताकडे विशेष कल दिसत असे व ब्राह्मसमाजाचा ज्या एका गोष्ट्रीवर विशेष कटाक्ष की देव व त्याचा भक्त ह्यांमध्यें कोणाही मध्यस्थाची जरूरी नाहीं. तो बाजस राहन प्रत्यक्ष केशब चंद्र सेन तसे मध्यस्य होण्याची भीति वाटं लागली ! \* ही भीति इतक्या

 केशवचंद्र सेन ह्यांस स्यांच्या एका शिष्यानें लिहिलेल्या एका पत्रांत स्यांस उद्देश्चन केलेल्या प्रार्थनेत पढील मजकर आहे:---

"Pradhan, Lord, I am a great sinner; how shall I approach the throne of great holiness? I feel myself incapable to pray to the Most High. Do I beseach you, pray to your Father for me. "

Leonard's History of Bramha Samai.

यरास गेळी की, ज्या वेळी ब्राह्मसमाजांतील दोन पक्ष एक व्हावेत, निदान स्यांच्यामध्यें अधिक दळणवळण व्हावें, अधिक सलोखा व्हावा, अधी प्रवळ इच्छा उत्पन्न झाली होती, व महर्षि व ब्रह्मानंद यांच्यांतील करारनाम्याचा खरडाही तयार झाला होता त्या वेळी केशवचंद्र सेन पक्षाच्या मंदिरांत उपासना चालविण्यासाठी महर्षि देवेंद्रनाथ आप्रहाचें आमंत्रण आल्यावरून गेले असता उपदेशाच्या वेळी, सर्व ब्राह्मांना अशी धोक्याची सूचना देणें त्यांना जरूर वाटलें की, इष्ट बाटत असेल तर तुम्ही वेलाशक लिस्ती धर्माचा स्वीकार करा; परंतु ब्राह्मसमाजांत राहुन सर्व काळ क्रिस्तीधर्म व लिस्त ह्यांविषयी उपदेश किंवा लिस्त हा मध्यस्य मानून ब्राह्मसमाजांत राहाणें असला प्रकार करूं नका. \* आणि आपल्या प्रांती प्रार्थनासमाजांने ब्राह्मसमाजां हें नांच ध्यांवें अशी चलवळ ज्या वेळी सुरू झाली, त्या वेळी डा. भांडारकरांनी रा. ब. माधवराव रावले ह्यांना लिहिलेल्या एका खाजगी पत्रांत असें स्पष्ट म्हटलें आहे कीं—

"There is much in the feelings and doings of Babu Keshab's section that I consider very objectionable, while Devendra's section consider it no business of theirs to encourage such reforms as intermarriage and giving up caste...Keshab's religion clearly took its rise from Christianity. For years all his thoughts were cast in a Christian mould; and the party courts and values the sympathy of Christians, I may say exclusively...The religious and philosophic ideas of

-Leonard.

<sup>\*</sup> In the sermon which Devendranath delivered, he brooched the subjects of Keshab's leaning to Christianity and belief in the divine mission of Jesus Christ, and pointed out how incompatible this was with the dictates of Brahmoism which recognised but one supreme God. He exhorted his hearers to be either Christians or Brahmas, but not attempt to reconcile the two systems of religion.

Hindus have been influencing Europe and a neglect of them on our part is sure to be attended with melancholy results."\*

सारांश, एकीकडे कोणाही एका व्यक्तीचें प्रावल्य वाढ़ं न देतां अशा प्रकारचे अनिष्ट परिणाम आमच्या मंडळीला टाळावयाचे होते. दसरीकडे केवळ साप्ताहिक उपासनांच्या वेळी होणाऱ्या उपदेशांच्या टारें आध्यात्मिक जीवनाची वाढ होणें शक्य नसल्यामळें. आपली ध्येयें. आपली जबाबदारी ह्यांविषयी जागृति उत्पन्न व्हावयास पाहिजे होती. प्रत्येक सभासद हा एकार्थी समाजाचा प्रचारक नेहमी असतो. त्याचे वर्तन, त्याची रहाणी, त्याचे कोटंबिक जीवन, त्याचे सार्वजनिक चारित्रय. त्याचे विचार. त्याची भाषा ह्या सर्वोच्या द्वारे त्याच्या उच ध्येयाचा स्याच्या जीलावर किती परिणाम झाला आहे हें ब्यक्त होत असतें, परंत जेथें बाह्यसमाजांतील प्रथम काळांतील अनुभवाची चेथे पुनरावृत्ति होत होती. तेथे एव्हांच सर्व सभासद चालते बोलते प्रचारकच आहेत असा अनुभव येण्याची फारशी आशा नव्हती. म्हणन योख प्रकारची जागति करण्यासाठी धर्मप्रचारकांची जरूर आहे असे १८७० सालींच रा. ब. रानडे ह्यांना वाटत असल्यामळें. १८८१ साली येथें ते प्रेसिडेन्सी मॅजिस्टेट असतांना 'आपल्या समाजास मान्य जो धर्म स्याच्या ग्रद्धवर्थं एकादा धर्मप्रचारक असावा व त्याचा व समाजसंबंधीं इतर खर्च भागविष्यासाठी प्रार्थनासमाजाच्या सभासदांनी आपल्या प्राप्तीच्या मानाने दरमहा दुख्य गावें' असे त्यांच्या मनांत आले व त्यांनी ती गोष्ट्र पो. रामकष्मपंत भांडारकर व

<sup>★</sup> हैं महत्त्वाचे पत्र रा. नरहर रघुनाथ फाटक ह्यांना माधवरावांच्या कागद पत्रांच्या ढिगाऱ्यांत सांपडळें. त्याचा त्यांनी रानडे चरित्रांत उपयोग केळा आहे.

<sup>†</sup> The external social life of Brahmas, says Miss Collett, differed but little from that of their polytheistic countryman, many of them conforming to all those degrading sacraments of idolatry which are interwoven with ordinary Hindu life. Meetings had occasionally been held at the desire of zealous Brahmas for the purpose of adopting the best means of terminating this unworthy conformity; but the result of such meetings had always been in favour of the conseratives.

दुसरे कांही मित्र ह्यांच्याजवळ काढळो. स्यांस ती मान्य झाळी. इतक्यांत राव-बहादुर माघवराव रानड्यांची बदळो झाळो. तथापि स्यांच्या जाण्यांने हा विषय मार्गे पढळा नाहीं. समाजाच्या सभासदांमच्यें आपापसांत ह्या गोष्टीचा विचार चाळू असे. अखेरीस ता. ३१ जुळ १८८१ रोजीं समाजाच्या सभासदांची सभा भरळी होती, त्या वेळी ह्या विषयाचा विचार झाळा. ह्या सभच्या अध्यक्षस्थानी प्रो. रामकृष्णपंत भांडारकर ह्यांची योजना झाळी होती. ह्या कार्यांस सभासदांनीं कोणस्या प्रकारें साहाय्य करावयाचें ह्याचा बराच खळ झाल्यावर " जमलेल्या सभासदांनी प्रार्थनासमाजाची धर्मप्रचार व इतर गोष्टींसंबंधानें कर्तव्यें ह्यांबहरूच्या खर्चांकरितां आपल्या मिळकतींतून शेंकडा दोन टक्केप्रमाणें पैसा देण्याचें कबूळ केळें." नंतर आणखी कांहीं सभासदांनीं ह्या कार्यास आपळी मान्यता दशेविल्या-वर सर्व सभासदांस पुढीळप्रमाणें पत्र लिहिण्याचा ठराव सर्वांनुमर्ते झाळाः—

वि. वि. पुढें लिहिलेल्या विषयाचा विचार होऊन स्याबद्दलचा आपला मनो-दय कृपा करून सत्वर कळविण्यांत यावा.

२. आपण सस्य मानिलेल्या धर्मास आपल्या अंतःकरणांत दृढता याबी व स्याचें संरक्षण होऊन तो प्रसृत न्हावा ह्या गोष्टीची अपेक्षा कार आहे असे आपण कबूल कराल. तर ह्या गोष्टी अमावांचून साध्य होत नाहींत. तो अम प्रत्येकांनें केला पाहिजे. परंतु इतर कर्तन्यें असल्यामुळें न्हावा तितका अम प्रत्येकांकडून होत नसल्यास कोणी करावयास सिद्ध आहेत त्यांस साहाय्य करणों हैं आपळें कर्तत्य आहे व तें साहाय्य करण्यां मुख्य साधन द्रव्य आणि धर्माच्या संवैधानें इत्याचा व्यय सर्व पृथ्वीवर लोक करीत असतात. कारण, घर्मपेक्षा दुसरी मोठी गोष्ट नाही. तिजकरिता द्रव्य खर्च करणें हैं आपल्या कर्तव्याचीचें अमस्त्री प्रार्थना साणि सहज होणासारखें कर्तव्य आहे. परंतु एकेश्वरंपाचों जे आस्त्री प्रार्थना समाजाचे सभासत त्यांकडून असल्या प्रकारचा च्यय कार योडा होतो, किंवा पुष्कळांकडून काहींच होत नाहीं असे स्टटलें तरी चालेळ. आणि पाडूं गेलें तर आपल्या घर्मच्या संवैधानें आपल्या सर्माच्या संवैधानें आपलें कर्तवें तर कार मोठी \* पढलों आहेत त्यांस

<sup>\*</sup> प्रार्थनासमाजाशी सहानुभूति असणारांची आमच्यासंबंधाने प्रथम जेव्हां फक्त ४ आणे वर्गणी ठेबिटी तेव्हांपासून काय अपेक्षा होती तें हिंदु रिफॉरमर पत्राच्या ता. १ आगस्ट १८६७ मधील अंकाव्हन सुव्यक्त होत आहे:—

<sup>&</sup>quot; ह्या मंडळीपासून असंख्यात मोठमोठाली कार्मे व्हावयाची आहेत. भजना-साठी स्वतंत्र गृह बांघावयाचे आहे. पुस्तके छापावयाची आहेत. देशोदेशी वर्मेा-

अद्याप हात लागलाच नाहीं. समाज स्थापून आज इतकी वर्षे झाली, तथापि सर्वोचें काम तें कोणाचेंच नाहीं अशा न्यायानें हा काळपर्यंत तें राहून गेलें तें गेळें; परंतु आतां तरी होईल तितकी त्वरा करणें अवस्य आहे.

 सध्या खर्चाचें मुख्य काम म्हटलें म्हणजे जर कोणी एखादा योग्यः पुरुष आपला इतर धंदा सोइन धर्मप्रचारकाचे काम पत्करील तर त्याचा व त्याच्या कटंवाचा चरितार्थ चालविणें. इसरें परोपकाराचें काम म्हणजे पंढरपूर ग्रेगील आफ्रीज प्रवासे अनाथ बालकाश्रम याची व्यवस्था समाजाने आपणा-कडेस घेतली आहे. त्याजवरील शिक्षकाच्या चरितार्थाची तजवीज चालविणें आहे व आध्रमाच्या संबंधानें जरूर पडल्यास थोडाबहत खर्च करावा लागेल. शिवाय मनुष्यांची व द्रव्याची मदत मिळाल्यास प्रथ काढणें, सभा करणें, ब्रियांच्या व मलांच्या शिक्षणाकडेस विशेष लक्ष देणें इत्यादि अज्ञान व अधर्म दूर करण्याचे प्रकार निघतील त्यांचा विचार होईल.

आतां सदरोल कामें वजाविण्यास द्रव्याची जी मदत पाहिजे ती प्राप्त करून

डॉ. आत्माराम पांडरंग. प्रो. रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर.

रा.ब. महादेव गोविंद रानडे.

.. शंकर पांडरंग पंडित.

रा. वामन आवाजी मोडक.

बाळ मंगेश वागळे

रा.सा. चितामण नारायण भट. रा. मुकंद वाळकृष्ण गांगनाईक

नरसिंगराव भोलानाथ.

,, यशवंत पुरुषोत्तम मणेरीकर.

गंगाधर बाळकृष्ण गद्रे.

काशीनाथ पांडरंग परव.

पांडरंग विनायक करमरकर.

घेण्याचा एकच मार्ग आहे. तो हा कीं प्रत्येक सभासदाने आपल्या मिळक-तीचा अमुक कांहीं तरी अंश द्यावा. म्हणन आपापल्या मिळकतीतन जेंकडा दोन रुपये या कामाकडेस द्यावे. असा विचार होऊन त्याप्रमाणें मदत करण्यास समाजांतील कांहीं गृहस्थांनीं कबल केलें आहे. त्यांची नांवें समाजांत लिहिली आहेत. त्याप्रमाणें देण्याचें आपण मान्य कराल अशा भरंवशानें हें पत्र पाठविलें आहे. तरी आपण सदरहप्रमाणें दरमहा काय रक्षम देणार तिचा आंकडा लिहन

पदेशक पाठवावयाचे आहेत व दुसरी अनेक कृत्यें करावयाची आहेत. तर अशांकरतां द्रव्याची अवश्यकता फार, म्हणून वर्गणीदारांचे दोन वर्ग कहन पहिल्या वर्गास निदान दरमहा दोन रुपये ठेवावे व त्यापासून आरंभी देणगी-दाखल कांही प्यावें. दुसऱ्या वर्गास सरसकट निदान आठ आणे तरी असावे व स्यावर देणगीचा वगैरे बोजा ठेचूं नये."

- ,, लक्ष्मण गणेश मुंज. ... मोरो विदल वाळवेकर.
- .. नारायण महादेव परमानंद.
- .. भास्कर हरि भागवत.
- .. रामजी संतजी आवटे.
- .. जगन्नाथ हरिश्रंद

पंधरा दिवसांचे आंत कृपा करून कळवावें.

५. या गोष्टीचा विचार करितांना इतकें उक्षांत आणिरुं पाहिजे कीं, धर्म-संबंधीं कामासारिखें श्रेयस्कर व अवस्य कर्तव्य दुसरें कोहीं नाहीं, आणि जर

त्यांतून कोहीं अंश द्रव्यद्वारा सिद्धीस जात आहे तर ह्यासारखा दुसरा खुलभ जपाय नाहीं. ह्याप्रमाणें द्रव्याचें साहाय्य करण्यास जर आम्ही नाकबूल झालों, तर एवढेंच सिद्ध होईल कीं, आपल्या धर्मांबर आपली केवळ शाब्दिक श्रद्धा आहे. स्याकरिता थोडें दानछुद्धां खरचण्याविषयीं आमची प्रवृत्ति होत नाहीं. एकेश्वर मताचुयायी आम्ही कार थोडें लोक आहों, तेव्हां ह्या धर्मांसंबंधानें अवद्य जी कामें स्यांस सर्वांनी हात लाविल्याशिवाय ह्या कामाची व्हावी तसी सिद्धि होणार नाहीं इतकेंच नाहीं; तर आपण आपल्या पहिल्या कर्तव्यास जागलों नाहीं असें होईल. ह्या सर्व गोष्टीचा गंभीर व शांत अशा रीतीनें विचार करून सम काय तो तिर्णय करावा.

सदरहूप्रमाणें जें द्रव्य जमेल त्याच्या व्यवस्थेविषयीं द्रव्य देणारांच्या विचा-रानें मागाहुन नियम करण्यांत येतील. तूर्त इतकेंच युचविकें आहे की पैसा देणारे ज्या गांवी रहात असतील त्या ठिकाणीं समाज असल्यास त्या समाजाच्या चाळ खर्चासाठी ते जितकी वर्गणी देत असतील तितकी शैंकडा दोन टक्क्यांच्या रक-मेंतून वजा करण्यास हरकत नाहीं.

वर लिहिल्यात्रमाणें या पत्राचें उत्तर पंघरा दिवसांचे आंत पाठविण्याची कृपा करावी, हे विनंति."

समाजाचे त्या वेळचे चिटणीस रा. रा. भास्कर हिर भागवत ह्यांच्या सहीनें ता. १४ सप्टेंबर १८८१ रोजी वरील पत्र सर्व सभासदांकडे रवाना झालें. ह्या पत्रास सतावीस सभासदांकड्डन उत्तरें आलीं. त्यांत १९ सभासदांनी आपल्या प्राप्तीत्त केंबा दोन टक्के देख्याचें कबूल केलें; ६ जणांनी ह्यापेक्षां कमी देण्याचें कबूल केलें आणि एका सभासदांनें उद्देशाविषयीं आपली मान्यता दशिविली; परंतु नियम्भित मदत देण्याचें कबूल न करितां कथीं काळीं मदत देण्याचें दशिविली; रा. रा. बाळ मंगेश वायळे व रा. काञ्चीनाय पांडुरंग परव ह्यांनी वर्गणीदारांच्या यादीं-तून आपली नोंबें कमी करून बेतली.

यानंतर जे वर्गणीदार कायम ठरले त्यांजकडे खाली लिहिल्याप्रमाणें चार गृहस्थांनी आपल्या सह्यांचे पत्र ता. २१ डिसेंबर १८८१ रोजी पाठविलें:--

वि. वि. आपणास ता. १४ सप्टेंबर १८८१ रोजचें पत्र समाजाच्या चिटणि-सांकडून गेलें होतें त्याचें उत्तर आपणांकडन आलें. त्यांत आपण आपल्या प्राप्तीचा अंश शेंकडा दोन टक्क्यांप्रमाणें देण्याचें कबल केलें आहे. त्या प्रमाणानें पहिल्यानें ता. १ जानेवारी १८८२ पासन तीन महिन्यांची म्हणजे जान्युआरी. फेब्रुआरी व मार्च १८८२ या तीन महिन्यांची वर्गणी सदरह दराप्रमाणें तर्त आम्हांतन कोणा तरी एकाकडेस ता. १५ जानेवारीच्या आंत पाठविण्याची मेहेरबानी करावी. या वर्गणीतन आपण स्थानिक कोणत्याही प्रार्थनासमाजानिमित्त वर्गणी देत असाल तिचा तीन महिन्यांचा ऐवज बजा करावा.

आपणास पूर्वी लिहिलेंच आहे कीं. हा दोन टक्क्यांप्रमाणें वसल केलेला पैसा सुख्यत्वेकहून एकेश्वर मताचा प्रसार करण्याच्या कामी खर्च करावयाचा आहे. तो अशा रूपानं की. प्रार्थनासमाजानं गृहीत जो एकेश्वर धर्म त्याचा प्रसार. शिक्षण, व्याख्यानं, कीर्तनं, वर्तमानपत्रं, ग्रंथ इत्यादिकांच्या योगें करावा.

तर्त रा. रा. सदाशिव पांडरंग केळकर यांची योजना मुंबई येथें करावयाची आहे. ते समाजसंबंधी कामें मुंबईत कहन बाहेरगांवीसदां सदरह कामाकरितां जात राहतील. तर्त त्यांच्या निर्वाहासाठी दरमहा ४० रूपये पोहोंचते करावयाचें योजिलें आहे. मशारानेल्हे सदाशिवराव हे सदरह कामास फार लायक आहेत आणि स्यांची योग्यता हीच तर काय. परंत हीडनही मोठ्या रकमेपेक्षां अधिक आहे हें सांगणें जरूर नाही. परंत ते इतर धंदा सोइन हें काम हाती घेणार, तेव्हां त्यांच्या चरितार्थांची तजवीज झाली पाहिजे म्हणन ही व्यवस्था करणें आहे.

ही रक्कम त्यांस वेळचेवेळीं पोंचती व्हावी आणि ता. १ जानेवारी १८८२ या दिवशी काम सुरू करितां यार्वे म्हणून ही तीन महिन्यांची वर्गणी या प्रथम खेपेस एकदम मागण्यांत आली आहे. पढें दरमहाचे दरमहा वर्गणी वसल करण्याचा बेत आहे.

या फंडाच्या मुंबईतील वर्गणीदारांची सभा ता. २८ नोव्हेंबर १८८१ रोजी भरली होती. तीत दहा वर्गणीदार हजर असून, स्यांतून पांचांचें मत ह्या पैशाची व्यवस्था समाजाकडे द्यावी असे पडलें, आणि पांचांचें वर्गेणीदारांनी आपणांतन निराळी कमीटी नेमून तिनें व्यवस्था करावी असें पडलें. तर आपलें मत बार दोहोंतून, कोणत्या पक्षाकडे आहे तें कृपा करून ता. ३१ डिसेंबरच्या आंत लिहून पाठवार्वे, ही मतें येतील त्याप्रमाणें नियमांची वगैरे पुढोल योजना कर-प्यांत येईल. कळार्वे, हे विनंति.

ता. २१ डिसेंबर १८८१.

रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर, इांकर पांडुरंग पंडित, नारायण महादेव परमानंद, भास्कर हरि भागवत.

ह्या चारच सभासदांच्या सह्यांचें पत्र पाठविण्याचें कारण असे झालें की, समाजाचे सर्व सभासद ह्या कार्यास मदत करितील असे प्रथम वाटलें होतें. परंतु तसा अनुभव न आल्यासुळें, समाजाच्या चिटणीसांच्या सहीनें पत्रें पाठविणे सोईचें वाटलें नाहीं. म्हणून रा. व. माधवराव रानडे पुण्यास गेल्यापासून ज्या चार गृहस्थांनी ह्या कार्यासंबंधानें सर्व खटपट चालविली होती त्यांच्याच नांवें हैं पत्र पाठविलें.

ह्या पत्रांत म्हटल्याप्रमाणे रा. रा. सद्विव पांडुरंग केळकर हे प्रार्थनासमा-जाचे प्रचारक ह्या नात्यानें ता. १ जानुआरी १८८२ पासून काम पाहूं लागले. ते काय काय कामें करीत होते व ह्या कार्यासंबंधानें त्यांची स्वतःची भावना काय होती हैं त्यांच्याच पुढें दिलेल्या पहिल्या रिपोर्टांबहन दिसून येईल, परंतु ह्या फंडाच्या व्यवस्थेसंबंधानें विचार मुकरर होईना. बहुमत समाजाकडे व्यवस्था द्यांची असें होतें व त्याप्रमाणें ठरावही झाला. तथापि वर्गणीदारांचीच एक किमेटी नेमून त्या कमीटोकडे सर्व व्यवस्था असावी असा अभिप्राय कित्येकांचा पढल्यामुळें प्रो. रामकृष्णपंत भांडारकर व रा. रा. वामनराव मोडक ह्यांनीं मिशन फंडाच्या सेकेटरीस पुढील पत्र लिहिलें:—

Sir.

We have heard that at a meeting of the Subscribers to this Fund held on 5th February last, it was resolved that the management of this fund should be handed over to the Prarthana Samaj General Committee. As we understand that only small minority of those who are members of the Samaj have sub-

scribed to the Fund we think that the arrangement proposed would be attended with great difficulty in actual practice, and will fail to secure that general sympathy from the outside Samaies and also other sympathisers, which it is desirable to secure. We, therefore, request that you will bring this matter before the subscribers to the fund for further consideration. Our own view is that the management of the fund should be entrusted to a committee appointed by the subscribers to the fund. The practical details of the scheme of management, which we propose you should submit for the consideration of the Committee. will be gathered from the following:-

- 1 The committee should be elected ever year during the anniversary of the Bombay Samai.
- 2 The subscribers who are not present should be allowed to vote by proxy.
- 3 Every year an annual budget of the fund showing its actual receipts and expenditure for the past year, and the estimate of the next year should be prepared by the committee, and submitted to the subscribers' meeting and should be adopted with such modifications as may be approved by the maiority of subscribers.
- 4 The budget should set apart a portion of the amount available for expenditure under four heads. viz. 1 Mission Fund, 2 Orphanage Fund, 3 Newspaper (cheap literature) Fund, 4 School Fund. and 5 Miscellaneous.

- 5 The committee should have the power of disbursing the money allotted to each head without reference to the subscribers.
- 6 No extraordinary charges should be incurred without the consent of the subscribers, unless the amount is less than Rs. 50/- and the occasion is so urgent as to make it impossible to obtain previous sanction.
- 7 The Pandharpur Orphanage should be regarded in so for as the allowance paid to the missionary in charge of it is concerned to be a part of the Mission Fund.
- 8 Rules of conduct of for the missionaries as set forth in the sketch prepared at the time of the last anniversary should be communicated to the missionary or missionaries for their guidance.
- 9 The present arrangement should continue on trial till the next anniversay of the Prarthana Samaj, after which period it may be revised by the aid of additional experience.

V. A. Modak.

Poona, 22nd March (1882). R. G. Bhandarkar.

अखेरीस धर्मप्रवार फंडाचें व व्यवस्थेचें काम बरील नियमानुसारें सभासदो-च्या कमीटीकडे देण्याचें ठरलें व त्याप्रमाणें व्यवस्था करण्यासाठीं जी पहिली कमिटी नेमिली गेली तीतील सभासदोचीं नांवें पुढें दिलीं आहेत:—

- डा. आत्माराम पोंडुरंग
- रा. वामन आबाजी मोडक
- " नारायण महादेव परमानंद
- .. घनस्याम नारायण पंडित
- ,, भास्कर हरि भागवत-फंडाचे चिटणीस व खजिनदार.

धर्मप्रचारकांचा आपल्या कामासंबंधाचा अगढीं पहिला रिपोर्ट.

क. सा. न. वि. वि. मी हल्ली प्रार्थनासमाजाच्या संबंधाने जे कांही काम करितों त्याजवहरू हुकीकृत कळविण्याविषयी आपण मला सचना केली. तिजप्रमाणें पढीरू चार ओळी आपणास कळवीत आहें.

१ कामाविषयीं हकीकत कळविण्यापर्वी एक गोष्ट कळविणें मला अवस्य वाटतें ती ही कीं. भी जें हें काम पत्करिलें आहे. तें करण्यास मी योग्य आहें अशा समजतीने पत्करिले आहे असे नाही. अशा कामास मजपेक्षां फारच अधिक योग्यतेचा मनुष्य पाहिजे होता. व अशा मनुष्याची योजना झाली असती तरच ह्या कामाकरितां आपल्या फंडाचे वर्गणीदार मोठ्या उदार बुद्धीनें जें द्रव्यसाहाय्य करीत आहेत त्याचा यथायोग्य उपयोग झाला असता. परंतु असा मनुष्य त्या वेळेस कोणी मिळण्यासारखा दिसेना व कोणा तरी मनुष्याची योजना करून मला हें काम पत्करण्याविषयी विचारलें, तेव्ही आपल्या हातन काय होईल तेवहें करून पहार्वे अशा विचारानें भी हैं काम पत्करिलें आहे. अजनही कोणी योग्य मनष्य मिळेल तर उत्तमच होईल.

२ सध्यां भी जो उद्योग करीत आहें त्याचे दोन प्रकार आहेत. एक माझी स्वतःची शक्ति वाढविण्यासंबंधाचा व दुसरा प्रत्यक्ष उपयुक्त कामाच्या संबंधाचा.

३ स्वतःची माहिती वाढविण्यासाठीं मी इंग्रेजी पुस्तकें व वर्तमानपत्रें (बह-तेक अंशी धर्मसंबंधी ) वाचीत असतों: गुजराथी व बंगाली वाचनाचा साधारण अभ्यास केला आहे व तो वादवीत आहें. संस्कृत शिकण्यासही प्रारंभ केला आहे. पण त्याचा व्यवहारांत उपयोग होण्यासारखा अभ्यास व्हावयास बरेच दिवस लागतील असे वाटतें. गेल्या वर्षी मी सहासात महिने पुण्यास राहिलों होतों. त्याचा मुख्य उद्देश स्वतःची माहिती वाढविण्याकरितां प्रो. रामकृष्णपंत भांडार-कर व रा. रा. वामनरावजी मोडक ह्यांचा सहवास करावा हा होता. ह्या दोघांही: गृहस्थांस त्यांच्या दसऱ्या कामांमळें सांपडावी तितकी फरसत सांपडत नसे. तभी त्यांतल्यात्यांत त्यांनी वेळ काहून तो मजकडे लाविला, ह्यांजपाशी मी कांही प्रयाचा भाग वाचिला व धर्मसंबंधी विषयांवर संभाषण केले. ह्यापासन मला फार लाभ झाला. द्यांसारख्या गृहस्थांचा सहवास होईल तितका चांगलाच. हहीं वामनरावजींचे राहणें मंबईस झालें आहे ही एक आनंदाची गोष्ट आहे. परंत स्यांचें येणें झाल्यापासून व्हावा तितका लाभ होण्यास संधी सांपडली नाहीं. पण ह्यापुढें ती सांपडेल अशी आशा आहे. ही स्वतःच्या संबंधानें हकीकत आहे.

🙀 कामापैकी कळविण्यासारखा भागही फार थोडा आहे. प्रण्यास असर्ताना वर स्रोगितलेल्या दोषां विद्वान गृहस्थांच्या साहाध्याने ''प्रार्थनासंप्रह व सामाजिक उपा-सना" ह्या नांवाचे पुस्तक तयार करून तें छापिछे. तसेंच प्रोफेसर भांडारकर यांनी पण्यास दिलेल्या एका इंग्रजी व्याख्यानाचेंही पुस्तक छापून काढले आहे. ह्याशिवाय ममाजासंबंधाने चाल असलेली संगतसभा, भजन, प्रथवाचन, क्षियांची सभा इत्यादि व दसरी किरकोळ कामें मी पहात होतों. अलीकडे संगतसभा, भजन व ग्रंथवाचन ही तहकूब आहेत. श्लियांच्या नेहमींच्या आठवड्याच्या सभेखेरोज त्यांस इंग्रेजी शिकविष्याचे तीन वर्ग काढिले आहेत. ते आठवन्यांतून दोन वेळ भारत अमतात हा। वर्गास शिकविण्याकरितां मिसेस स्लाईट ह्या एक युरोपिअन बाई केवळ परोपकारबद्धीनें थोडे दिवस येत असत. त्या वेळेस मी त्यांस साहाध्य करीत असें. पण अलीकडे त्या आजारीपणामळें येईनाशा झाल्यापासन सर्व वर्ग मलाच शिकवाने लागत आहेत. हे वर्ग टिकलेसे झाले म्हणजे त्यांच्या शिक्षणाची दसरी चांगली तजवीज करावयाची आहे. सबोधपत्रिकेंत जी मराठी आर्टिकलें असतात त्यांतील बरींच माझी असतात. मुलांस धर्म व नीति ह्यांचें शिक्षण देण्याकरितां अलीकडे आठवड्यांतन दोन चेळां वर्ग काढिले आहेत. अद्यापि याची तितकी मले येत नाहीत. पण ती येतील अशी तजवीज करावयाची आहे.

बाहेरगांवी जे प्रार्थनासमाज आहेत ते जाऊन पहाणें हें एक कर्तव्य कामा-पैकी महत्वाचें काम आहे. परंतु आपल्या फंडाच्या व्यवस्थेकरितां कमिटीची नेमण्क गेल्या एप्रिल महिन्यापर्येत झाली नव्हती, त्यामुळें चरील कामास लाग-णारा भाई खर्च वंगेरे मिळण्यास अडचण होती. यामुळें फारसें कोठें जाती आलें नाहीं. टार्णें, पुणें, नगर व पंडरपूर ह्या ठिकाणी मात्र एकेक होन दोन वेळां गेलों होतों. ज्या ठिकाणीं समाज नाहीत शक्षा ठिकाणी जाऊन समाजाच्या मताविषयीं लोकांस माहिती देणें ह्यासंबंधानें फक सोलापूर व बार्शी ह्या दोन ठिकाणी मात्र जाणें झालें होतें. ही आजपर्येत झालेल्या च हाढ़ी चाळ् असून पुढें चाळ् राह-णाऱ्या कामाची हक्षेकत आहे.

भातां पुढोल कर्तन्याविषयीं माझे विचार काय आहेत, याविषयीं आपण विचारिकें आहे, त्यास पुढें कर्तन्य तें कारच आहे, परंतु त्या मानानें माझें सामर्प्य अति अल्प असल्यामुकें मनोद्याप्रमाणें किती गोष्टी घडून येतील व किती मनांतल्या मनांतच रहातील, याविषयीं कांहींच सांगतां येत नाहीं, याक-रितां त्यांचा पूर्वी उचारच करूं नये असें मला वाटतें. झणून त्याजबहुक येथें कोहीं लिहिकें नाहीं याजबहल क्षमा असावी. मनोतील गोष्टींपैकी कोहीं मित्र-मंडळींच्या व विशेषेंकरून छष्टिचालक जो सर्वधाफामान परमेश्वर, त्याच्या साह्यायांनें घडून येजन त्या कळविण्याचा छुदिन आल्यास त्या वेळी त्या कळविणें योग्य होईल, कळार्ने, बहुत काय लिहिणें, लोमाची वृद्धि असावी, ही बिनंति.

> आपला परम नम्र सेनक, सदाशिव पांडरंग केळकर.

ता. ६ जन १८८३.

अशा प्रकारें १८८२ पासून १८९४ पर्यंत बारा वर्षेपर्यंत सदाधिवरावांनी धर्मप्रवारकाचें कार्य केळे. मध्यंतरीं त्यांस पत्राख रुपये द्रमहा पोंचविष्याची ध्यंत्रवारकाचें कार्य केळे. मध्यंतरीं त्यांस पत्राख रुपये द्रमहा पोंचविष्याची ध्यंवस्था झाळी होती. एका रिपोटौत "त्यांच्या हातून ब्हावें तितकें काम झाळें नाहीं व जें झाळें तें मंडळीनें केछेल्या नियमास अनुसक्त झाळें नाहीं" असा उक्षेख आहे. पुढें १८९२ च्या जानेवारीपासून त्यांनी "प्रार्थनासमाजाच्या धर्मप्रचारकाचें काम सोडळें व ब्राह्मधर्मप्रचारक म्हणून स्वतंत्रपणें काम करण्याचा निध्य विदित केळा. " सदाधिवरावांनीं आपल्याळा ब्राह्मधर्मप्रचारक म्हणून पेतळें तरी त्या-योगें प्रार्थनासमाजाच्या कार्यांस उत्तेजनच मिळणार हें जाणून त्यांस दरमहा वीस रुपये प्रमाणें मदत देण्यांचें ठरळें व त्याप्रमाणें काहीं काळ काम केल्यावर त्यांनी है काम सोडळें. भारकरराव भागवत वात्ल्यानंतर कांहीं वर्षे मिशनफंड कमिटी नांचाळा अस्तित्वांत होती. पुढें ह्या कार्यांसाठी वर्गणी जमा करण्याचेंही काम बंद पढळें व फंडाची ध्यवस्था समाज पाहुं ळागळा.

सदाबिदराव केळकर धर्मप्रवारकाचें काम करीत असता तिकडे पुण्यास रा. रा. शिवराम नारायण गोखले हेही आपल्या सामध्यां नुसार समाजाचें काम कंक लागले. त्यांस १८८९पासून पुढें कांहीं काळ दरमहा रु. १०वी मदत हा फंड कंक लागला. शिवरामपंतांच्या कामासंबंधानें १८८९-९० च्या रिपोर्टात उल्लेख आहें की,"ते येथें आले म्हणजे समाजातील सभासदांच्या घरीं जाऊन त्यांच्या कुटुंबां-मध्यं लहानलहानशा उपासना तसेंच मंदिरांत भजन, कीर्तन वैगेरे करितात. अशा अनेक रीतींनीं मंडळीस त्यांजपासून लाभ होतो. यांचा स्वमाब मोठा सात्विक, सरळ, लीन व प्रेमळ असल्यामुळें असें काम त्यांच्या हातून केवळ बाळबोध रीतींनें होतें." १८९८ साली बिवरामपंतांनी आपला अन्य व्यवसाय सोहून समाज-कार्याकडेच आपणास बाहून पेतलें व त्यांस प्रणाच्या समाजानें समप्रचारक नेमिळें

व मुंबईहुनही त्यांस दरमहा १५ रुपयांची मदत होऊं लागली. रा. शिवरामपंत अद्याप धर्मप्रवारक असून पुण्याच्या समाजाक स्यांच्या मदतीची रकम रवाना होत असते. १८९२-९३ साली रा. व. माधवराव रानडे, डा. भोडारकर, रा. व. भट व रा. गंगाधरपंत गई इ० ह्यांनी बाबू कन्ह्य्यालाल ह्यांस धर्मप्रवारक नेमार्वे अशी सूचना केली होती. बाबू कन्ह्य्यालाल हे पोस्ट खात्यांत प्रथम नोकर होते; परंतु त्यांनी नोकरी सोडून धर्मप्रवारा वें कार्य करावें असे योजिलें. एंडाच्या कमिटोनें वार्षिक सभेमप्यें ही सूचना मान्य करितां येत नाहीं, याबहुल दिलिपिरी वाटते असा टराव केला. अशा प्रकारें मिशन फंडाच्या स्थापनेचा, ज्यवस्थेचा, व प्रचारकार्योचा इतिहास आहे.

#### नवें वळण.

सन १८९५ साली ब्रिटिश व अमेरिकन युनिटेरिअन ॲसोशिएशनच्या तर्फे रेव्ड. जे. टी. संडरलंड हे ब्राह्म व प्रार्थनासमाजांच्या कामाची प्रत्यक्ष माहिती करून घेण्यासाठी हिंदस्थानांत आछे होते. त्या वेळी ते मुंबई शहरींही आछे होते. हिंदस्थानांतील सर्व उदार धर्मविषयक चळवळी पाहन त्यांनी दोन्ही ब्रिटिश व अमेरिकन युनिटेरिअन ॲसोशिएशननां अशी सुचना केली कीं, ह्या दोन्हीं संस्थांनी एकेक स्कालरशिप ठेवून हिंदुस्थानासाठी लायक हिंदी तरुणाचे दोन वर्षे शिक्षण मैंचेस्टर कॉलेज आक्सफर्ड, व मेडव्हील थिओलाजिकल कॉलेजमध्ये चालवार्वे. तेणेंकरून हिंदी तरुणांना इकडे उदार चळवळ कोणत्या पदातीवर चालली आहे. त्याचें प्रत्यक्ष ज्ञान होईल व तत्त्वज्ञान व इतर विषय ह्यांचें शिक्षण होऊन त्या त्या विषयास वाहिलेल्या अध्यापकांच्या देखरेखीखाली धर्मग्रंथाचे तलनासक\* परिशीलन होईल. ही सचना दोन्ही संस्थांनी मान्य केली व त्याप्रमाणें हिंदी विद्या-र्थीचें शिक्षण इंग्लंड व अमेरिका येथें होत असून त्याचा लाभ बाह्य व प्रार्थनासमा-जांस मिळाला आहे व मिळत आहे. प्रथम ह्या शिष्यवृत्तींचा फायदा अर्थातच बंगालला मिळाला. शिष्यवृत्ति देण्यास लायक तरुण निवडण्याचे काम बंगाल्यांतीळ तिन्ही समाजांचे सभासद जीत आहेत अशा कमिटीवर सोंपविलें होतें. आमच्या प्रांतांतून योग्य तरुणांची निवडणूरु होण्याची संधि १९०० साली आली. त्यापूर्वी

<sup>\*</sup> प्रो. मोती बुलासा विलायतेस जावयास निवावयाच्या पूर्वी डा. भांडार-करांनी 'आम्ही परदेशी धर्महानासाठी कशाला जावयास पाहिजे' ह्या विषयावर दिलेलें धर्मपर व्याख्यान पहा.

केकावलीच्या टीकेमुळें विशेष प्रसिद्धीस आढेडे रा. रा. श्रीधरपंत परांजपे ह्यांची शिकारस ह्या शिष्यकृत्तीसाठीं न्यायमृतिं रानडे ह्यांनीं केली होती. परंतु रा. परां-जपे कोणत्याही समाजाचे सभासद नसल्यामुळे मुंबईच्या समाजाने त्यांची शिफारस केली नाहीं. अखेरीस डेक्कन एउयुकेशन सोसायटीचे तहाहयात सभा-सद व फर्ग्युसन कॉलेजचे अध्यापक रा. रा. मोती बुलासा, बी. ए. ह्यांची निव-डण्क १९०० साली होऊन ता. १६ सप्टेंबर १९०० रोजी एका इटलियन बोटीतन ऑक्सफर्ड येथें जाण्यासाठी ते रवाना झाले. प्रो. मोती बलासा है मोठे धडाडीचे गहस्थ होते. हे जातीने जरी मारवाडी ब्राह्मण होते. तरी त्यांचा महा-राष्ट्राशी बाळवणापासन संबंध जडल्यामळें मराठी ही त्यांची दुसरी मात्भाषा झाली होती. त्यांनी विलायतेस जाण्यापवी ''सविचारसमागम'' ह्या नांवाचे एक संदर मासिक ज्ञानचक्ष छापखान्याच्या मालकांच्या वतीनें चालविलें होतें. त्यांचें सरळ वर्तन, गोड स्वभाव, धर्माविषयी आस्था ह्यांचा अत्यंत इष्ट असा परिणाम प्रव्याच्या व मंबईच्या समाजांच्या मंडळीवर झाला होता व ते परत आले म्हणजे त्यांच्या हातून समाजाची सेवा उत्तम प्रकारें होईल अशी मोठी आशा वाटत होती. परंत योगायोग कांही निराळाच होता. विचाऱ्या मोती बुलासांचा बोटींत जो पाय पहला तो धडपणी बाहेर निघालाच नाहीं ! त्यांना बोटीत संधिवात झाला म्हणन आजारी स्थितीतच पोर्टसेड येथे उतहरून घेतलें व तेथील हास्पिटलमध्यें स्थांचा अंत झाला ! त्यामुळें त्यांच्यासंबंधाच्या सर्वे आशा जागच्या जागींच निवाल्या. तथापि त्यांच्यासंबंधाने असा कष्टमय अनुभव आला तरी आमच्याइकडील तहण सभा-सद रा. रा. विद्रल रामजी शिंदे\* वी. ए. न डगमगनां पुढें आले व पुढल्या वर्षी

समाजांचे काम जोराने सुरू करण्याच्या उमेदीने गेल्या वर्षी एक तहण विद्वान् व होतकरू यहस्य विलायतेंत जाऊन धर्मज्ञान प्राप्त करून चेण्याकरितां निघाले होते ते परत आल्यावर समाजास पुष्कळ चांगळे दिवस येतील, अशी फार आशा होती पण आमच्या दुवैवानें त्यांचा वाटेंतच अंत झाला. खायोगें धैये खच्न जाऊन निराशाच व्हावयाची, पण ती अत्यंत खेदजनक वातां आमच्या कानी पडली नाहीं, तोंच दुसरे एक आस्येवाईक तहण ग्रहस्थ तें बाम हातीं घेण्यास पुढें आढे व त आतां कीवायतेस लवकरच जाणार. खाकरितां त्यांच्या अभीष्टिवितनार्थ आम्ही सर्वजण त्या परमेशाची मनोमावें प्रार्थना करण्याकरितां क्षाज येथें जमलों आहीं.

<sup>\*</sup> रा. शिंदे विठायतेस जाण्यापूर्वी पुण्यास जी ईश्वरोपासना झाळी तींत डा. भाडारकरांनी पुढील उद्गार काढलेः—

स्यांस ही स्कालरशिप सिळन त्यांची रवानगी झाली. रा. रा. वि. रा. शिंदे दोन वर्षे ऑक्सफर्ड येथें राहिले. तेथें असतांना त्यांनी सबोधपत्रिकेसाठी मोठे बोधपर. मनोरंजक व अनेक प्रकारच्या माहितीनें भरलेले अनेक लेख लिहिले. यनिटेरिअन ॲसोबिएशनची शिष्यवित सालिना फक्त १०० पोंडांची असते. कॉलेजची फी वगैरे कांहीं पड़त जरी नाहीं तरी विद्यार्थीच्या भोजन वगैरे खर्चासाठीं ८ पौंड तेथें परत नाहींत. म्हणन एक तर पदरचे पैसे भरीस घाळांचे ळागतात. किंवा तेथें उपदेश वगैरे करून पैसे मिळवून गुजारा करावा लागतो. तसे विद्वलरावांनी केलें. त्यामळें त्यांच्यासंबंधाने येथील मंडळीत मोठीच आशा उत्पन्न झाली होती. अशा प्रकारे तेथें राहन दोन वर्षांचा अभ्यासकम संपवन रा. शिंदे आक्टोबर १९०३ मध्यें विलायतेहन परत आले व तेव्हांपासन १९१० च्या नोव्हेंबरपर्यंत ते प्रार्थना-समाजाचे मिसनरी होते. मिशनरी असतांनाच अस्पृश्य लोकांच्या शिक्षणाच्या व उन्नतीच्या प्रश्लाकडे त्यांचें लक्ष वेधलें व १९०५ साली अस्प्रयांच्या उन्नती-साठी निरनिराळ्या ठिकाणी जे प्रयत्न चालळे आहेत त्यांचे एकीकरण कसें करितां येईल व प्रार्थनासमाज व सोशल रिफार्म ॲसोशिएशन यांना हैं काम कर्से करितां येण्यासारखें आहे ह्याविषयीं एक विस्तृत छेख सर नारायण चंदावरकर यांच्या सचनेवरून त्यांनी लिहिला. पढें १९०६ साली शेट दामोदरदास गोवर-धनदास ह्यांच्या औदार्यामुळे The Depressed Classes Mission Society of India स्थापन झाली व तेन्हांपासन त्या कामाकडे त्यांचें विशेष लक्ष वेयं लागलें. अखेरीस १९१० सालीं त्यांनी हैं काम सोडिलें व वरील सोसायटीचे मिशनरी ह्या नात्याने ते काम कह लागले

रा. शिंदे यांच्या उदाहरणार्ने उत्तेजित होजन रा. रा. वायुदेव अनंत सुखटणकर धांनीही युनिटेरिअन स्कालरिय घेजन जाण्याचा निश्चय केला व त्यांची
निवडण्क झाल्यावर ज्या आठवच्यांत शिंदे परत आले त्याच आठवच्यांत प्रकृति
विवडलेली असतीं व सुकतींच त्यांची प्रिय भगिनी गत झाली होती अशा स्थितींत
त्यांचीही रवानगी झाली. रा. रा. वायुदेवराव परदेशी एकंदर ३ वर्षे राहिले.
ओक्सफर्ट येथील दोन वर्षांचा अभ्यास पुरा झाल्यावर त्यांस तत्त्वज्ञानावाच
अभ्यास पुढें चालविष्यासाठी जर्मनीतील एक स्कालरिया मिळाली. तेये एक
वर्ष राहुन त्यांनी विशिष्टाद्वेत वेदान्तावर, (रामासुजाच्या तत्त्वज्ञानावर) एक लेख
लिहिला तो summum bonum अतुरान असल्यांचे ठकन त्यांस Ph. D.
ही पदवी मिळाली. परदेशी असतांना त्यांनीही वारंवार लेख लिहन परदेशांतीक

विचारजागृतीची येथील मंडळींना कल्पना करून दिली होती. १९०८ साली परतः आल्यावर तेही मुंबई समाजाचे धर्मप्रचारक म्हणून काम करूं लागले. कोहीं मिहने सुबोधपित्रकेच्या संपादकाचें कामही त्यांनी केलें. परंतु जबळ जबळ दोन वर्षे धर्मप्रचारकाचें काम करून त्यांनी ते सोडलें. हें काम सोडल्यानंतर प्रथम त्यांनी लाहोर येथें द्याळसिंग कॉलेजांत अध्यापकाचें काम केलें. नंतर इंदुरास अहल्याध्रम स्थापण्याची कत्यना निचाल्यावर त्यांस तेथें नेमण्यांत येऊन त्यांनी आध्रमास मुर्तस्वरूप दिलें व भरभराटोस आणिलें.

अखेरीस ज्या मुंबई समाजाच्या विद्यमाने दोन धर्मप्रचारक काम करीत होते तेथें पन्हा एकही प्रचारक नाहीं अशी स्थित होऊन पन्हा पूर्ववत स्थिति झाली. मध्यंतरी रत्सवाच्या वेळी बाब अविनाशचंद्र मुज्यमदार हे येथें येऊन प्रत्येक खेपेस कांडी महिने रहात असत. बाबू अविनाश यांचा प्रेमळ स्वभाव, मधर भाषण, लीन वृत्ति, परमेश्वरावरील अचल निष्ठा, त्यांचे लहानथोरांत मिस-ळणे. अनुभवाच्या जोरावर होणारी प्रवचनें. त्यांचें पवित्र आचरण व त्यांनी बजाबलेली समाजसेवा ह्यांयोगें ते मंबईत फार लोकप्रिय झाले होते व सर्वोच्या ठिकाणी त्यांच्याविषयी उत्कट आदरभाव वसत असे. येथे आले ह्यणजे ते सर्व समास-दांच्या भेटी घेऊन सर्वांच्या ओळखी करून घेत असत. बाब सधीरचंद्र बानरजी हेही येथें कांहीं काळ धर्मप्रचारक ह्या नास्यानें येऊन राहिले होते. अखेरीस सधीरबाब येथें असतांना सेंट झेविअर कॉलेजांतील एक विद्यार्थि रा. गजानन यशवंत चिटणोस यांची व सधीरबाबूंची ओळख झाली व रा. रा. गिरिजाशंकर त्रिवेदी ह्यांच्या सल्त्याने व खटपटीने स. चिटणीस १९१९ मध्ये कलकत्त्यास साधनाश्रमामध्ये राष्ट्रण्यासाठी गेले. तेथे दोन वर्षे राहन त्यांनी आपल्या ज्ञानांत पुष्कळ भर घातली. कांही पढाऱ्यांच्या देखरेखीखाली थोडेंसें अध्ययन त्यांनी केलें. परंतु तत्वज्ञान-विषयक निरनिराळ्या ग्रंथांचा त्यांनी स्वतंत्र रीतोने अभ्यास केला. आल्यावर त्यांनी ब्राह्मधर्म प्रचारकाचेंच काम करण्याचे ठरविलें. कांही महिने: राममोडन स्कलमध्यें स्यांनी शिक्षकाचें काम केलें व नंतर त्यांस साधारण ब्राह्म समाजानें मिशन वर्कर नेमिलें व ते येथें काम करूं लागले. येथें मधून मधून मंदिरांतील उपासना चालविणें, सुबोधपत्रिकेच्या इंग्रजी बाजूचें संपादन करणें. यंग थीईस्टस युनिअनचें काम पहाणें. लिबरल स्कूल आफ रिलिजन नामक संस्था जी त्यांनीच स्थापन केली होती तिच्यासाठी व्याख्यानांची जुळवाजुळव करणें. वगैरे कामें करीत असतां. यनिटेरिअन स्कालरिया घेऊन ऑक्सफर्ड येथे जाण्याचा विचार त्यांस खुचला व कांहीं मित्रांनी प्रोत्साहन दिल्यामुळें त्यांनी अर्ज केला व त्यांस स्काळरियप मिळाली. त्यांच्या वाटखवांसाठी युंवईचा समाज व त्यांचे कांही मित्र ह्यांनी त्यांना साहाय्य केळें व दोन वर्षे ऑक्सफर्ड येथें राहून, चिर-तार्थांसाठी स्वतः तेथें उद्योग करून, एका मोळ्या लेखाबहुल एका जर्मन युनिव्हित्तिहून Doctor of Philosophy ही पदवी मिळवून स्वतःच्या खर्चांने ते स्वदेशीं जुलै १९२६ मध्यें परत येऊन लगलीच कामास लागले आहेत. सध्या कलकत्त्याचा साधारण ब्राह्मसमाज त्यांस पूर्वीप्रमाणें द्रव्यसाहाय्य करीत असून युंबईच्या समाजाकडूनही त्यांस मदत मिळत आहे. हलीं ते सुवोधपत्रिकेच्या इंगजी बाज्वे संपादक असून दुसरी पुष्कळ कामें करीत आहेत. डा. चिटणीस ह्यांचें इंगजी व मराठी ह्या दोनही भाषांवर चांगलें प्रभुत्व असल्यामुळें दोन्ही भाषांत्व चांगलें आहेत.

### संगतसभा

व

## तींत झालेलें धर्मसिद्धान्तांचें विवरण.

एकटां ह्या लेखकानें असे म्हटलेलें ऐकिलें कीं. आपल्या येथें संगतसभेची स्थापना १८७२ साली झाली असावी. इतक्या जुन्या संस्थेसंबंधाने अधिक माहिती मिळविण्याचा त्या वेळी प्रयक्ष केला. तो प्रयत्न तेव्हां सफळ झाला नाहीं. मध्यं-तरी कलकत्त्याच्या संगतसभेनें केलेल्या कार्याची हकीगत पन्हां एकदां वाच-ण्यांत आही. १८६० साहीं ब्राह्मनंद केशवचंद्र सेन ह्यांनी आपल्या स्वतःच्या घरांत एका लहानशा खोलींत एका संभाषणात्मक सभेची स्थापना केली. सभेत कॉलेजांत अभ्यास करणारे. किंवा ज्यांचा तेथील अभ्यासकम नुकताच संपला आहे असे तरुण एकत्र जमून धर्म, व्यवहार, नीति, सामाजिक सुधारणा, धर्मकार्य वगरे विषयांवर अत्यंत आस्थापर्वक विचारविनिमय चालवीत असत. ह्याच संस्थेला पढ़ें संगतसभा हैं नांव प्राप्त झालें. येथें ही तरुण मंडळी केशव-चंद्र सेन ह्यांच्या देखरेखीखालीं प्रार्थना करीत. वादविवाद करीत: आपापल्या जीवनक्रमाची छाननी करीत: आणि ह्या कार्यामध्यें एकदां ते दंग झाछे म्हणजे तहान, भक, झोंप यांची त्यांना शब्दि नसे: रात्रभर ह्याच कार्यात ते गढ़न जात व त्यामुळें तहणांचे मित्र व आप्त ह्यांस त्यांचेसंबंधानें मोठी काळजी उत्पन्न झाळी. परंतु ह्या संगतसभेत ह्या तरुणांच्या आयुष्याचे परिवर्तन झाळें; भावी आयष्यक्रमाचे विचार येथें मकरर झाले: जीवनाचा हेत येथें ठरला गेला. त्याचा परिणाम एकंदर ब्राह्मसमाज व ब्राह्मजनता ह्यांजवर झाल्यावांचन राहिला नाही. कित्येक तरुणांनी आपलें अखिल जीवित ब्राह्मधर्माच्या सेवेंत घालविण्याचा ह्या सभेंत निश्रय केला: व अशा निश्रयास प्रथम कृतीचें स्वरूप पंडित विजयकृष्ण गोस्वामी ह्या मेडिकल कॉलेजांत अभ्यास करणाऱ्या तहणाने १८६३ साली दिलें. स्यांच्या उदाहरणाचा दुसऱ्या तरुणांवर अत्यंत इष्ट असा परिणाम होऊन त्यांनीही स्यांचें अनुकरण केलें व अशा रीतीनें सर्व ऐहिक स्वार्थावर लाथ मारून केवळ धर्मकार्यासाठी आपणास बहावन घेतलेली तरुण मंडळी पढें आली. ही सर्व मंडळी संगतसभेमुळे आपल्या जीवनकमामध्यें हा कांतिकारक फरक घड़न आला असे नेहमी म्हणत असत, ही किंवा अशा प्रकारची संगतसभेची हकीकत वाचून प्रथम पुण्याच्या प्रार्थनासमाजाच्या सभासदांनी संगतसभा स्थापन केटी. प्रथंनासमाजाची स्थापना प्रथम मुंबईस जरी झाळी, तरी समाजाच्या इतिहासांत असा एक काळ होता की ज्या वेळी समाजांतील बहुतेक विद्वान व कर्ती माणसे पुण्यास एकत्र झाळी होतीं, ही केवळ ह्या लेखकाची कल्पना नन्हे. प्रो. भांडारकर ज्या वेळी दक्षिण विद्यालयांत संस्कृत भाषेचे अध्यापक म्हणून बदछ्न गेळे त्या वेळी. सुर्वोधपत्रिकेने पुढोल उद्वार काढले:—

"समाजाचे उत्तम उत्तम सभासद हे बहुतेक येथून जाऊन पुण्यास जमत आहेत, तेणेंकरून तेथील समाजाचें काम फार चांगल्या रीतीनें चालेल ही आनंदाची गोष्ट आहे. तथापि येथील सभासदांस आपल्या समाजाविषयीं काळजी उत्पन्न होणें हें साहजिक आहे." असी. १८८० साली ता. ५ एप्रिल रोजी समाजाचा रिपोर्ट वगैरे वाचल्यानंतर प्रो. रामकृष्णपंत मांडारकर ह्यांनी अशी सूचना केली की, "संगतसभा पुणें येथें स्थापन झाल्यापासून तिचा चांगला उपयोग होत आहे, तरी तशी सभा येथेंही स्थापाची. परंतु अशी समा चांगल्या रीतीनें चालण्यास एथील सभासदांनी कळकळ वाळगून तीस आले पाहिजे आणि तिच्यासाठीं अम घेतले पाहिजेत " हैं जेव्हां वाचण्यांत आलें, त्या वेळीं १८८० एप्रिल पांच तारखेनंतर केव्हां तरी संगतसभी स्थापना झाली असावी अशी बात्री झाल्यासुळें पुढें पाहूं लागलों. तों संगतसभा समुक तारखेस मरून त्या वेळीं असुक विषयांची चनी होहेल असा मजकूर सुबोध-पत्रिकेंत आढळला. खरा प्रकार असा होता कीं, ज्या अंकांत संगतसभा स्थापाची क्षती वरील सूचना प्रसिद्ध झाल्या, त्याच अंकांत संवत संगतसभा स्थापाची असी वरील सूचना प्रसिद्ध झाल्या, त्याच अंकांत संवत संरात संगतसभा स्थापाची असी वरील सूचना प्रसिद्ध झाल्या, त्याच अंकांत संवत संतरसा ह्यापाची ओळी प्रसिद्ध झाल्या होत्या:—

" येत्या बुधवारी (ता. १४ एप्रिल १८८०) सार्यकाळी बरोबर ६ वाजतां समाजांत येण्याची मेहरवानी मित्रमंडळीनें करावी. त्यासमयी संगतसमेची स्थापना होणार आहे." आणि त्या दिवशी संगतसमेची प्राणप्रतिष्ठा झाली. कारण, ता. १८ एप्रिलस्या अंकांत पुढील मजकूर आढळतो:—

" मागील बुधवारीं सायंकाळी संगतसभा प्रार्थनामंदिराच्या मुखशाळेत भरली होती. रा. रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर, मोरोबा विनोबा, व दुसरे दहा बारा गृहस्थ आले होते. प्रथम प्रार्थना करून नंतर किरयेकांनी कांही धर्मसंबंधानें शंका काढल्या त्यांजवर भाषण झालें. पुढील बुधवारींही सायंकाळी ६ वाजता पुनः सभा भरणार आहे तीस सभासदांनी व इतर मित्रांनी येण्याची भेडेरबानी

कराबी. " पुढें " धर्मबीजें " ह्या विषयावर व्याख्यान ब्हावयाचें ठरल्यावेळी हुमारें सोळा सतरा गृहस्थ हजर होते. त्यांत सारे चारपांच जण समाजाचे समासद होते. हतर गृहस्थ बाहेरचे होते. त्यांत रा. ब. गोपाळराव देशमूख होते. ध्यांत रा. ब. गोपाळराव देशमूख होते. धर्मबीजें ह्या विषयावर गोविंदराव काणे यांनी संभाषण हुइ. केळें, परंतु रामकृष्णपंत भांडारकर किंवा दुसरें कोणी समाधानकारक रोतीनें विषयाचें प्रति-पादन करण्यास नसल्यामुळं अध्वयपळ बोळणें होऊन सुमारें साडेसात वाजतां मंडळी निघून गेली. पुढील बुधवारी सभेस समाजांतील पुढारी मंडळी अगस्य-पूर्वंक येऊन व्यवस्था चांगली ठेवितील अशी आशा आहे " अशा प्रकारें संगत-समेच्या कामास मुंबईस सुक्वात झाल्यावर एका " सत्यशोधका"ने पुढीलप्रमाणें मचना केली:—

"प्रार्थनासमाज मंदिरांत दर व्रथवारी सायंकाळी सहा वाजतां सभा भरते ती रात्री आठ वाजतां भरत जाईल. व रा. रा. भांडारकर. पंडित. तेलंग वगैरे विद्वान गृहस्थ नेहमी येण्याचा परिपाठ ठेवितील तर अज्ञान धर्मेच्छ जनांस धर्म-संबंधी प्रधांतरी असलेली माहिती व तिजवर अशा विदान, विचारी व तार्किक (१) मंडळीची मतें, भाषण व वादविवाद या रूपानें समजून घेण्यास संघी मिळेल, व तिचा लाभ पुष्कळ लोक प्रार्थनासमाजाचे सभासद नसताही सदरह बधवारच्या सभेस येऊन घेतील असे वाटतें." त्यावर "ही सचना फार चांगली भाहे आणि परमार्थजिज्ञास लोक सभेस नेहमी येऊं लागले म्हणजे वर लिहिबेले व दुसरे गृहस्थ ह्यांपैकी मुंबईस जे असतील ते अवस्य हजर रहातील. धर्मसंबंधी गोष्टीविषयी हल्ली सर्वत्र जी उपेक्षा दिसन येते ती नाहींशी होऊन तत्संबंधीं आस्था आणि उत्सुकता ह्या समांच्या योगें उत्पन्न होईल तर महत्कार्य होईल. आणि तें कार्य सिद्धीस जावें यासाठीं आपणाकड़न होईल तेवढें साहाय्य कोण मनव्य करणार नाहीं ?" असे उदार सबोधपत्रिकेनें काढले. यानंतर रा. ब. पंडित, प्रो. भांडारकर, रा. रा. काशिनाथपंत तेलंग, मंबईत होते तेव्हां रा. ब. माधवराव रानडे, रा. स. पां. केळकर, गोविंदराव काणे वगैरे मंडळी सभेस येत व सभेमध्यें फार महत्त्वाच्या विषयांवर बादविवाद व विचारविनिमय होत असे. ह्या बादाचें स्वरूप करें असे व येथें जे विचार अंती सिद्धांत रूपानें प्रथित होत असत त्यांचेंही स्वरूप ह्याच लेखांत पढ़ें जे उतारे दिले आहेत त्यांवरून बाचकांस कल्पना होईल. तुर्त संगतसभेची पुढली हकीकत येथे नमुद करितों. अशा प्रकारें समारें दीड वर्षभर संगतसभा चांगल्या रीतीनें चाळल्यावर ती द्रष्टाळळी है आणि सुबोधपत्रिकेस पुन्हा लोकोना जागें करण्याचा प्रसंग येऊन ठेपला । ता, ३१ आक्टोबर १८८१ च्या अंकांत म्हटर्ले आहे:—

"एथोल प्रार्थनासमाजाच्या संबंधानें गतवर्षापासून दोन सभा बाल झाल्या आहेत. एक संगतसभा व दूसरी क्षियांची सभा, दोन्ही सभा आठवच्यांतून एकदां भरतात. संगतसभेचा उद्देश धर्मसंबंधी विषयांचा विचार व बादविवाद व्हावा हा आहे. असा वादविवाद करण्यास समाजाच्या संबंधाने तर दसरा प्रसंग-किंवा स्थळ नाहीं. प्रति रविवारीं सामाजिक उपासना मंदिरांत होते तींत केवळ परमेश्वराची स्तृति, प्रार्थना व धर्मसंबंधी एखाद्या विषयावर व्याव्यान इतके मात्र होतें. परंत त्या समयीं कोणास कांडी शंका आली असतां ती काडण्यास किंवा तिचें समाधान कहन घेण्यास सबह मळींच नसते. धर्मसंबंधी विषयांचा विचार व चर्चा होण्यास समाजाच्या संबंधाने कांद्री तरी साधन असणे फार इष्ट व आव-स्यक आहे हैं उधड आहे. आणि समारें एक वर्षामागें अज्ञा सभेची गरज बहत समासदांस वाटल्यावरून प्रोफेसर रामकृष्ण गोपाळ भांजारकर आदिकरून गृहस्थांनी संगतसभा उपस्थित केली. ह्या सभेत कोणासही येऊन भाषण कर-ण्याची मोकळीक आहे. स्थापन झाल्यावर कांहीं काळपर्यंत ही सभा फार चांगल्या रीतीने चालली. समाजाचे सभासद व बाहेरचे गृहस्थ भिळन वीस-पंचवीस मंडळी सभेस येऊन विषयांची चर्चा समाधानकारक होत असे. तिचा सारांश पत्रिकेच्या द्वारें वेळोवेळी प्रसिद्ध होत आलाच आहे. परंतु अलीकडे ह्या समेस क्षीणत्व लागतां लागतां हल्ली अशी स्थित झाली आहे की, समेस सगळे आठदंडाजणच बहतेक येतात. त्यांत फार फार तर तीन चारच समाजाचे सभासद असतात. नेमाने येणारे असे दोनच सभासद, प्रोफेसर भांडारकर व रा. यशवंतराव मणेरीकर...यांत विशेष शोचनीय गोष्ट ती ही की, प्रार्थनामंदि-राच्या अगदी जवळ जवळ राहणारे इतके सभासद असून त्यांपैकी बहुधा कोणींच ह्या सभांस येऊं नये ! हमेश येण्यास कोणास न बनो, परंत महि-न्यांतून एकदोनदां कधींच येण्यास बनत नाहीं ही सबब पोकळ भासते. सभेच्या कामासंबंधानें फेरफार करण्याविषयीं कोणास कांद्री सचना करणें अस-ल्यास ती सभा चालविणारे आदरपूर्वक ऐक्न घेतील आणि तिचा विचार करितील. पण तसलें कांडी कारण नसतां कधीच सभेस न येणें ही शुद्ध अनास्था दिसते: आणि ह्या अनास्येमुळेंच अत्यंत दुःख होतें. असल्या सभांस साहाय्यः करण्यास म्हणजे त्यांस तसतें जाण्यास समर्थ असे समाजास्या मंबईतील समारें

साठ सभासदामध्यें दहा, निदान पांच छुद्धी नसावे हें मोठें लांछन नम्हें काय शैं आमच्या मित्रांनी याचा चांगळा बिचार करावा; कारण, अद्या अनास्थेचा परिणाम चांगळा दिसत नाहीं. कोणतेंही काम आरंभिळें तरी त्यांत हीच रड हें बरें नाहीं, यामुळें कोणास कांहीं करण्यास हिंमत येत नाहीं, आणि सर्वांनीं हातपाय आटोपून केवळ पोटाचें जितन करीत घरीं बसावें असे होणार आहे. तर आम्बी आमस्या समाजीय व इतर वंधूंस अशी प्रार्थना करितों की, त्यांनीं ही दुष्ट अनास्या टाकून ह्या सभांस त्यांजकहुन जो थोडासा आश्रय पाहिजे आहे तो देण्यांचें सत्य मनावर च्यांळे. 'र ह्या सूचनेचा इष्ट असा परिणाम होकन संगतसभा पुढें पुष्कळ वर्षे चाळते. परंतु नंतर कित्येक अझेववादी, वितंदबादी मंडळी आंत येकं लागल्यामुळें सभेसंवधानं कांहीं वियस केळे. पुढें कांहीं वर्षांनी तिचें महत्व कमो होऊं लागळें. मध्यंतरों कांहीं विदय ता. रा. वाछदेवराव भांडारकर 'अवसं ऑफ थॉट' प्रधील कांही धर्मपर व्याख्यानें वाचून त्यांवर अवस्य तेथें स्पष्टीकरण व चर्च होत असे. नंतर १९०५ साळी ह्या सभेचें हपांतर येग धीईस्दस्य यूनिअन ह्या संस्थेंत झाळें. यंग थीईस्दस्स यूनिअन संवंधाची माहिती स्वतंत्रपणें दुसरीकडें दिली आहे.

# संगतसभंतील धर्मसिद्धान्तविवरण.

संगतसभेमध्यें अनेक विषयांची चर्चा होत असे व तींत डा. भांडारकर, रा. रा. काशिनाथवंत तेलंग, रा. व. रानडे व पंडित इ० मंडळी भाग घेत असे हें आपण आतो जाणत आहोंच. त्या वेळी होणाऱ्या चर्चेत प्रदर्शित झालेळे विचार पुष्कळ वेळां अर्थात कार महत्त्वाचे असत. असले महत्त्वाचे विचार या ठिकाणी एकत्रित करण्याची आलेळी संघि आज जर व्यर्थ दवडळी, तर हे विचार एकत्र करण्यास पुढं कांहीं मार्ग राहाणार नाहीं, म्हणून त्यांतील कांहीं निवडक वेंचे पुढं दिले आहेत.

## स्त्रीव पुरुषः

स्त्री व पुरुष ह्या दोहोंना उपनिषस्त्रारांनी हरभऱ्याची उपमा दिली आहे, हरभऱ्यावरचें साल काढलें असतां असें दिसून येईल की, भिन्न भिन्न दोन अंश मिद्धन एक हरभरा झाला आहे. हरभऱ्याला हरभरेपणा हे अंश एकत्र झाल्याच्या योगें करून येतो. दोहोंलाही स्वतंत्रता असून ते दोन्ही मिळून एक. स्यांपेकी एकालाही दुसऱ्यास सोडिलें असतां पूर्णता येत नाहीं. ही उपमा मनांत राखिली असतां पुरुष खोला किंवा खी पुरुषाला कथींही नीच समजणार नाहींत. संसारामध्यें माता व पिता हा। दोघीचेंही सारखेंच प्रयोजन आहे. स्त्रीच्या अंगी मातृत्व व पुरुषाच्या अंगी पितृत्व येतें. असे कोण म्हणेल की माता नसली तर बालेल किया पिता नसला तर बालेल ? एक गोष्ट पाहन आम्हांस थोडा खेद बाटतो. परुष ख्रियांकडेस नीच राष्ट्रीने अवलोकन करितात आणि ख्रियाही संसारातील आपलें काम नीच समजतात. ही भयंकर व अकल्याणकारक समजत भांतीच्या योगेंकहून मनव्यांमध्यें प्रविष्ठ होऊन हिनें किती वरें अनिष्ठ परिणाम घडवन आणिले आहेत ? आई व आईचें काम हें नोच. आणि द्रव्य संपादन करणें इत्यादि कार्मे श्रेष्ठ, हा कम मनुष्यसमाजामध्ये आणिला तरी कोणीं ? प्रत्यहीं आमचें जीवन चाललें आहे तें कोणाच्या स्नेहानें, कोणाच्या ममतेनें ? मातेच्या ममतेने ! श्वियांपासन घरांमध्यें कजा, कलह, अशांति, वेगळेपणा इत्यादि उत्पन्न होतात ती को ? याचसाठी की त्या आपके काम करून त्याचे महत्त्व जाणत नाहीत. आपणांळा त्याच अत्यंत नीच व तच्छ असे समजतात. या प्रकारचा भाव स्यांच्या इदयामध्यें दृढ होतां होतां शेवटीं तें हृदय खरोखरीच नीच होऊन जातें. कोणत्याही उत्तम वस्तचें स्वरूप वाईट व्हावयास लागलें म्हणजे जितकी उत्तम ती वस्त असेल तितकें वाईट होतें. यामुळें अंतीं त्या कर्रका व विकाळ होऊन जातात. याचा दोष कोणाकडेस ? मनुष्यसमाजाकडेस. म्हणून हा दोषनिरस्त होऊन शांति आणि कशल पुनरपि प्राप्त व्हावें म्हणून निश्वयेंकरून जनसमाजानें यस्न केला पाहिजे. डॉ. भांडारकर.

### खरी प्रार्थना.

प्रार्थना हैं परमेश्वरप्रीतिपुरःसर कृत्य आहे. ती जर आपल्यामध्यें भाव उत्पन्न होऊन झाली नाहीं तर ती केल्याचें कांहीं श्रेय नाहीं. खरी प्रार्थना म्हटली म्हणजे चैतन्य परमात्मा जो त्याचा जीवात्म्यास साक्षात्कार होणें व तो साक्षात्कार होऊन जीवात्म्यानें परमात्म्यास प्रेमफळें अपावीं व परमात्म्यानें जीवात्म्यास प्रेमफळें अपावीं व परमात्म्यानें जीवात्म्यास प्रमुक्त कार्याने ही कांहीं असाध्य किंवा अश्वन्य गोष्ट नव्हें, व हा साक्षात्कार केवळ काल्यनिक नव्हे. तो खरोखर मनुष्यात्म्यास होतो असें म्हणव्यास महान् सहान् साध्र्य्या उक्तीवरून ब आम्ही जे प्रयंचाचे पाशांनीं बद्ध त्यांसही या गोष्टीचा थोडाबहुत जो कांहीं

अनुभव होतो त्यावरून सबळ प्रमाण मिळतें. वास्तविक पाहिलें तर परमात्म्याचा आम्हांस साक्षात्कार व्हावा व त्यानें आमची प्रार्थना मान्य करावी व ती मान्य झाली किंवा नाहीं हैं आम्हांस कळावें ह्या गोष्टीस स्वष्टीच्या अवस्र नियमांचा कोणत्याच प्रकारें बाध नाहीं असें आढळेल. तर अशा तन्हेची भावपूर्वक प्रार्थना जर आमच्याकट्टन वारंवार घडेल, तरच आमच्यामच्यें परमेश्वराविषयीं भाव ठरला असें होईल, व तो तसा ठरला तरच खरी प्रार्थना केल्याचें श्रेय व फळ आम्हांस प्राप्त होईल.

आत्मा व परमात्मा-झानाची साधने. पूर्वपक्ष. ( लेखक-कोणी एक अल्पन्न मित्र. )

कोणत्याही विषयावर वाद करणें तर वादी प्रतिवादी अशा उभयतांसही कांहीं तरी सिद्धान्त मान्य असले पाहिजेत. निदान कोणस्याही पक्षाबहल तथ्यातथ्या-विषयी समर्पक प्रमाण कोणतें याबहल तरी एकमत असकें पाहिजे. उदाहरणार्थ. कोणी एखादा वादी जर वेदच प्रमाण मानणारा असला. तर त्याच्याशी वेदप्रा-माण्य वादापरतें तरी निदान स्वीकारल्यावांचन केवळ प्रत्यक्ष अथवा अनुमान-मलक यक्तीनी बाद करण्यास प्रवृत्त होणें यांत " बादे बादे जायते कंठशोषः" या वाक्याचेंच एक निदर्शन देणें होय. हें बहुतकरून सर्वीस प्राह्य होईल असें बाटतें. आतां हाच न्याय दसरीकडे लावून पाहं या. कोणी असे प्रतिपादन करीत असला की, स्वबुद्धीखेरीज कोणत्याही मनुष्याकडे सत्य शोधण्याचे अथवा सत्यासस्थाचा निर्णय करण्याचे दसरें साधन नाहीं: आणि दसऱ्या एक:बा गृह-स्थाचा पक्ष असा असला की हृदयवृत्तीवरूनही कांही गोष्टीत सत्यनिर्णय करितां येतो. तर अशा दोघांमध्यें तरी वाद झाल्यापासून काय निष्पन्न होणार ? इंश्वराच्या अस्तित्वाविषयीं वाद आहे असे समजा, आणि एका पक्षास बाब प्रता-पचंद्र मुजुमदार आहेत असे समजा. तर अस्तित्वपक्षाकडील सबळ प्रमाणांमध्ये एक प्रमाण ते हें देतील की, आमच्या हृदयष्ट्रतीला जी ईश्वरसंबंधी तथ्या सामसी आहे ती इतर कोणत्याही रीतीनें समाधान पावत नाहीं तर ह्या गोष्टींबहन त्या तृष्णेचें सांखन करणारा ईश्वर सिद्ध होतो. बाबू प्रतापचंद्र यांचें मत मी आपल्या समज्तीप्रमाणें दिलें आहे. परंतु तें मास्या बुद्धीस अत्यंत असमर्पक आणि अन्यो-न्याश्रयदोषद्षित असे वाटतें. तर ह्या विषयाबद्दल बाबूंच्या व माझ्यामध्यें उक्ति-प्रत्यक्ति झाल्यानें कोणास व कोणस्या प्रकारचा फायदा होईल बरें ? तिसरें उदाहरण

च्या. कोही विचारी गृहस्थांस मानसप्रत्यक्ष हैं अतीद्रिय विषयांमध्यें फार बलव-सर प्रमाण म्हणून अभिमत आहे. माह्या अल्पमतीला हे प्राह्म दिसत नाहीं. तर अशा प्रकारचा जेथें मतभेद आहे तेथें वाद करणें वृथा श्रम करण्यासारखें दिसतें. आतां कोणी असे म्हणेल की. हा मतभेद मोडन टाकण्यासाठी बादविवाद कां होकं नये ? तर त्याला माझे उत्तर इतकेंच आहे की. अशा प्रकारच्या मतभेदाचें निरसन वाटानें होत नसतें, दरएकानें यथामति, यथावकाश, निरनिराळ्या पक्षांचा विचार कहन आपल्या मनाची खान्नी कहन घेतली पाहिजे. एतदर्थ निरनिराळ्या पक्षांचें उत्तम प्रतिपादन जेथें जेथें होत असेल तेथें आऊन जी माहिती मिळेल तिचा प्रांजल बढ़ीने विचार करावा व कडीमध्यें जीव आहे तोंपर्यंत आपल्या मनांत जे भ्रम असतील त्यांचें दरीकरण करण्याची साधनें नेडमी शोधीत असावें याखेरीज दसरा मार्ग मला दिसत नाहीं. आतां अशा प्रकारचा विचार व शोध मानसप्रत्यक्ष प्रामाण्याविषयी मी आपल्या अल्पमतीप्रमाणे व फरसतीप्रमाणें केला आहे. आणि त्या विचाराअंती मला असे दिसतें की. सर्वास ह्या साधनानें एकरूप ज्ञान नेहमी होत नाहीं. आणि सत्य जर एकच आहे, तर सर्व मानवानी मान्य केलें पाहिजे असें सत्य दुर्भिळ होतें. दूसरें मला असे वाटतें की, मानसप्रत्यक्ष जें आहे स्यापासन आमच्या आरम्याच्या अस्तित्वाबहरू वगैरे विश्वसनीय ज्ञान प्राप्त होत नाही. मानसप्रत्यक्षावरून तद्वपी भास आपल्याला होतो इतकीच खरी गोष्ट घेतां येते. जसें एखाद्या मनुष्यास थंडी बाजत असतांना हवेंत उष्णता आहे वगैरे उष्णतामापक यंत्रांनी अथवा अन्य साधनांनी सिद्ध करून दिल्यापासून त्यास जें शैत्याचें प्रत्यक्ष ज्ञान होत आहे तें मिथ्या ठरत नाहीं, तर केवळ ह्या प्रत्यक्ष ज्ञानावरून हवेच्या शैव्याबहरूचें त्याचें अनुमान खोटें आहे असे ठरतें. तद्वत आत्म्याच्या अस्तित्वाबहुल अयवा अमरत्वाबद्दल जे मानसप्रस्यक्ष प्रमाणाचा उपन्यास करितात त्यांस आमचे ऋणणे इतकेंच की, तम्हाला जो भास होत आहे म्हणून तम्ही म्हणतां. तो खरा असला न्तरी त्यापासन आत्मा आहे किंवा तो अमर आहे ह्या गोष्टी सिद्ध होत नाहीत."

उत्तरपक्ष--प्रो. रा. गो. भांडारकर.

आमचे भित्र म्हणतात कीं, कोणताही विषय घेऊन त्याविषयी वादविवाद कर्णे तर तम्यातथ्य जाणण्याचें प्रमाण काय ह्याविषयी उभयताचें एकमत असळें पाहिजे. तें नसल्यास वादाच्या योगें कंठशोध मात्र होतो. ही गोष्ट केवळ अंद्यतः सरी आहे. असुक गोष्ट असुक एकाच प्रमाणानें गम्य आहे असें एक

मनुष्य मानितो आणि दुसऱ्यास तें प्रमाणच मान्य नाही असे झाल्यास त्या गोधी-विषयी पढें बाद व्हावयाचा नाहीं: आणि असे असून बाद केल्यास तो केवळ ब्यर्थ होईल, यांत संशय नाहीं. परंत स्या गोष्टोविषयीं जरी पढें वाद झाला नाहीं तथापि जे प्रमाण एक मनध्य मानतो आणि दसरा मानीत नाही त्या प्रमाणाविषयी बाद होण्यास कांही वाधक नाहीं. तें प्रमाण प्राह्म आहे किंवा नाहीं ह्याविषयीं केवळ तत्त्ववभत्सेनं वाद केला असतां निष्फळ होणार नाहीं. हें वाद करण्या-मारखें स्थळ आहे असे आमचे मित्रही कबल करितात: परंत ते म्हणतात की क्याणांसंबंधी जो मतभेद त्याचे निरसन बादाने व्हावयाचे नाही. बादाने कोणत्या तरी एका मतभेदाचें निरसन होतें असे असल्यास ह्या मतभेदाचें निरसन व्हाव-यास काय हरकत आहे ? आतां मुळींच कोणत्याही मतभेदाचें वादानें निरसन करावयाचे नाहीं अमें जर मानिलें तर मात्र ह्या मतभेदाचें निरसन वादानें व्हाब-याचें नाही हैं म्हणणें सयक्तिक होईल. परंत आमचे मित्र असें मानीत नाहीत असे त्यांच्या लिहिण्यावरून दिसतें. ते म्हणतात की वाद करणे असल्यास प्राच प्रमाण कोणतें व अग्राहा कोणतें ह्याविषयीं वादी प्रतिवादी यांच्यामध्यें ऐकसत्य असलें पाहिजे. ह्याचा अर्थ असा कों. ऐकमत्य असलें म्हणजे बाद निष्फल होणार नाहीं. म्हणजे मतभेदाचें निरसन होण्याचा संभव आहे. तर मग अशा स्थितीत जर मतभेदाचे वादाने निरसन होईल तर प्रमाणांच्या प्राजापानाते-विषयीं मतभेदाचें निरसन व्हावयास काय बाधक आहे ? आतां तुम्ही म्हणाल की, ह्याविषयी वाद केला असतां वादी प्रतिवादी ह्यांजमध्यें वाद निष्कल जाऊं नये एतदर्थ जो सामान्य अंश पाहिजे तो रहात नाहीं. तर त्यास आमचें असें म्हणणें आहे कीं. अशा प्रकारचा सामान्य अंश आहे. प्रतिवादी जर ज्ञान म्हणून कांही पदार्थ आहे. आणि इंद्रिय हेंच एक त्याचें प्रमाण असें मानित असला आणि वादी इंद्रिय आणि बद्धीचा स्वाभाविक संस्कार अशीं दोन प्रमाणें मानीत असला, तर ज्ञान म्हणून कांहीं पदार्थ आहे आणि इंद्रिय त्याचें प्रमाण आहे असें मानणें हा उभयतीमध्यें अपेक्षित जो सामान्य अंश तो झाला. तो सामान्य अंश घेऊन प्रतिवादी यास असे सांगतां येईल की बाबा, तूं जें ज्ञान इंद्रियजन्य असें म्हणतोस त्याच ज्ञानाचा विचार केलास तर असे ध्यानांत येईल की. त्यामध्यें केवळ बुद्धीच्या स्वाभाविक संस्कारजन्य असा अंश पुष्कळ आहे. उदाहर-णार्थ. अमीपासन काष्ठ जळतें हैं ज्ञान इंद्रियजन्य आहे असे तूं म्हणतीस: परंत ब्यामध्ये इंद्रियाचा अंश किती याचा विचार कर. अग्नि आणि काष्र ग्रांचा संग्रोक

आला आणि जळणें हैं नांव ज्या स्थितीचें ती स्थिति त्या काष्ठास पूर्वी नव्हती असे असन आतां प्राप्त झाली इतकेंच मात्र तं पाहिलेंस: परंत ती स्थिति हें कार्य and अग्नि हें कारण हा जो प्रत्यय तला होऊन अग्नीपासन कांग्र जळलें असे तं म्हणतोस तो प्रत्यय उत्पन्न झाला कसा ? हें कार्य आणि तें कारण हें जान तला डोळ्यांनी झालें नाहीं तर कोठन ? त्याचप्रमाणें जळणें ही स्थित काष्टामध्यें पूर्वी नन्द्रती आणि आतां आहे हें जें ज्ञान तुला झालें. त्या ज्ञानामध्यें "पर्वी" आणि "भातां" हे अंश कोट्टन आले ? डोळयांच्या द्वारें जळणें आणि न जळणें बार स्थितीचें मात्र ज्ञान झालें. परंत त्यांचा जो पूर्वापर भाव तो तला कसा कळला ? तर कार्यकारणभाव आणि पूर्वापरभाव ह्यांचें ज्ञान बुद्धीच्या स्वाभाविक संस्का-रानें झालें. म्हणजे बढ़ीमध्यें असा स्वाभाविक संस्कार आहे की कोणत्याही पदा-शीम पर्वी नव्हतें असे स्वरूप प्राप्त झालें म्हणजे तें कार्य मानन त्याजला स-त्पन्न करणारें कांडी तरी कारण आहे असे मानणें. त्याचप्रमाणें एकदम नाहींत अज्ञा दोन स्थितींचें ज्ञान झालें म्हणजे कालाचा संबंध त्यांत आणन एक पूर्वी आणि इसरी नंतर असे मानण्याचा बद्धीस संस्कार आहे. म्हणजे काळाचें ज्ञान केवळ ह्या स्वाभाविक संस्कारानें होतें, इंद्रियांनीं होत नाही. काळ दिसत नाही. हंगतां येत नाहीं. चाखतां येत नाहीं. ऐकतां येत नाहीं आणि त्याचा स्पर्श होत नाहीं. म्हणून बुद्धीचा स्वामाविक संस्कार हें एक प्रमाण मानलैंच पाहिजे. अशा प्रकारें बाद झाला असता तो निष्फळ असें म्हणतां येत नाहीं, जर ज्ञान म्हणून पदार्थ नाहीं, आणि एकही प्रमाण नाहीं असा जगदान्ध्य पक्ष घेऊन कोणी चालेल तर मात्र त्याच्याशी बाद करणें हैं सर्वया निष्फळ आहे. अल्पन मित्र म्हणतात कीं. वादविवाद न करितां " निर-निराज्या पक्षांचें उत्तम प्रतिपादन जेथें जेथें होत असेल तेथें जाऊन जी माहिती मिळेल तिचा प्रांजलबढीनें विचार करावा." तर मग वादविवाद याचा दूसरा अर्थ काय ? वादविवाद म्हणजे निरनिराळ्या पक्षांचे प्रतिपादन, आतां ते तन्त-बुभुत्सेनें न करितां परस्परांस जिंकण्याचे बुद्धीनें केलें तर त्यापासन ताहश फळ निष्पन्न न होवो. परंतु हा दोष वादविवाद करणाऱ्या व्यक्तींचा, वादविवाद म्हणून जी किया आहे तिचा नव्हे. आणि अहंकारपूर्वक जरी वाद झाला तरी त्यांत निरनिराळ्या पक्षांस अनुकूछ अशा अनेक गोष्टीचें प्रतिपादन होत नाही असे विरळा

पुढें मानसप्रत्यक्ष म्हणून एक प्रमाण कोहीं ग्रहस्थांस अमिमत आहे असे म्हणून आमचे मित्र त्याचा विचार करितात. मानसप्रत्यक्ष हा राज्य जर त्या

ग्रहस्थांनी वापरला असेल तर तो बरोबर नाही असे प्रथम सांगितलें पाहिजे. कारण क्षात्स्याच्या निरनिराज्या वसीचें जे बान त्यासच मानसप्रत्यक्ष म्हणण्याचा परिपाठ आहे. तर अतीन्द्रिय पदार्थांचें जें ज्ञान होतें तें वर वर्णिलेल्या बढीच्या स्वासाविक संस्कारानें, जसें देश काल आणि कार्यकारणभाव यांचें ज्ञान होतें त्याचप्रमाणें एकत्व, अनेकत्व, साम्य, वैषम्य अनायनंतत्व, शक्ति, अनंतशक्ति, व्यवस्था परमेश्वर, सत्य असत्य: योग्य अयोग्य, बरें वाईट, अथवा बरें हें सर्वदा वंदनीय, बाईट हें सदा निया, बऱ्याचा परिणामी जय झालाच पाहिजे. बाइटाचा नाश झालाच पाहिजे इत्यादिक ज्ञान होतें. इंद्रियांचा व्यापार चाळून आपल्या आत्म्याची निरनिराळ्या प्रकारची वृत्ति होते ती वृत्ति उत्पन्न करणारें बाह्य जगत आहे. ज्या वलीचें मानसप्रत्यक्ष होतें त्या वृत्ति ज्याच्यामध्यें असावयाच्या असा भारता म्हणन पदार्थ आहे. आणि हें सब विश्व आपल्या सामर्थ्योंने चालविणारा असा परमेश्वर हें बुद्धिसंस्कारजन्य ज्ञान. त्यासप्रमाणें जो पदार्थ आहे असे बद्धीनें गृहीत केलें आहे तो तसाच सतत रहावयाचा है मानणें हाही बुद्धीचा स्वामाविक संस्कार आहे. म्हणनच एकटा अग्रीने पाय जाळला की तो पनरपि तसेंच करील असे जान होऊन बालकही त्या अभीपासन दूर राहातें. एका ठिकाणी एक पर्वत पाहिला, तर तो नेहमी त्या ठिकाणी आमच्या दृष्टीस पढेल अशी खात्री स्वामा-विक असते, नाशाचें जें ज्ञान तें अनुभवानें होतें म्हणून ज्या ठिकाणीं आनुभविक जी नाशाची कारणें त्यांचा संभव नाहीं त्या ठिकाणी मुळचा स्थिरतारूप जी बढिसंस्कार तोच असतो. म्हणनच परमाणंच्या संयोगाने निष्पन्न झालेले पदार्थ नाइवंत आहेत असा अनुभवाच्या योगें जरी आपला गृह होतो तरी स्वतः त्या परमाणंस नाश नाहीं असे आम्ही म्हणतों. कारण संयक्त पदार्थींचा मात्र नाश होतो असे अनुभवास येते. असंयुक्त जे परमाण त्यांच्या नाशाविषयी अनुभव नाहीं म्हणन असणाऱ्या पदार्थास नाश नाहीं हा जो बद्धीचा स्वाभाविक संस्कार तो जागृत होऊन परमाण अनश्वर आहेत असे आम्ही म्हणतों. नाश म्हणजे संयुक्त जे अवयव त्यांचें पृथक्करण, परमाणु हे असंयुक्त पदार्थ, म्हणून त्यांचें प्रथकरण व्हावयाचे नाही. म्हणजे नाश व्हावयाचा नाही. त्याचप्रमाणे अहंप्रस्य-याचे योगें ज्या पदार्थांचें ज्ञान होतें असा जो आत्मा हा पदार्थ असंयुक्त, श्रद्ध, एक आहे अशा प्रकारचें त्याचें ज्ञान होतें. " मी " असे जें ज्ञान त्याचा विषय ग्रह एक व आहे. त्या " मी"स अनेक भाग अथवा अवयव नाहींत असे उघड आन होते. तस्मात अशा निरवयव पदार्थाचे प्रयक्तरण होणे नाही. म्हणजे स्थास

नाम नाही. असे वर सांगितछेल्या बुद्धीच्या संस्काराने साहजिक ज्ञान होते. बावकत आस्याचे अमरस्व सिद्ध होते. त्याचप्रमाणे हैं विशाल ब्रह्मांड पाहन मोंदर्य. उन्नति, अपार आनंद. इत्यादिकांचें ज्ञान बद्धिसंस्कारापासन होतें आणि न्यांचे व अनंत सामध्ये ब्रह्मांडांत नांदत आहे ह्यांचे ज्ञान होऊन विस्मय आणि प्रज्ञात्व बद्धि आणि गंभीर आवंद ह्या वृत्ति आपल्या आत्म्याच्या ठायीं उदित होतात. बद्धिसंस्कारजन्य ज्ञान अविश्वसनीय म्हटलें तर इंद्रियजन्य ज्ञानही अवि-श्रमतीय असे म्हणावें लागेल. कारण अल्पन्न मित्रांनी दिलेल्याच उदाहरणामध्यें थंडी नसतां ज्याप्रमाणें प्रकृतीमध्यें कांडी फेरफार झाल्यामुळें थडीचा भास होतो. न्याचप्रमाणें आमची अजी कांहीं विलक्षण प्रकृति आहे कीं. आम्हांस प्रक्षाचा बाह्य भास होतो. सन्ध्याचा भास होतो. सर्व विश्वाचा भास होतो असे कां म्हणूं नये है भारशाच्या पाठीमार्गे कोणी मज्जव्य, किंवा दुसरा कांडी पदार्थ नसतां जसा तो तेथें दिसतो. मर्याचें मंडल लक्षावधि योजनें विस्तीणें अमन जरें तें समारें बीतभर छांब दिसतें, प्रात:काळी किंवा सायंकाळी जसा क्षितिजावर सर्थ नसन तो आहे असा दिसतो. कांद्री कांसएक पदार्थाचे दोन जसे दिसतात. है विश्व बास्तविक तदत दिसतें असे कां मानं नये? तस्मात . अशा प्रकारें आपणास डोळे च इतर इंद्रियें फसवितात, तथापि सामान्यतः त्यांजपासून होणारें जें ज्ञान त्या-विषयी साइजिक विश्वास उत्पन्न होऊन बाह्य जगत आहे असे ज्याप्रमाणें आम्ही मानतों, स्याचप्रमाणें बुद्धसंस्कारजन्य ज्ञानाविषयों साहजिक विश्वास उत्पन्न होऊन देश, काळ, जीवात्मा, परमात्मा इ० आहेत असे मानितों, बुद्धिसंस्कार हे केवळ आध्यात्मिक आहेत म्हणून त्यांच्याशी जुळणारे असे बाहेर कांही नाही असे म्हटलें असतां इदियजन्य ज्या आत्मवृत्ति त्याही आध्यात्मिक आणि त्यांजला जळणारें असे बाहेर कोही नाही. त्याची उदाहरणें तर वर दिली आहेत. त्याचप्रमाणें कोही बुद्धिसंस्कार सर्व मनुष्यांमध्यें सारखेच उत्पन्न होत नाहीत, म्हणून ते अप्रमाण असें मानिलें असतां कोणास कांहीं हवा थंड लागते तीच दुसऱ्यास उच्च लागते. कोणास कांहीं पदार्थ रुवकर असा लागतो. तोच दुसऱ्यास पचपचीत लागतो. कोणास कांडी पदार्थ पांढरा दिसतो. तोच दसऱ्यास पिवळसर दिसतो. कोणास एका ठिकाणी एक व्यक्ति दिसते. दुस-यास त्याच ठिकाणी दोन दिसतात अज्ञा प्रमाणें इंद्रियजन्य ज्ञान सर्वांस सारखें होत नाहीं म्हणून तें अप्रमाण असे मानावें कागणार नाहीं काय ? तर कोहीं तरी बुद्धिसंस्कारजन्य ज्ञान त्याच कारणाकरितां कां वरें आपण स्वीकारितां ? शरिरास विकृति झाली म्हणजे अशा प्रकार वें विलक्षण

क्वान होतें असे जर म्हणाल तर <u>बुद्धी</u>स विकृति झाली म्हणजे असे विलक्षण संस्कार उत्पन्न होतात असे कां म्हणूं नये ? शरीर प्रकृत दशेमध्यें असतां जसें बाह्य पदार्थाचें होणारें जें ज्ञान तें यथार्थ असतें. तसेंच प्रकृत दशेमध्यें बुद्धि असतां, आत्मा, सत्य, बरें अथवा राभ, विश्वातील सोंदर्य, गांभीये, आणि अनंत सामर्थ्य, आणि एत-इणविशिष्ट परमारमा परमेश्वर यांचा होणारा जो साक्षात्कार तो यथार्थ असतो. कांहीं मनुष्यांस असा साक्षात्कार जर होत नसेछ तर त्यावरून हैं सर्व मिथ्या असे मानता येत नाही; कारण. कांही मनुष्यांचे डोळ्यांत फल पडलें आणि वक्ष-पाषणादि बाहा जग त्यांना दिसलें नाहीं प्रहणन तें मिथ्या असें कोणी मानील काय ? तर प्रत्येकाचें कर्तव्य हें आहे की हे जर बुद्धीचे स्वाभाविक संस्कार स्याचे ठायीं लमप्राय झाले असतील तर साधंचे जे प्रंथ आहेत ते वाचन, गंभीरपणानें. तत्वबुभुत्सेने, हें विश्व आहे काय, भी काय, बरें वाईट काय, याचा विचार करून तें जें अंतश्रक्षमध्यें फल पडलें आहे तें कादन टाकावें. हें सर्वसाधारण जनांस उद्देशन आम्ही सांगतों. एका व्यक्तीस उद्देशन नव्हे.

### पापाची शिक्षा

नापाबहरू शिक्षा ह्या जन्मी व मृत्युनंतरही होते. ह्या जन्मी शिक्षा होते ती मनुष्याच्या स्वतःच्या मनाची टोंचणी. इतर लोकांपासन होणारा उपहास किंवा जाच, द्रव्यहानि, शरीरहानि व राजदंड इतक्या प्रकारांनी होते. मृत्युनंतर शिक्षा क्सी होते याबहुल निश्चय कांडींच करितां येत नाहीं, अनेक तर्क आहेत व अनेक अपवाद आहेत. तथापि मृत्यच्या वेळी मनुष्याची जी पुण्य किंवा पापस्थिति असते तेथूनच त्याची पुढें सुधारणा व्हावी हो कल्पना सयुक्तिक दिसते. कित्ये-कांच्या मतें पुन्हा मनुष्यजन्म प्राप्त होऊन आत्म्याची सुधारणा व्हावी ही ही कल्पना कांडी अंशी प्राह्म आहे. तथापि पूर्वस्थितीचें ज्ञान नसतें ह्यामळें ह्या नव्या जन्मांतील स्थितीस शिक्षा असे म्हणतां येणार नाहीं हा अपवाद येतीच. ह्या जन्मानंतर अनेक काळ सुख. अथवा नर्क प्राप्त होणें हें अन्य धर्माचें मत किंवा संचित पण्यापुरत्या सुखभोगास्तव व पुन्हां अधःपतन आणि अन्ययोनी-प्रवेश ह्या आमच्या जुन्या धर्माच्या कल्पना विशेष त्याज्य आहेत.

रानडे, पंडित, भांडारकर,

# बिद्धलांच्यासंबंधाने व परस्परांसंबंधाने कर्तव्ये र.

बळवंतराव गोडबोले-अमुक एक गोष्ट अशा प्रकारची आहे. तिच्या संबंधा-ने आपण अशा रीतीने नागणें अगर न नागणें हें आपकें कर्तव्य आहे. व स्था- प्रमाणें न बागल्यास अगर बागल्यास परमेश्वराचे आपण दोषी होऊं; अशा रीतीची आपळी खात्री झाल्यावर आपल्या विळांची समज्त आपल्याहुन निराळी आहे यामुळें आपल्या अशा बागण्यानें अथवा न बागण्यानें त्यांस वाईट बाटणार आहे अशा आपलीचे प्रसंगी आपण केवळ विढेळांस संतोषविण्याकरतो आपल्या समजतीविष्ठद्व त्यांच्या इच्छेत्रमाणें बागणें हाच आपळा धर्म आहे की काय ?

रा. ब. रानडे-आपली समजूत जरी एक प्रकारची झाली, तरी तिजप्रमाणें आपण एकदम आवरण करूं नये. त्या समजुतीप्रमाणें आपले विचार आहेत असें बोलावें, आपल्याप्रमाणें आपल्या विडलांचे व दुसऱ्यांचे विचार होण्याचा प्रयत्न करावा, आणि आपल्या विचारांप्रमाणें पुष्कळांचे विचार झाल्यावर त्याप्र-माणें इतरांनीं दुसऱ्या कांहीं कारणानें आवरण न केलें तरी आपण करावें. पण जोंपर्यंत पुष्कळांची समजूत आपल्या समजुतीहून निराळी आहे तोंपर्यंत आपल्या समजुतीप्रमाणें आचरण करणें बरोबर नाहीं.

कित्येक \*— प्रत्येकार्ने आपल्या समञ्जतीप्रमाणें बागार्वे. आपल्याहून दुस-न्यांची समज्ज निराद्धी असली तर ती बदलण्याचा प्रयत्न आपण करावा, परंदु त्यांची समज्ज बदलेपर्यंत वाट पहाण्याची गरज नाही. अशी वाट पहात राहि-ल्यांने सुधारणेचे पाऊल कधींच पुढें पडावयांचें नाहीं. प्रत्येक मनुष्य परमे-श्वरापाशी आपल्यापुरता बांधलेला आहे.

प्रश्न-अमुक गोष्ट जनसमूहाच्या हितास अवस्य आहे असे आपल्यास दिस-ल्यावर व ती न करणें हैं ईश्वराच्या आहेच्या विरुद्ध आहे असे वाटल्यावर ती जर पुष्कळ लोकांच्या समजुतीविरुद्ध किंवा रूढीविरुद्ध असेल तर ती आपण करावी किंवा नाहीं ?

रा. ब. रानडे-ती करतील ते धन्य, पण न करतील ते दोबी नाहीत.

कित्येक—लोक विरुद्ध असले तरी प्रयत्न केला असतां ती गोष्ट होणें साध्य आहे अशी स्थिति असल्यास ती करावी हेंच धर्मदृष्टीनें आपलें कर्तव्य; साध्य नसल्यास, साध्य होण्याची वेळ नजीक आणण्याविषयीं झटणें हें कर्तव्य होय.

## बाह्मधर्म हा हिंदुधर्म आहे की नाहीं ?

रा. व. रानडे—ब्राइधर्म हा हिंदुधर्माचाच भाग होय. ज्या धर्मात दुसऱ्या मनुष्याच्या म्हणजे मध्यस्थाच्या साहाय्यावांचून केवळ आपल्याच प्रयत्नाने मनुष्य

<sup>\*</sup> ह्या कित्येकांत कोण होते तें कळण्यास आधार नाहीं.

हैश्वराप्रत जाऊं शकतो तो हिंदुधमें. हें छक्षण ब्राह्मधमांस लागू पक्तें, याजक-रितां ब्राह्मधमें ही हिंदुधमेंग्रक्षाचीच एक शाखा होय. ब्राह्मधमांची जी विधानार्थीं व निषेपार्थी मतें आहेत ती हिंदुधमांस मान्य आहेत. परमेश्वर एक आहे क मनुष्य आपल्या प्रयत्नांते त्याची प्राप्ति करून घेऊं शकतो ह्याही गोष्टी हिंदुधमांत आहेत, त्याचप्रमाणें मूर्तिपूजा हा इंश्वरम्यचीचा खरा मार्ग नव्हे व मनुष्यमनु-व्यात इंश्वरकृत उंचनीचपणा नाहीं ह्याही गोष्टी हिंदुधमांस मान्य आहेत. हल्ली ह्या देशांत अनेक धमेपथ असून ते प्रत्येक आपणास हिंदु म्हणवितात त्यांच्याकके दिष्ट दिल्यास, ह्या वरील गोष्टी एकाच पंथांत जरी सर्व न शाहळल्या तरी एके-कांत एकेक अशा रीतीनें आढळणाऱ्या आहेत. तेव्हां हे सर्व जर हिंदुधमांचे भाग होतात तर त्याप्रमाणें ब्राह्मधमंही आहे असे म्हणवयास प्रत्यवाय नाहीं.

रा. ब. शंकरराव पंडित—माझें मत जरी रा. ब. रानडे ह्यांच्याहून अगदी निराळें नाही, तरी अशा रीतीनें विचार करूं गेल्यास, खिस्ती धर्म हाही हिंदुधर्म होऊं शकेल. खिस्तीधर्मात ज्या सुख्य गोष्टी आहेत त्याही हिंदुधर्माच्या काही भागांत सांपडतील. दुसऱ्याच्या पुण्याने आपला उद्धार होतो हीही गोष्टा हिंदुधर्मात आहे.

प्रो. भांडारकर—बाह्यधर्माचें मुख्य लक्षण व तें इतर धर्मानहू निराळें असें आहे की, मनुष्य हा केवळ आपस्या प्रयत्नानें परमेश्वराप्रत जाऊं शकत नाहीं, तर मुख्यत्वेंकरून परमेश्वराच्या क्रुपेनेंच ही गोष्ट होते.

रा. ब. रानडे—मनुष्य आपल्या प्रयत्नानें परमेश्वरप्राप्ति करून घेऊं शकतो, हैं जें माझं म्हणणें, त्यावर भांडारकर ह्यांनीं परमेश्वरप्राहान्त्र पाहिजे म्हणून जें धुचिवेळें तें मला मान्य आहे. हीं दोन्हीं ब्राझ धर्माची लक्षणें हिंदु धर्मात आहेत. याजकरितां ब्राह्मधर्मे हा हिंदुधर्माचाच एक भाग आहे असे जें माझें म्हणणें. आहे त्यास बाध येत नाहीं.

प्रो. भांडारकर—हिंदु हा शब्द प्राचीन प्रयात नाही. यापुढे हिंदुधर्म म्हणके काय खास प्रथाधार मिळणें अशक्य आहे. हिंदु शब्दाची उत्पत्ति पहातां पंजाबांत ज्या पांच नया आहेत त्या व सरस्वती आणि दुसरी एक मिळून ज्या सात नया त्यांस सप्त हिंदु असे म्हणत, व परसिअन भाषेच्या नियमाप्रमाणें सच्या ठिकाणीं ह असा अपश्रंश होऊन सप्तसिन्धूच्या जागी हप्तहिंदु असा शब्द झाळा. पुढें हप्त हें पद नाहीसें होऊन हिंदु हा शब्द राहिळा. खा उपपत्तीवरून पहातां खा नयांच्या आसमंतांत राहणारे लोक ते हिंदु असे प्रथम होतां होतां खा नयांच्या

अलीकडील सर्व लोकांस तो शब्द लागू होजन पुढें सर्व देशभर त्याची व्याप्ति ह्याली. ह्या अर्थाच्या घोरणाने जितके लोक हिंदु व जितके धर्म हिंदु ठरतात त्या मानाने पाहिलें तर ब्राह्मधर्म हा हिंदुधर्म आहे की नाहीं हा विचार अगदीं शुक्त होतो, याचे पर्यवसान केवल शब्दमेदावर येतें, आणि ह्या वादांत कांहीं अर्थ नाहींसा होतो. ज्या प्रश्नावर येथें वादविवाद चाळ् आहे त्याचें विचार करण्यासारलें स्वरूप हें आहे की नाहीं, तर ह्या प्रश्नाचें निराधरण आजव करतों येण्यासारलें नाहीं. तरण ब्राह्मधर्म हा ह्या देशांत चाळ् असलेल्या धर्माशीं मिळण्यासारला आहे की नाहीं, तर ह्या प्रश्नाचें निराधरण आजव करतों येण्यासारलें नाहीं. तरण ब्राह्मधर्मोंचें खेरें स्वरूप अथाप (१८८१) पूर्णदशेस आले नाहीं, त्याची अथाप रचना होत आहे. पण त्याचे स्वरूप ह्या देशांतील धर्माच्या स्वरूपांत मिळण्यासारलें होईल इकडे लक्ष ठेवून त्याची रचना झाली पाहिजे. जसे सर्व मतुक्यांचे अवयव एकच असून प्रत्येकाच्या स्वरूपांत अंतर असतें, त्याप्रमाणें सर्व धर्मांची मुख्य लक्षणें जरी एकच लाहेत तरी प्रत्येकाचें स्वरूप हिंतील हतर धर्मांप्रमाणेंच असलें लाहिजे.

दुसऱ्या एका प्रसंगी "सर्वांशीं बाह्मधर्मांनें स्वरूप प्राप्त होईल इतका हिंदु-धर्म ग्रुधारतां येईल काय" या विषयावर बादविवाद झाला. त्या प्रसंगी प्रो. भांडारकर, रा. रा. काश्चिनायपंत तेलंग आदिकरून मंडळी होती. एकंदर विचा-राचा ओव असा होता—

हिंदु घंमीची ध्याख्या करणें अशक्य आहे. परंतु मुसलमान लोकांनी प्रथमतः हिंदु हैं नांव सिंधुनदीच्या ह्या बाजूस रहाणाच्या सबं लोकांस दिलें. त्याप्रमाणें आपण सबंही हिंदु व ब्राह्मधर्महों हिंदु म्हणावयास कांही हरकत नाहीं. तथापि हल्ली हिंदु धर्मोचा लोकमान्य अर्थ म्हणजे वेदांवर ज्यांची श्रद्धा ते हिंदुधर्मोचु- यायी, किंवा मूर्तियुक्क ले ते हिंदुधर्मोचुनायी अशा प्रकारचा आहे. तेव्हां त्यांत ह्या धर्माचा समावेश होत नाहीं. म्हणजे वेद ब्राह्मधर्मप्रतिपादक होण्याहतके सुधारतो येणार नाहींत. कारण, कसें तरी करून त्यांचा अर्थ आपल्या मतांस अचुक्ल पडेल असे करणें ब्राह्मधर्माचुयायी लोकांस मान्य होणार नाहीं. लाण त्याप्रमाणें वापाया कोणताही जुना धर्मप्रंथ सर्वांक्षीं ब्राह्मधर्मतियादक नाहीं. तर या पक्षी बिचार केला असतां हिंदुधर्मांची सुधारणा करून तो ब्राह्मथर्मांचे स्वस्त पावेल असे दिसत नाहीं. तथापि ब्राह्मधर्मांचा पाया हिंदुधर्मांच लाहे असे म्हणता येहेल. परमेश्वर एकच आहे, तोच आराध्य आहे, हुन सर्वे मानवक्रलांचा परस्वरांची

बंधुभगिनीचा संबंध आहे ६० ब्राह्मधर्माची मुख्य मतें व आवाहन, स्तुति, ध्यान, भक्ति ६० जी उपासनेची मुख्य अंगें ती हिंदु धर्मीत आहेत. म्हणून एवडण-पुरता ब्राह्मधर्म हा हिंदुधर्माची सुधारणा असे म्हणण्यास कोही हरकत नाही.

रा. य. रानडे —परधर्मी लोकांस हिंदुधर्मात घेता येत नाही अशी जी सर्वत्र समज्ज्ञ आहे तो चुकीची आहे. अशा लोकांस हिंदुधर्मात घेतल्याची उदाहरणें आहेत.\*

# धर्मवृत्ति व धर्मतृष्णा ह्यांची वाढः

रा. ब. रान हे—परोपकारार्थ मनुष्यानें झटावें हाच सुख्य धर्म होय. मनुष्यानें फार वेळपर्यंत ध्यानस्थ बसणें, रागद्वेषादि धृतींचा दिवसेंदिवस लय होईल अशा स्थितीप्रत जाण्याचा प्रयत्न करणें व एकंदरीत आपल्या सवें इंद्रियांस स्तब्धता आणण्याकडे कल ठेवणें ही जी धार्मिक धृतीची जुनी समजूत ती आपल्याला सोडली पाहिजे व तिचा अगर आपल्या इंद्रियांचा व्यापार विशेष बाढेल, आजपर्यंत आलेली शांति कमी होईल, रागद्वेष जास्त वाढतील असा प्रयत्न केला पहिजे.

एक — मनुष्यानें आपल्या गुणांकडे न पाहातां दोषांकडे नेहमीं पहात असार्वे, आपल्याला मरण येणार आहे ही सतत आठवण ठेवावी, जें कांहीं करा-वयाचें त्यांत परमेश्वराचा संबंध मनांत आणीत जावा, धर्मप्रंथांचें वाचन ठेवावें; भोजनाचे वेळी. निजते वेळी. परमेश्वरस्मरण नियमानें करावें.

बाबू अमृतलाल बोस-( १८८१) धर्मतृष्णा प्रथम उत्पन्न झाली पहिजे. नंतर तिची शांति करण्याचे मार्ग पाहिले पाहिजेत. ईश्वराच्या अनंत गुणांचा अनुभव आपणास येईल अशी आपली दृत्ति करण्याकरितां नित्य ईश्वरोपासना केली पाहिजे.

प्रो. भांडारकर—धर्मतृष्णा ही मतुष्यमात्रामध्यें स्वाभाविकव असते. इत-केंच की ती वारंवार मंद होत असते. ती जागृत करण्याकरितां मतुष्यानें सावध असलें पाहिजे. ही आपोआप जागृत होण्यासही परमेश्वरानें पुष्कळ साधनें कहन ठेविलीं आहेत. सृष्टीत नाना तन्हेचे फलपुष्पादि चित्रविचित्र, समुद्रासारखे अफाट, पर्वतासारखे प्रचंड असे पदार्थ आहेत, त्यांच्या केवळ दर्शनानेंच धर्म-

\*Rise of The Maratha Power 981.

नृष्णा जागृत होते. तसेंच धर्मेतृष्णेचा छोप करणारें जे विषयपुख त्याच्या प्राप्ती-चीही अशीच योजना करून ठेविळी आहे की, तिच्या योगार्नेही ह्या तृष्णेची जागृति व्हावी. मनुष्याची विषयेच्छा सतत वृद्धिंगत होत असते आणि तिची नृप्तीही तशीच होत राहती तर मनुष्य सतत ह्या विषयपुखांतच गहून गेळा असता. परंतु तसें न करितां वारंवार निराशा व्हावी अशीच योजना ठेविळी आहे. तसेंच यृत्यूसारखे प्रचंगही वारंवार यावे अशी योजना आहे, तिच्या योगानें धर्मतृष्णेची जागृति होत असते.

# प्रार्थनेत काय मागावें ?

आवाहन, ईश्वरस्तवन व ध्यान हीं अंगें पूर्णपणें झाल्यास परमेश्वराचे सान्नि-च्यांत अंतःकरण तल्लीन होऊन जातें. अशा वेळेस आपले दोष व दर्बलता हीं मनच्याच्या मनांत सहजी रोजन त्याच्याने परमेश्रराजवळ साहारय मागितल्याचि-बाय रहावत नाहीं, अशा स्थितीत प्रार्थना करणें हा विचार करावा लागत नाहीं. ती स्वाभाविक रीतीनेंच होऊन जाते. अन्नवस्त्र इत्यादि बाह्य वस्त व भक्ति. पवित्रता, सद्भाव, साधत्व इ० आध्यात्मिक वस्त ह्या दोन्ही ईश्वरी क्रपैनेंच आप-णास प्राप्त होतात. त्यांपैकी आध्यात्मिक वस्तंच्या प्राप्तीसाठी प्रार्थना केली असतां आपणास त्या देवाकडन मिळं शकतात. त्या अनन्यभावें मागितल्या असतां प्रार्थना सफळ होते असा एक तत्संबंधी नियम आहे. याप्रमाणे मागितस्या असा असतां प्रभु परमेश्वर त्या देतो ह्याविषयी साधंची पवित्र चरित्रे, भक्तांचा अमल्य अनुभव सर्वत्र प्रमाण आहे. आणि थोडाबहत सर्वांस याचा अनुभव येतो. कोणाचीही चित्त-वृत्ति क्षुच्य झाली असतां किंवा शत्रुविषयीं द्वेषभावानें अंतर जळत असतां, जर त्याने अनन्यभावाने देवास शरण जाऊन त्याची अशा दुष्ट विकाराच्या व होही भावाच्या निरसनार्थ प्रार्थना केली, तर तत्काळ विवेक जागृत होतो, अज्ञान दूर होतें, मन शांत होतें व शत्रुख अगदी जातें, निर्वेखित होऊन शत्रचा मित्र होतो. विन-भ्रभाव व सर्वाविषयी प्रेम ही उद्भत होतात. आणि विषयपरतेमुळे जरी ही स्थिति टिकली नाहों तरी क्षणभर तरी असा अनुभव होतो. मनुष्य धर्मसंपन्न जे होतात ते ही आत्मोन्नतीविषयी प्रार्थना सफळ होते म्हणूनच होतात व ह्या प्रकरणी धार्भिक लोकांचा फारसा मतभेदही नसतो. परंत बाह्य विश्वाविषयी परमेश्वराचे नियम अबा-धित आहेत. म्हणजे ते कशानेंच बदलणार नाहींत असा पदार्थविज्ञानशास्त्रवेरयांचा शोध व अनुभव आहे. म्हणून त्या वस्तूंच्या प्राप्तीसाठी ईश्वराची प्रार्थना करण्याची जरूर नाहीं, एवढेंच नब्हे. तर केली असतां सफळ होऊं शकत नाहीं, अन्नवसादि

वस्तु क्रुपेची साउली असा जो परमेश्वर तो आपणास देतो व देणार ह्यांत संशय नाहीं.. पण त्या मागितल्याने आपणास मिळतील असे नाहीं. पर्वतावरून एखादा खडक सदन आपणावर पडत आहे व त्या योगें आपला खचित नाश होणार असें पाइनहीं जर कोणी तो खडक थांबन नाश न व्हावा अशी प्रार्थना करील. तर ती थांबेल असे नाही, दःसह महारोगाने पीडिलेला मनव्य आपण तत्काळ रोगमक्त ब्हार्ने असे देवाबड़े मारील तर तो ज्याप्रमाणें रोगमक्त होणार नाही. तसेंच आपणास पाहिजे त्यावेळेलाच पाऊस पडावा, किंवा इच्छेस येईल तेव्हां एकदम धान्यसमृद्धि व्हावी असे इच्छन जर कोणी शेतकरी ईश्वराची प्रार्थना करील तर ती सिद्धीस जाणार नाहीं. तेव्हां आध्यात्मिक वस्तविषयींची प्रार्थना मात्र सफळ होते. बाह्य वस्तविषयींची होत नाहीं असा निर्णय समजावा.

प्रेरणा किंवा आदेश.

जो परम समर्थ व परम दयाळ परमेश्वर सर्व विश्वाचा चालक तो मनुष्याच्या मनालाही प्ररणा करितो. परमातम्बान, सत्यअसत्य, पापपुण्य. इत्यादि त्याच प्रेरणेच्या योगाने मनुष्यास समजतें, ही प्रेरणा दोन प्रकारें होते. एक प्रकारची होते ती आपणास समजून होते व दुसऱ्या प्रकारची समजून होत नाहीं. परमे-श्वराविषयीं ज्ञान, आरमज्ञान, आपल्या कर्तव्यतेचें ज्ञान, सत्य भाषणाविषयी प्रवृत्ति, ही सर्व पहिल्या प्रकारची प्रेरणा होया ही भक्तीने व प्रार्थनेने अधिकाधिक होते. परमेश्वरापासून सत्य, तत्त्व, नित्य इत्यादिकांचें अधिकाधिक ज्ञान प्राप्त होतें आणि शेवटीं देवाकडे मागून व त्याची प्रेरणा होतां होतां मनाची अशी वृत्ति होते कीं. कितीही द:ख. व्यथा, संकटें इत्यादि प्राप्त झालीं तरी धीर व सत्य न सोडण्यावि-षयीं व विकार न पावण्याविषयी परमेश्वरापासन बोध सहज होतो व सामध्ये प्राप्त होतें. समजून जी प्रेरणा होते ती आध्यात्मिक संबंधानें असते. बाह्य वस्तवि-षयीं नसते. कोणताही एखादा मनध्य किंवा वस्त बरी किंवा वाईट हैं त्यांच्या स्थितीवरून बद्धीनें व विचारानें पाहिलें पाहिजे. देवाने त्याचसाठीं हीं साधनें दिलीं आहेत: व कळून प्रेरणा होते ती-उदाहरणार्थ-अशी कीं. मनुष्यें आपलें हित होईल अशा ज्या पुष्कळ गोष्टी करितात त्यांपासन इतरांचेंही कल्याण होतें. शेतकी, व्यापार, राज्यकारभार इत्यादि गोष्टी बहुधा अशाच असतात. या गोष्टीपासून मनुष्यजातीचे पुष्कळ कल्याण होते तें ईश्वरी प्रेरणे-नैंच होतें. मात्र कल्याणकर्त्यांच्या लक्षांत तें असतेंच असे नाहीं. ईश्वरी प्रेरणा अवाधित व सत्य असते. परंत कामकोधादि मध्यें येकन खरी प्रेरणा एकीकडे राहते

प्रकार आपल्याच मनाचे तरंग ईश्वरी प्रेरणा असे वाटण्याची भीति आहे. म्हणून साबध असलें पाहिजे. प्रेरणा शब्दांनी सांगितली जाण्यापेक्षां अंतःकरणाला तिचा चांगला क्षतभव होतो. कांही प्रसंगी प्रेरणा सहज आपोआप होते. विश्व पाहन इंश्वर व त्याचा महिमा याविषयी एकदम विचार येतात. केव्हां केव्हां विवेक आपोआप जागृत होतो. आणि पृष्कळ वेळां हें वाईट आहे हें करूं नको. हें बरें आहे तें कर, असा स्पष्ट व सहज बोध मनाला होतो. असन्मार्ग सोडन सन्मार्गी लाग. जन्माचे सार्थक्य कर, जनांच्या कल्याणार्थ देह झिजीव, असाही अंतःकर-णांत ईश्वराचा ध्वनि प्रवृत्तिरूपाने बहत वेळां सहज आजा वरितो. प्रेरणा स्वाभा-विक असली पाहिजे व मनाची स्थिति अगदी स्वाभाविक, दुर्पहरहित असली म्हणजे प्रेरणाही स्वाभाविक होते. ती मनालाच होते. देवाने कानांत सांगितलें. स्वप्नांत सांगितलें. हा व चिद्रया वगैरे घाळन देवाची इच्छा विचारणें हा सर्व अम आहे. बुद्धि व मन ह्यांच्या विरुद्ध हा प्रकार आहे. खरी प्रेरणा मंगल असते. मंगल परमात्मा अमंगल प्रेरणा करणार नाहीं. आणि हेंहि ध्यानांत देविलें पाहिजे कीं... आध्यात्मिक संबंधाची जी पहिल्या प्रकारची प्रेरणा तिच्याविषयी मात्र परमेश्वरा-जवळ प्रार्थना केल्यानें ती होण्याची शक्यता आहे. आणि आपणास जरी अजी समजून आणि न समजून प्रेरणा होते. तरी मनुष्यमात्रास जें कांहीं चांगलें सम-जतें. जें कांहीं तो चांगलें कारतो व चांगलें बोलतो व स्याच्याकडून जें कांहीं चांगलें घडतें तें सर्व ईश्वरी प्रेरणेनें होतें.

मो. भांडारकर ( १८८१ ):

अंतःकरणामध्ये धर्मबुद्धि व छोकांमध्ये धर्मप्रसार.

वोहीकडे बहुआ धर्मप्रसार करण्याविषयीच बोल्जो ऐकू येते. स्वतःच्या अंतःकरणांत धर्माची दृद्धि झाली पादिने असे कोणी फारसें बोल्जत नाही. तर हीस्वतःविषयींची उपेक्षा किंवा विस्मरण नाहींसें होऊन आपठे मन धर्माकडे बळेतोंपर्यंत कोणीही इतरांमध्यें धर्मप्रसार करण्याविषयीं केवळ शब्दवाद केल्याने
व यत्नहीं केल्यानें फारसा लाम होईल असे वाटत नाही. स्वतःच्या अंतःकरणांतअसजशी धर्मदृत्ति वाढते, कामकोधादिकांचें शमन होतें, सर्व प्रकारें ठीनता
प्राप्त होत जाते, स्वार्थपरता नष्ट होते, तसतसा इतरांस बोध करण्यास अधिकार, आवेश व शक्ति प्राप्त होतात आणि ध्रोत्यांच्या मनावर तो उसतो. आणि
असेंही होतें कीं, धर्मानेष्ठ पुरुषांकडे लोकांचीं मनें आपोआप वळतात. मात्र
पूर्णता प्राप्त झाल्यावरच बोध करणें सुरू करांबें असे सुळीच म्हणणें नाहीं. तथापि

निदान परमार्थसाधनाच्या मार्गी स्वतः निष्ठेने लागलेंच पाहिजे. स्वतःच्या अंतः-करणामध्यें धर्मवृद्धि करण्याकरितां ईश्वराची आराधना, ध्यान, प्रार्थना, भिक्ते, भजन, कीर्तन, श्रवण, पुराण, सत्समागम, प्रयावलोकन हे उत्तम, प्रसिद्ध व लोकमान्य उपाय आहेतच. मात्र जागृत राहुन नियमानें ही कार्ये आपस्याकहून झालीं पाहिजेत.

—प्रो. भांडारकर

धर्भशील मनुष्याचीं लक्षणें. ( रा. ब. रानडे यांचे विचार. )

धमैशीलपणाचें एक लक्षण असें समजावें की, आपला आत्मा स्वतंत्र आहे, आपण दुसरा सांगेल तें डोळे मिद्धन ऐक्टन स्वाप्रमाणें ताबबतीब कृति करूं नये, आपण स्वतः विचार करावा आणि आपल्यास जें नीट दिसेल तें स्वीकारावें अशी बुद्धि असणें. दुसरें लक्षण असें की, दुसरे लोक कितीही पाणी असले तरी त्यांस आपण नीच मानूं नये, आपण त्यांच्या स्थितीत असतों, तर आपणही कदाचित त्यांच्यासारखेच दुराचारी झालों असतों असा विचार करून आपणाकडे उणेपणा घेत जावा. तिसरें लक्षण असें की, आपल्याला जें कोही कर्तन्य आहे तें आपल्या स्वतःकरितां, जगाकरितां कोहीं कर्तन्य आहे तें आपल्या स्वतःकरितां, जगाकरितां कोहीं कर्तन्य आहे तें अशी प्रसर इच्छा असावी.

—पुणें संगतसभा.

नीति व धर्म.

( प्रो. रामकृष्णपंत भांडारकर. )

नोतीने वागणें हैं एक स्वार्थासाठी वागावें, किंवा लोककल्याणासाठीं वागावें असे बहुधा दोन पक्ष दिसतात. स्वार्थ हा तर नीतीचा पाया होणेंच नाही. अनी-तीनेही स्वार्थसाधन होतें. अनीतीच्या मार्गानें श्रीमान् झालेले असे पुष्कळ लोक असतात, स्वार्थ म्हणजे अनीतीच होते. तेन्हां हा पक्ष सहज पडतो. आतां लोककल्याणार्थ नीति असावी. कारण, लोककल्याण करणें हा मनुष्याचा स्वतंत्रपणें स्वमाव आहे असे म्हण्याचा जो पक्ष त्यापेक्षां नीतीनें आचरण करणें हाच मनुष्याचा स्वभाव आहे असे म्हण्याचा जो एक्ष त्यापेक्षां नीतीनें आचरण करणें हा मनुष्याचा स्वभाव आहे असे म्हण्याचा स्वभाव चाहे. नीतीनें आपकें व परांचें कल्याण बहुतेक प्रसंगीं होतेंच हैं निर्विवाद आहे, परंतु सर्वेच प्रसंगीं तें होईल असे नाहीं. तथापि नीति सोहन नीतिमान् पुरुष वागत नाहींत. कारण,

नीति ही मनव्याचें कर्तव्य आहे. व ती सत्य आहे. आणि ती कर्तव्य आहे असें बहुधा सर्व मानितात. आणि कर्तव्य म्हटलें म्हणजे मग त्यासाठीं कांहीं झालें तरी त्याचा त्याग न करणें. हें कर्तव्यतेचें खरें ज्ञान होय: आणि नीति ही सस्य आहे. तेव्हां ती असक गोष्टीच्या लाभार्थ पाहिजे. नाहीं तर नको असे म्हणणें हीच अनीति आहे. आणि कोणतेंही सत्य अमुक एक लाभ करून घेणें आहे प्रकार में पाहिजे अमें प्रकारां प्रकारां सर्वेच स्वार्थ होतो आणि मग नीतीचीही बाट अज्ञीन, तर अज्ञी जो ही नीति की, जिच्याप्रमाणें आपली इच्छा मनुष्यानें वळबिली पाहिजे. त्याच्या इच्छेप्रमाणें ती वळणार नाहीं, ती नीति एक नित्य व शाश्रत नियम आहे आणि हा एक ईश्वराचाच धर्म होय. हा नियम मान्य तर आहे. परंत तो ईश्वराचा धर्म आहे. असे जर मनुष्याच्या ध्यानांत कोणत्याही कारणांवहन नसलें तर त्यानें तें ध्यानांत आणन नीतीचा व धर्मांचा हा मोठा व निकट संबंध पहाना, धर्माशिवाय खरी नीति नाहीं आणि नीतिशिवाय खरा धर्म नाही. नीतीचा खरा व पूर्ण विकास धर्मावांचन होणेंच नाही, धर्मनिष्ठ असे जे नीतिमान परुष त्यांच्याच हातन नीतीची मोठी कार्ये होतात. धर्माबांचन नीति टिकणारही नाहीं, कारण ती खरी नव्हें, कामकोधादिकांस दावांत देवणें, प्रसंग पढल्यास संसाराचा व प्राणाचा स्याग करणें. नीतीच्या मार्गाबाहेर एकही पाऊल न टाकरों अशी स्थिति ईश्वरावर प्रेम असल्यावांचन व देवाचीच इच्छा प्रमाण असें सर्व व्यवहारांत झाल्यावांचन कदापि होणें नाहीं, आणि अशी जी धर्मपूर्वक नीति त्याच नीतीनें लोकांचेंही खरें कल्याण होणार आहे.

### अवतार.

हैश्वर नित्य व अचल आहे. म्हणून त्याच्या गुणधर्मात कोहीं कमी जास्त होणें नाही. त्याचें कधी स्वरूपांतर होणें नाही. यास्तव सदेह इ० होणें हें त्याच्या स्वभावाविष्ठद आहे. परमेश्वर साक्षात् डोळ्यांसमोर उमा राहुन त्यानें कोहीं अद्भुत वमत्कार करून दाखिविछ तर त्यावर मनुष्याचा भरेवसा निर्विवादपणें वसून भाव तत्काळ जडेल व श्रद्धा आणि भक्ति ह्या दढ होण्याचा अधिक संभव आहे असें कित्येकांचें म्हणणें असतें. या म्हणण्याची अखेरी अशी होणार आहे कीं प्रत्येकाजवळ एकेक परमेश्वर उमा असला पाहिजे! आतां सर्वशक्तिमान, सर्वेक्यापी परमेश्वरानें सर्वकाळ सर्व प्रसंगी व सर्व स्थळीं सर्वांच्या अंतरात्म्या-मध्यें निवास करून साक्षात्कार करणें हैं किती वरें, सहज व मनुष्यास सुलभ आहे, आणि अद्वितीय जो तो स्थानें अनेक होणें हैं किती वरें त्याच्या स्वरूपाळा

आणि मनुष्याच्या बुद्धीला विरुद्ध आहे ? आणि तो अदस्य असतांही सर्व प्रकारें मनुष्याचें कल्याण व उद्घार करण्यास समर्थ प्रभ आहे. तेव्हां साव-यवरूपाने अवतार घेतत्याने त्याच्या एकत्वास व गुणास गौणत्व येते. आणि 'पूर्ण प्रभुच्या ठायी न्यनस्व स्वप्नी तरी कोणाच्या ग्रेणार ? दूसरें असें की, द्दय झाल्यानें ईश्वर आम्हांला अधिक प्रत्यक्ष होईल असेंही नाहीं. आपणास आमचा देह देखील दूर आहे. परंत आपल्या आत्म्याला अत्यंत संलग्न म्हटला म्हणजे परमातमा होय. परमातमा व जीवातमा यांचा कोणत्याही प्रसंगी व कोण-त्याही स्थितीत वियोग होत नाहीं. तेव्हां सर्व स्थितीत अति निकट व प्रत्यक्ष तो मनुष्यास आहे. अहोरात्र त्याचा साक्षात्कार आपणास होतच आहे. विषय, प्रपंच. स्वार्थ ह्यांनी आपल्या अंतःकरणाच्या वृत्ति कळ्षित होतात. विवेक अंध होतो. आणि त्यामळें परमात्मा समीप असताही दिसत नाहीं असे होतें. सारांश. बाहा दर्शनानें त्याचा साक्षात्कार कमी असेंच खरें. परमेश्वर सर्वशक्तिमान आहे. तर तो मनध्यादिकांच्या स्वरूपानें अवतार घेऊं शकेल. न शकेल तर त्याच्या सर्वशक्तित्वाटा बाध येतो असेंही पुष्कळांचे म्हणणे असते खरें. परेत सर्वशक्ति-मान. सर्वव्यापी. सर्वौतर्यामी परमेश्वराने अशी क्षद्र रूपे धारण करणे ही कोही शक्ति आहे की काय ? पतन पावणें ही शक्ति होते काय ? मग दुवेलता ती कोणती ? तर शद होणें हा दोष आहे. म्हणून परमपवित्र परमेश्वर अवतार घेऊन अज्ञा दोषास पात्र होईल काय ? कदापि होणार नाहीं. म्हणजे असे होणे त्यास अशक्य आहे. तसेंच. नाहीं होणें. पातक करणें. इ० परमेश्वरास अशक्य आहे. कारण. असे करणे हें त्या परमपूर्ण व शाश्वत स्वरूपास हीनता आणणारें आहे. तर तो अंतःकरणगम्यच आहे. तथापि साध व धर्मात्मे महापुरुष हे ईश्व-मचे अवतार आहेत असे जें म्हणतात तें एका अर्थी खरें आहे. प्रत्येक मनुष्यामध्यें जें कांही चौगलें म्हणून दिसतें तें सर्व ईश्वराचा अंश आहे आणि भक्तांच्या ठायीं हा अंश अधिक असती. म्हणून सर्व मनुष्यें व विशेषेकहन भक्तजन तदंशी डेश्वराचे अवतारच आहेत असे म्हणण्यास चिंता नाही. परंत सर्वांतर्यामी. प्राणरूपी परमात्म्यास सदेह अवतार घेण्याची कोणस्याही कारणार्ने आवश्यकता नाही. परमेश्वर सदासर्वदा मनुष्यावरोवर आहे. त्याच्या अंतःकरणांत त्याचा अधिवास आहे, तो त्यास सद्धोध व प्रेरणा करितो, सुखशांति देतो, सतत साहाय्य करितो. ही आपली सर्वाची जननी आम्हां लेकरांस सोहन एक क्षणमह देखील रहात नाहीं: आपला नेहमीं सांभाळ करिते व कल्याण करिते.

# आर्यमहिला समाजः

प्रार्थनासमाजानें स्वतः क्षियांच्या घिक्षणासाठीं स्वतंत्र संस्था जरी स्यापि-केल्या नाहींत, तरी स्नीधिक्षणाचा पुढाकार घेणारांत प्रार्थनासमाजाचे समासदच पुढारी होते हें सर्वांस मान्य आहे. उच शिक्षणाचा विचार केला तरी मुंबई विद्यापीठांतून पदच्या घेतलेल्या पहिल्या हिंदु क्लिया प्रार्थनासमाजापैकींच भाहेत असें आढळून येईल. ज्या वेलीं क्लियांच्या शिक्षणाचा सर्व वाज्नी विचार झालेला नम्हता त्या वेली प्रीढ क्लियांच्या शिक्षणाचा व त्यांना झानाची गोडी लावण्याचा प्रश्न प्रार्थनासमाजानेंच पुढें आणिला आहे. १८७७ सालच्या सुबोधपत्रिकेच्या एका अंकांत पुढील सूचना आढळते:—

There seems to be sincere desire on the part of our countrymen to impart education to the other sex. But ideas on this subject are most different and most incoherent. We cannot afford to Europeanize our Hindu sisters, nor can we afford to let them remain where they are, so backward in some of the most valuable concerns of human life. We wish that some sound principles on this subject should be laid down for the guidance of those who have undertaken the duty of female education. We propose that a meeting of gentlemen who have taken interest in the reformation of the other sex should be called in Bombay, and some adjustment of principles possible under the circumatances should be made. We wait for suggestions on this subject.

त्याचप्रमाणे पुष्याची मुलींची शाळा व येथें पंडिता रमाबाई आल्या असतां स्थापन झालेळें शारदासदन यांच्या वावतींत प्रार्थनासमाजाच्या पुढाच्यांनींच पुढाकार घेतला होता हें सर्वांस माहीत आहे. परंतु ह्या दोन्ही योजनांस मूर्ते स्वरूप येष्याच्या पूर्वीच संसारांत पडलेल्या व तरूण ब्रियांस ज्ञानसंपन्न करण्याच्या बाबतीत अल्पस्वल्य प्रयस्न प्राधैना समाजाने मुंबईस प्रथम मुरू केले व ह्या कार्यासाठी क्षियांची सभा भरविता भरविता स्या सभांचे रूपांतर आर्य-महिला समाजात कर्से झाले स्याची हकीकत आता येथे नमूद करितों.

१८७७ साली बावू प्रतापचंद्र मुद्धमदार समाजासंबंधाने काम करण्यासाठी मुंबई शहरी आले होते व त्या वेळी कित्येक महिने त्यांचा येथे मुझाम होता हैं वाचकांस माहीत झालेंच आहे. १८७२ साली त्यांच्याच खटपटीने थीईस्टिक ॲसोशिएशन स्थापन झाली होती. दुसऱ्या खेपेस म्हणजे १८७७ साली ते जेव्हां पृन्हां येथें आले त्या वेळी ख्रियांच्या शिक्षणाचा प्रश्न त्यांनी हातीं घेतला. त्यांनी असे पाहिलें की, मंदिरांतील उपासनांस क्रिया कचितच येतात व येथें जरी पडवाची अडचण नाहीं, तरी सुद्धां ज्याअर्थी स्नियांची संख्या इतकी अल्प आहे त्या अर्थी तूर्त तरी हा पुरुषांचाच धर्म होऊं पहात आहे. स्नियांची ही अज्ञानाची स्थिति घालविल्याबांचून पुरुषांच्या सर्व विचारांशी समरस होण्याची पात्रता त्योच्यांत यावयाची नाहीं असे वादन त्यांनी जगांत काय वालळें आहे. नवीन ज्ञानाने किती विलक्षण क्रांति घडवून आणिली हैं क्रियांस पटवून त्यांस ज्ञानार्जनाची गोडी ठावावी अशी योजना करण्याचे त्यांनी ठरविठे व ह्या योजनेनुसार प्रयत्न करावयास ते लागले. परंतु ह्या बाबतींतही त्यांच्यापुढें एक मोठी अडचण उभी राहिली; आणि ती भाषेची. बाबू मजकुरांस आपळे विचार हिंदी भाषेच्या द्वारें प्रकट करितां येत होते, ही त्यांतल्यात्यांत एक समाधानाची गोष्ट होती. तरीपण मराठी जाणणारांमध्ये त्यांस एक उत्तम साहा-प्यक मिळाले व ते डॉ. सलाराम अर्जुन हे प्रसिद्ध गृहस्य होत. ह्यांची लीबिक्ष-णासंबंधाची आस्या अतिशय होती, म्हणून प्रथमपासूनच ते प्रतापचंद्रांना साहाय्य करावयास सिद्ध झाले व अशा प्रकारें खेतवाडीतील १७६ नंबरच्या घरी—जेंग्रें बाबू प्रतापचंद्र यांचा मुक्काम होता तेथें-ता. ४ दिसेंबर रोजी त्यांनी एक ब्रियांची सभा भरविली. सर्वांच्या खटपटीनें त्या दिवशीं पन्नास एक ख्रिया इजर होत्या. ह्या पहिल्याच दिवशी हिंदी व मराठीमध्यें सूर्य, चंद्र, पृथ्वी, तारे ह्यांसंबंधाची माहिती त्यांस सांगण्यांत आठी व ती व्रियांस फार मनोरंजक व बोधपर वाटठी. ह्या दिवशीं लागणारी सर्व उपकरणें डॉ. सखाराम अर्जुन ह्यांनी एका पारश्री भित्राकहून आणिली होती त्यामुळें सर्व व्याख्यान पुलम रीतीर्ने देण्यास पुष्कळ मदत झाली.

दसऱ्या सभेच्या वेळी डाक्टर साहेबांनी क्रिया सभेस जमण्यापूर्वीच टेबलावर तीन मायकॉस्कोप्स-सक्ष्मदर्शक यंत्रें-आणून ठेविली ! ही यंत्रें पाइन क्रियांना कार बार है अमेल स्थानी भाज कल्पनान केली पाहिजे. त्या दिवशी लहान लहान किहे व दसऱ्या तजाच प्राव्यांची रचना कशी असते हें सर्वांस त्या यंत्रांच्या द्वारें दाखबून दिलें: क्षशा प्रकारें कधी बद्धनसारखे शास्त्रीय विषय. कधी व्यावहारिक ज्ञान, कधीं आजची परिस्थिति असे विषय घेऊन ब्रियांची मनें विकसित करण्याचा प्रयत्न सरू झाला. पढें बाब प्रतापचंद्र हे स्वदेशीं गेल्यावर हा. ससाराम अर्जन ह्यांनी मोठ्या आस्थेने हे काम चालविलें. पूर्वी आठवच्यां-तन एकच वेळ हा। सभा भरत असत. पण नंतर समाजाच्या मखशाळेंत त्या आठवड्यांतन दोन वेळां. पढें तर आठवड्यांतन तीनतीन वेळां भरूं लागल्या होत्या. ह्यावरून त्या वेळीं डा. सखाराम अर्जन यांनी किती मेहनत घेतली असली पाहिजे. ह्याची आपल्याला अल्प तरी कल्पना होते. नंतर ह्याच समांतन स्त्रिया स्वतः निबंध वाचं लागल्या. त्या वेळीं कांही पुरुष ( एक दोन ) सभेस हजर असत व क्याल्यानांतील विषयांच्या चर्चेस मदत करीत असत. अज्ञा प्रकारें ही सभा चालन मध्यंतरीं कांहीं दिवस कांहीं अडचणीमळें बंद पडली होती. नंतर " क्षियांच्या ज्ञानवदीसाठी कांही दिवसांपवी प्रार्थनामंदिराच्या मखशाळेंत सभा भरत असे ती अलीकडे बंद होती, ती पुन्हा आजपासून सुरू होईल व त्या वेळी एका विद्वान बाईनी स्त्री शिक्षणास अडचाणी ह्या विषयावर लिहि-लेलें व्याख्यान वाचण्यांत येईल," असे ता. ३० जान्युआरी १८८० रोजीं जाहीर झालें. ह्या व्याख्यात्या बार्ड म्हणजे प. वा. अण्णासाहेब भांडारकर ह्यांची कन्या सौ. गंगताई भांडारे होत. ही सभा प्रन्हां सह करण्याच्या कामी रा. रा. सदाविव पांडरंग केळकर ह्यांनी पुढाकार घेतला. वरील समेत सौ. गंगुताईनी जे विचार प्रदर्शित केले त्यांवरून एका सुशिक्षित स्त्रीस आपल्या भौंवतालची स्थिति कोणत्या प्रकारची असल्याचा अनुभव येत होता त्याचो चांगली कल्पना होते. म्हणून त्यांतील कांहीं भाग पढें दिला आहे:---

"पहिल्यानें आईवापांच्या मनांत मुठींस शाळेंत पाठविण्याचा विचार पुष्कळ कारणांनी येत नाहीं. यद्यपि आलाच तर "तिला शिकून काय रोजगार करावयाचा आहे ?" असे म्हणतात. त्यांतून तिचे आईवाप गरीव असके, तर तिच्या शिक्षणा-विषयीं विचार त्यांच्या च्यानीमनी देखील येण्याचा संभव नाहीं. ज्यांस आपल्या सुठींस शिकविण्याचें सामर्थ्य आहे त्यांचे विचार निराळ्याच प्रकार चे अवतात.

की मुलीस विद्या शिकविल्याने तिला दुर्मागी बळण्यास हे एक बांगले साधनच होईल याची भीति आहे. दसरें, अनेक जातींच्या व बहत प्रकारच्या मुली शाळेंत येतात. स्यांच्या संगतीने आपली मलगी बिचडेल ह्यांचे त्यांस भय बादतें. न जाणी शिक्षणाच्या योगाने वाचण्याचा नाढ तिला लागला. तर वेळेनसार वाईट पुस्तकें हातीं मिळाली असतां तीं ती वाचील व तेपेंकहत तिचें यत विघडेल, आतां खरोखरच, लोकांच्या, समजतीप्रमाणें जर एखाडी शिकलेली मलगी दर्मांगी निपजली. तर हा स्त्रीविक्षणाचा परिणाम असे कोणी म्हणेल तर माझे त्यास असे उत्तर आहे की. न शिकलेल्या खिया विषडलेल्या पुष्कळ पहाण्यांत येतात स्या कां ? जर कदाचित कोणी शिकलेली स्त्री वाईट निघाली तर तिच्या त्या शिक्षणास खरें योग्य शिक्षण म्हणतां येणार नाहीं. जी स्त्री शिक्षणाच्या योगाने व योग्य विचा-रानें आप हैं वर्तन सत्य व सन्मार्गी देवील तिनेंच खरी व योग्य विद्या संपादन केली. असे म्हणण्यास कांही हरकत नाही.

मुलीचें वय सात किंवा आठ वर्षांचें झालें नाहीं तोंच मातापितरांस तिच्या लमाचा विचार हलीं चालत असलेल्या चालीप्रमाणें करावा लागतो. हा एक सर्वा-हन मोठा अडथळा आहे. ह्या वयांत एकदांचें लग्न झालें. की विक्षण हैं नांब विसहन जाऊन एकामागून एक येणाऱ्या अडथळ्यांचा एक हारच तिच्या गळ्यांत पडतो. म्हणजे तिच्या शिक्षणास वर जे कांडी अडथळे सांगितछे ते कांहींच नव्हत. त्यांहन विशेष व अनिवार अडथळे येतात ते असे. मुलीचें लग्न होतांच थोच्या दिवसांनीं तिला सासरीं पाठवावें लागतें. तेथें गेल्यावर सास-सासरा वगैरे घरांतील माणसांच्या आज्ञेंत तिला चाकराप्रमाणें वागावें लागतें. नवरा समक्ष असतां तिला सांदी कोपऱ्यांत दडावें लागतें व किरवेक क्रियांस तर नवऱ्यास पहातांच आपलें तोंड पदराखाली झांकावें लागतें. अशा प्रकारानें माहेराहन सासरी व सासऱ्याहन माहेरी जाण्यायेण्यामध्येच सर्व वेळ जातो. हा प्रकार सासर दुसऱ्या गांवीं असेल तर होतो. नाहींतर एकाच गांवांत जर दोन्ही असली तर रोज किंवा एकदोन दिवसांनी तरी इकडून तिकडे व तिकडन इकडे जावें यावें लागतें. मग शिक्षणास वेळ तो कोठन राहणार ? याशिवाय सामसासरा व आईबाप गरीब असले तर जिकडे जावें तिकडे कामकष्ट करावे लागतात आणि लहान मुळे घरी असली तर ती सांभाळण्यांत तरी निदान वेळ जातो. इतका वेळ अशा रीतीनें जातो न जातो इतक्यांत ऋतप्राप्त होण्याची वेळ समीप येते किंवा तो प्राप्तही होतो. मग तर काय पुसावें ? येवढथा मोठ्या

मुलीस शाळेंत कसें पाठवार्ने असें त्यांच्या मनीत येतें व त्या मुलीलाही 'आतों मी मीठी झालें मला शाळेंत जाणें आतो वर्रे दिसत नाहीं ' असे बादं लागतें. त्यानंतर झालें शिक्षण व झाली विद्या ! ह्या सर्वाची वळकटी करून एका कोपऱ्यांत ठेवावी लागते. पुढें मुलेही लवकरच होऊं लागतात; त्यांच्या शुश्रूपेंत व संसार-संबंधीं कामांत सर्व जन्म जातो."

या भाषणानंतर समेंत पुन्हा जीव आला. ख्रिया नियमानें निबंध वाचूं लगल्या. श्री. सी. रमाबाई रानडे, रा. ब. रानडे यांचा येथे मुझाम असतांना, नियमानें समेस येऊं लगल्या. त्यांनी एकदां "क्षियांस आवश्यक विद्या कोणती" ह्या विषयावर व पुन्हा थोच्या दिवसांनी "क्षियांचें संसारांत कर्तव्य " ह्या विषयावर क्षियांच्या मेळ्यांत निवंध वाचले. तरुणपणींच्या रमाबाईंच्या विचारांचा मासला येथें राह्णें जरूर आहे असे वाद्भन कोहीं भाग येथें पेतल्यास अनुचित्त होणार नाहीं.

"विद्या म्हणजे ज्ञान असा एक अर्थ होतो. तर ज्ञान हें सर्वच माणसांस अवस्य आहे. तेव्हां ब्रियांसही तें पाहिजेच. किरयेक ब्रिया गाणें शिकतात. वार्धे वाजवितात, इंग्लिश, परशियन, संस्कृत गुजराथी वगैरे अनेक भाषांचा अभ्यास करिसात: ह्या सर्वे विद्या जर आल्या तर त्यांपासन श्रियांस अधिकाधिक ज्ञान होईल, तसेंच मराठीतील प्रंथ म्हणजे व्याकरण, इतिहास, भगोल व गणित हेही शिकले पाहिजेत. इतिहासाच्या अभ्यासाने आपल्या देशांत पूर्वी होऊन गेलेले थोर व शर पुरुष, आणि पतित्रता क्षियांची मनोवेधक चरित्रें हशीस पहतात: तसेंच पूर्वी कोणाकोणामध्यें कोणकोणत्या कारणानें लढाया झाल्या. त्यांचे परि-णाम काय झाले. वगैरे आपणास कळतें. भगोल चिकल्यापासन देश. राष्ट्रे. शहरें. नद्या. पर्वत. प्रथ्वी गोलाकार आहे वगैरे अनेक गोष्टींची माहिती होते. न्याकरण शिकलें म्हणजे भाषा शृद्ध बोलतां येते. कोणास पत्र लिहिणें झालें तर कर्ता, कर्म आणि कियापद ही कोठकोठें घालावी हें आपणांस चांगळें समजतें. सदरह विषयांपैकी बहतेक विषयांची श्रियांस आवश्यकता आहे. प्रत्येक स्त्रीस बहतकरून मुलाची आई व्हावें लागतें. तेव्हां आईबा व मलाचा जितका निकट संबंध असतो, तितका बापाचाही नसतो, मग इतर माणसांचा कोठून असणार ! म्हणून आई जर सुधिक्षित असली तर मुलही सुधि-क्षित होतें. जर आईस चांगली विद्या अगर शिक्षण नसलें तर मलास कोठन येईल १ म्हणून प्रथम ब्रियांस चांगली विद्या येणे अवस्य आहे. मल चांगळे

किंवा वाईट निपजणे हें बहुतकहन आईच्या प्रिविक्षितपणावर अवखंकून आहे. छहानपणी मुखंस मुख्य विक्षण म्हटकें म्हणजे आईनें वावें लगतें. छहानपणी मुखंस मुख्य विक्षण म्हटकें म्हणजे आईनें वावें लगतें. छहानपणी मुखं एकादा वाईट शब्द बोल्डें तर त्यास मना करणें हें आईचें कर्तव्यकमें आहे. जर आईनें मुखंस वाईट शब्द बोल्ड्याविषयीं मना केळें नाहीं तर तें तसेंच नेहमीं बोलेंज. तर ह्या विक्षणाला शाळा काय करील ? म्हणून क्रियांस उत्तम तन्हेंचें विक्षण असणें हें योग्य आहे." ह्याच समेमप्यें एकदां प्रो. मांडारकर यांची कन्या शांतावाई शांनीं क्रियांस इंप्रजी व संस्कृत विकष्णापासून फायदे सांगितक होते. प्रो. मांडारकरांच्या देखरेखीखालों त्यांचें विक्षण झालें होतें, व आजही डा. मांडारकरांच्या चरित्रकारांना मांडारकरांचराल हा जो आरोप केंद्र तथांम इंप्रजांचें सर्व कांहीं चांगलें दिसत असे, त्यास उत्तर शांवें लगन आहे. तेन्हां भांडारकरांचीं आपल्या मुलीच्या मनावर कोणते विचार विबंधिलें होते ते कळळ्यांनें ह्या आरोपास उत्तर मिळून स्वतः शांताबाईच्या विचारांची आपल्याला कल्यना होईलः—

''इंग्लंड देशांतील लोकांच्याही सर्वेच चाली चांगल्या असतात असा कांहीं भाग नाहीं, जशा आमच्यामध्यें तशा त्यांच्यामध्येंही वाईट चाली आहेत. आणि कांहीं चाली जरी बाईट नसस्या. तरी देशपरत्वें उत्पन्न झाल्या असस्यामळें त्या हिंद-स्थान देशांत रहाणाऱ्या लोकांस सखकारक होतील असे नाहीं. म्हणन शा दोन प्रकारच्या ज्या चाली त्या आम्ही न ध्याव्या हे बरें. यासाठी आम्हांस त्या घेडेसें करणारा खोटा ग्रह तो आमच्या मनामध्यें स्थिर होणार नाहीं असें केलें पाहिजे. तसें करण्यास आपत्या चाली. आपली विद्या वगैरे गोष्टीचा योग्य क्षिमान आम्हांस असला पाहिजे. असा कों. त्यामळें आम्ही जें जें इतर लोकांमध्यें पहानी तें तें आपल्यामध्यें जें आहे, त्याच्यापाशी ताइन पाहन योग्य रीतीनें कोणतें बाईट. कोणतें चांगलें याविषयीं निर्णय करून, चांगलें तेंच घेऊं आणि आपत्या-मध्यें जें कांही वाईट आहे तेंच मात्र टाकून देऊं. तो अभिमान आपणांमध्यें येण्यासाठी आमचा आपल्या विद्येशी परिचय असला पाहिजे. परंत तिचा थोड-काच अंश मराठींत आहे. तुकाराम, रामदास इत्यादिकांचे धर्मासंबंधी अभंग व क्षोक व कांही संस्कृत पुस्तकांची भाषांतरें. बाकीच्या आमच्या सर्व विशेसाठी आम्हांला संस्कृतच शिकलें पाहिजे. संस्कृतामध्यें ज्या कांहीं संसारांत उपयोगी पडणाऱ्या बोधपर आणि मनोरंजक गोधी आहेत. त्यापेक्षां बांगल्या तजा तन्हेच्या दुसऱ्या कोणत्याही भाषेत नसतील. उदाहरणार्थ, पांडवांचा धर्म व नीति. कक्सणाची रामावरील भिक्त, नळ व दमयंती ह्यांचें परस्परांवरील प्रेम, प्रैषदी व सीता ह्यांच्या पातिव्रत्याविषयी गोष्टी. ह्या गोष्टीचे चुटके आम्ही लहानपणापासून ऐकत असल्यासुळें त्यांचा जसा आमच्या मनावर ठसा उमटेल, त्यांचा जसा आमच्या कृत्यांवर परिणाम घडेल, तसा कोणत्याही भाषेतील गोष्टींचा घडणार नाही. या सर्व कारणांसुळें इंग्रजी शिकलें असतीही, संस्कृत शिकण्याची किती आवश्यकता आहे हें दिसून येईल."

अज्ञा प्रकारें निर्निराळ्या व्याख्यानांच्यादारें ख्रियांच्या ज्ञानांत भर घाल-ण्याचा क्रम रा. सदाशिवराव केळकर यांच्या साहाय्याने चाळ असतां पन्हा एकवार सभा थंड पहुं लागली ! ता. ३१ आक्टोबर १८८१ च्या पत्रिकेनें स्टटलें की. श्चियांचा वर्ग, मेळा किंवा सभा भरण्याचा उद्देश हा कीं, आपल्या लोकांच्या " हिर्याचें ज्ञान वाढावें. त्यांस कोणत्याही विषयाचा विचार करण्याची व आपछे विचार बोलन दाखविण्याची संवर्ड लागावी: नीति, सन्मार्थ, व धर्म यांचा यत्कि-चित तरी बोध व्हावा. आणि कांहीं नाहीं तरी निदान परस्पर परिचय. दळण-वळण व स्नेह व्हावा. सारांश कोणीकडन तरी आमच्या श्रियांची स्थिति सुधा-रण्याचा प्रयस्न करावा. याशिवाय समाजाच्या संबंधाने दसरा कांही एक प्रयत्न होत नाहीं व समाजीय बंधंच्याही कुटंबांची परस्पर गांठ पडणें व समागम होणें हैं कोहीं घडत नाहीं. यावरून या सभेची गरज केवडी आहे हैं सहज लक्षांत थेईल. हल्ली या सभेत कोणी बाया एखाद्या विषयावर लहानच निबंध लिहन आणन वाचतात आणि तो वाचल्यावर त्याच्यासंबंधाने स्त्रिया आपापसामध्येच कांहीं बोलावयाचें असलें तर ते बोलन दाखवितात. आणि शेवटीं सभेची व्यवस्था ठेवणारे कोणा एकदोन पुरुष असतात ते कांहीं भाषण करितात...... ह्या सभेच्या योगें आमच्या लोकांच्या ख्रियांच्या स्थितीत बरीच सधारणा करण्याची सभा उपस्थित करणारांस व ती चालविणारांस मोठी उमेद होती व अजन आहे. परंतु एका गोष्टीमुळें मात्र नाउमेद वादं लागली आहे. ती ही की सगळ्या आठ दहा जणीच सभेस येतात. समाजाच्या सभासदांपैकी दोघांच्या घरच्या बायका मात्र हमेशा येतात. तर्सेच बाहेरच्या दोघां गृहस्थांच्या ख्रिया नियमाने येणाऱ्या आहेत आणि यामुळेंच सभा चालली आहे......ह्या सर्व गोष्टीकडे आमचे मित्र क्रपा करून लक्ष देतील आणि आपापल्या कुदुंबांतील क्रियांस समेस जाण्या-विषयीं प्रवृत्त करितील तर ते आपल्या एका मोठ्या कर्तव्यास जागले असे होईल."

असा चाबूक मिळाल्यावर पुन्हा कांहीं दिवस काम जोमानें चालूं लागलें. डा. सखाराम अर्जुनसारखे गृहस्य " लमाचा किंवा विवाहाचा हेत् " अशा विषयांवर अनेक व्याख्याने देऊन आपल्या उदार विचारांचा श्रियांस लाभ देऊं लागले. डा सदाशिव वामन काणे व गोविंदराव वा. कानिटकरही शास्त्रीय विषयांवर व्याख्याने देत असत. नंतर पंडिता रमावाईंचा काळ आला. त्यांची पण्यास व मुंबईस अनेक ब्याख्याने झाली. लोकांच्या मनांत त्यांचे संबंधाने मोठी आदर-बुद्धि जागृत झाली व पुण्यासारख्या ठिकाणी ख्रियांची उन्नति करण्यासाठी त्यांनी ता. १ मे १८८२ रोजी पुणे सकामी आर्यमहिलासमाज ह्या संस्थेची स्थापना केली. त्या वेळी त्यांनी केलेल्या भाषणावरून त्या वेळच्या पंडिता बाईच्या विचारांची चांगली कल्पना होते. त्यांनी त्या वेळी पण्यास फडतरे ह्यांच्या वाड्यांत आर्यमहिलासमाज संबंधाने भाषण करितांना म्हटलें कीं, "आपल्या देशांतील प्राचीन काळची स्थिति पाइं गेल्यास असें दिसन येतें कीं, त्या वेळीं क्रियांची हियति सध्यांप्रमाणे नव्हती. त्या काळी स्त्रियांस विद्या शिकवीत असत. त्यामुळें सीता, गांधारी, मेत्रेगी ह्यांसारख्या स्त्रिया आमच्या देशांत होऊन गेल्या. हहींची श्रियांची स्थिति पाहिली तर फार शोचनीय आहे. त्यांस विद्या नाहीं, ज्ञान नाहीं, कोणी म्हणतात ख्रियांस विद्या शिकवन मग पुरुषांनीं काय करावें ! पण हलीं तरी परुषांची स्थिति कोठें चांगली आहे ? ते केवळ लांक-डाच्या बाहल्यांप्रमाणें होऊन दास्यत्वांत पडले आहेत. हें पुरुषत्वाचें तक्षण नव्हे. ब्रियांची स्थिति सुधारली असतां पुरुषांचीही स्थिति सुधारेल. ज्या देशां-तील क्षियांची स्थिति स्थारते त्याच देशाची एकंदर स्थिति स्थारते. जशा बिया असतात तभी त्यांची संतती होते. पण हल्ली ख्रियांची स्थिति पाहिली तस त्यांच्या मध्येंच कित्येक दुर्गुण शिरके आहेत. त्या साम्रस्वासांत असल्यामळें खोटें बोलण्याची त्यांस संवय लागते व ही संवय पढ़ें मलांस लागते. अशा रीतीनें देशांतील लोक सत्य. तेज व साहसहीन होतात. ब्रियांची स्थिति स्थारण्यास उपाय काय याचा विचार करण्यासाठी आज आपणास ग्रेथे बोलाविलें आहे. आपण जो निश्चय करूं तो रहतेने मात्र चालविला पाहिजे. आपण सर्वांनी सत्याचे व्रत धरिलें पाहिजे व तें आमरण चालविलें पाहिजे. कोणास वाटेल कीं, आम्हीं खियांनी काय सुधारणा करावी ? आम्ही पडलों परतंत्र. तर मी स्थांस असें सांगतें की. त्या स्वतंत्र आहेत. त्यांनी आपले स्वातंत्र्य रक्षिले मात्र पाहिजे. त्यांजपेक्षां पह-योस जास्त हक किंवा स्वातंत्र्य असध्याचें कोहीं कारण नाहीं, वास्तविक पाहिलें

तर संसारांतील कृत्यांचे जास्त जोखीम ख़ियांवर आहे. याजकरितां त्यांसच पुरुषांपेक्षां जास्त इक्ष असले पाहिजेत. सध्या पुरुष त्यांजवर जास्त अंमल वाल-वीत आहेत, व त्यांस केवळ बरांतील निर्जाव वस्तुप्रमाणें लेखीत आहेत, वा स्थाप अापण झटले पाहिजे. आपण सवांनीं मिळ्न एक सभा स्थापन करावी असा मान्ना विचार आहे. ह्या सभेस द्रव्यद्वारा व संमतिद्वारा आपण साह्य केलें पाहिजे. कोणास वाटेळ आपण पुरुषांच्या विकद उपाय करणें म्हणजे कोहीं पाप केलें असें होईल. तर त्यांस मी असें सोगतें की, सध्या तुम्ही फार पाप करीत आहो. पुरुष पुष्कळ वाईट गोष्टी करितात आणि तुम्ही त्याविषयीं निषेष न करितां स्वस्थ बसतां हेंच मोठें पाप आहे. आपल्यास अनीतीची किंवा अन्यायांचा गोष्ट करावयांची नाहीं, तर त्यांया व नीति ह्यांस अनुसहन चालावयांचे आहे. द्रव्यसाहाय्य करणेंही आपल्यास कठीण नाहीं. उगीच कांहीं तरी भाकडकथा सांगणारे जे पुराणिक त्यांस तुम्ही इच्य देत असतां, हरतच्या करन दागिने करीत असतां, त्यांतृच्च कर आज सभेच्या कामाकरितां थोलें इव्यसाहाय्य करावयांचे मनौत आणाल तर आपल्यास फारसें कठिण पडणार नाहीं.'

बरील भाषण ता. २० एत्रिल रोजी झालें व ता. १ मे १८८२ रोजी आर्यमहिला समाजाची स्थापना झाली.

# आर्यमहिला समाजाचे उद्देश व नियम.

 शब्दा स्रीवर्गाचा अभिलाष पूर्ण होष्याकरितां स्वापन केलेल्या या समा-जाचें नांव आर्थमहिला समाज असें ठेविलें आहे.

२ भारतवर्षातील सर्व सभ्य क्रियांवर फार दिवसांपासून चालत असलेल्या अंघपरेपरेच्या चालीप्रमाणें जे ( बाल्यावर्स्यत विवाह करणें, अक्क्स्वामुळें पराधीन व दास्य स्थितींत राहणें वंगैरे,) अत्याचार होत आहेत त्यांपासून क्रियांची मुक्तता होण्याकरितां आणि क्रियांच्या भर्म, नीति व व्यवहार वंगैरेंची हक्षी असलेली शोचनीय स्थिति जाऊन पुढें त्यांची उन्नति व्हावी याकरितां झटणें हे दोन ह्या समाजाचे मुख्य हेतु होत.

३ भारतवर्षांतील सर्व प्रदेशांत राहणाऱ्या हिंदुस्थानच्याच रहिवासी म्हणवि-णाऱ्या सर्व क्रिया या समाजाच्या सुक्य समासद होतील.

४ ज्या कोणी विदेशीय क्षिया कपा करून या समाजाचे सहाय करूं इच्छि-तील त्या सहाय सभासद होतील.

५ क़लीन आणि सश्चरित्र अशा क्षियाच या समाजाचे सभासदपदी येऊं ਗੁਕਰੀਲ

६ या समाजाच्या द्वारें होणारीं सर्व कृत्यें व्यक्तिविशेषाचीं नसून सार्वजनिक आहेत, यास्तव ह्या समाजांतील सभासदांनी कांही विशेष आग्रह अथवा पक्ष-पात कहं नये

७ ह्या समाजात सर्व सभासदांचा सारखा अधिकार आहे, म्हणून कोणी कोणाच्या जाती, कुल, धन इत्यादि पदांवर नजर देऊं नये.

८ या समाजाकडून जें कांहीं कार्य होणें तें सभ्य मंडळीपुढें त्याबहुल काय तो निश्चय होऊन सर्वाची मतें घेतल्यानंतर ज्या पक्षाला जास्ती सभासदांचें अनु-मोदन आहे असे समजेल तोच पक्ष अवलंबन करण्यांत येईल.

९ ह्या समाजाचें सभासद व्हार्वे क्षशा ज्या ख्रियांची इच्छा असेल त्यांनी समाजिक कृत्याच्या साहाय्याबहरू कमीत कमी दरवर्षांची साहा रुपये वर्गणी दिली पाहिजे

१० ज्या स्त्रिया सधन असतील त्यांनी आपल्या शक्तीप्रमाणें वर्गणीबहल किंवा विशेष दान म्हणून जास्ती रुपये दिले पाहिजेत.

१९ ज्या स्त्रिया अगदीं गरीब असतील त्यांजपासन वर्गणीबद्दल ३ रुपयां पेक्षां कमी घेतलें जावार नाहीं.

१२ सभासदांनी दिलेल्या वर्गणीपैकी खर्चवेच वजा करून बाकी राहिलेला पैसा समाजाच्या नांवाने ब्यांकेंत ठेवला जाईल.

१३ या समाजाचें सभासद व्हावें अशी ज्या स्त्रियांची इच्छा असेल त्यांनी " या सार्वजनिक कृत्यामध्यें पक्षपात आणि दुराग्रह सोडून, आमचा प्राण आहे तोंपर्यंत आम्हीं आमच्यानें होईल तितकें साहाय्य कहं" अशी सर्वसाक्षी परमे-भराला आणि धर्मीला स्महत प्रतिज्ञा केली पाहिजे.

१४ आपल्या प्रतिज्ञेच्या आणि समाजाच्या नियमांविरुद्ध ज्या क्रिया आचरण करतील त्यांचें नांव सभासदांच्या यादींतून काइन टाकलें जाईल.

येथें कदाचित अशी शंका येण्याचा संभव आहे की ता. १ मे १८८२ रोजीं ही सभा जर प्रण्यास स्थापना झाली तर तिचे नियम येथें देण्याचें कारण काय ? तर कारण असे आहे की. पढ़ें जेव्हां पंडिताबाईनी येथें ह्या समाजानी स्थापना केली त्या वेळी तेच नियम चाला केले व जेथे जेथे आर्यमहिला समाजाची स्थापना डोईल तेथें तेथें हैच नियम चाछ करण्याचा त्यांचा विचार होता. अशा प्रकारें पृष्यास आर्थमहिला समाजाचें काम सरू झाठें व मंबईस त्या वेळी व नंतरही खियांची सभा स्वतंत्रपणे चाळूच होती. डा. काणे यांची कधिराभिसरणावरील व रक्ताशयावरील ध्याख्यानें नक्तींच संपली होती. अच्या वेळी महाराष्ट्रांतील अनेक स्थळें पहात व व्याख्यानें देत देत पंडिता रमाबाई नोव्हेंबरमध्यें मुंबईशहरी येऊन दाखल झाल्या. त्या वेळीं त्यांची प्रार्थनामंदिरात व इतर ठिकाणी व्याख्याने झाली. ता. २५ नोव्हेंबर १८८२ रोजी आर्यमहिला समाजाचे उद्देश या विषयावर रमाबाईचें सुमारें तासभर सुरस व उपयक्त असे भाषण झालें. हें भाषण ऐकण्यासाठीं समारें दोनशें ख्रिया व चार में परुष हजर होते. एवढधावरून पंडिताबाईच्या आगमनाने मंबई शहरांत किती चळवळ उडन राहिली होती त्याची सहज कल्पना होते. ही सभा रा. रा. बाळ मंगेश वागळे ह्यांच्या अध्यक्षतेखाली झाली होती. व आर्यमहिला समाजाची स्थापना करण्यासाठी गुरुवार ता. ३० नोव्हेंबर रोजी सभा भरविण्याचे वरील दिवशीं ठरलें. त्याप्रमाणें सी. गंगताई भांडारे खांच्या अध्यक्षतेखालीं सभा भरली व त्यावेळीं समारें दीडरों स्त्रिया हजर होत्या. त्यावेळीं सी. काशीबाई कानिटकर ह्यांनी आर्थमहिला समाजाचे नियम वाचन दाखविले व पंडिताबाईनी जमलेल्या बायांस आर्यमहिला समाजाचे उद्देश समजावृत सांगितले. ह्या दिवशी म्हणजे ता. ३० नोव्हेंबर रोजी मंबर्ड शहरीं आर्यमहिला समाजाची स्थापना झाली. समारें १६ स्त्रिया सभासद झाल्या: कांडींनीं विचार करण्यास वेळ मागून घेतला. कांडींनीं काहीं शंका काढल्या व त्यांचें समाधान झाल्यावर ८ स्त्रियांनी दुसऱ्या दिवशी नांवें घातलीं, अखेरीस असें जाहीर करण्यांत आलें की इतके दिवस येथें खियांची सभा भरत असे ती आतां आर्यमहिला समाजाची स्थापना झाल्यापासून तींत सामील झाली आहे. असा हा मंबईतील आर्यमहिला समाजाच्या स्थापनेचा इतिहास आहे.

ह्या बाबतींत सुबोधपत्रिकेर्ने जी एक सेवा बजाविळी तिचा येथें उल्लेख करणें अगत्याचें आहे. आर्यमहिला समाजाची स्थापना पुणें येथें करितांना पंडिताबाईनी जें प्रास्ताविक भाषण केळें व ज्याचा सारांश वर दिला आहे, ह्या वेळीं रा. रा. सदाशिवराव केळकर सुबोधपत्रिकेचे संपादक होते. पंडिताबाईविषयी त्यांच्या ठिकाणीं जागृत अभिमान वसत असे व त्यांनी त्यांस अनेक प्रकारें साहाय्यही

केलें. तथापि त्या वेळी स्वतः रमाबाई अगर त्यांच्या सहाय्यक ह्यांचा पुरुषा-वरील आरोप त्यांस पसंत पडला नाहीं: म्हणून सबोधपत्रिकेनें असं म्हटलें कीं, "ब्रियांचे हक पुरुषांनी हिरावून घेतले आहेत ते त्यांजपासून परत हिरावून ध्याव-याचे आहेत असे ह्या विषयाटा स्वरूप देण्याची कांहीं अवस्थकता नाहीं. समाज स्थापन झाला त्या वेळी त्यांनी असे उदार काढले होते व दसऱ्याही ह्नियांना आम्ही अज्ञा प्रकार बोलतांना ऐकिलें आहे. आपले इक पुरुषांनी हिरावन घेतले आहेत. हैं तरी क्रियांना समजं केव्हां लागलें आहे की आधीं विद्याप्राप्तीचा जो पहिला हक तो पुरुषांनींच त्यांस प्रथम दिला तेव्हां, ज्यांस हा हक मिळत नाहीं त्यांस आपला हक गेला असेंही समजत नाहीं. ज्या खियांस आपले हक मिळावेसे वाट-तात त्यांस ते मिळण्याची तयारी आधींच झालेली असते. कारण ह्या सर्व गोष्टी समजूं लागण्यास मूळ कारण जी अर्वाचीन विद्या ती प्रठषांस आधीं प्राप्त झाली आहे. तिच्या योगानें त्यांसच ख्रियांचे हक काय हें समज्ञ लागलें आहे व ते त्यांचे त्यास देण्यास ते तयार झाले आहेत. आज असा मात्र प्रकार आहे की. तमचा अमक एक हक आहे. तो तम्ही च्या, असे पुरुष म्हणत असता तो आपला हक नव्हें. तो आपल्याला नको असे क्रिया म्हणत आहेत ! तेव्हां आमच्या स्त्रियांस हल्लीच्या स्थितीत उपदेश करावयास पाहिजे तो हक जिंकून घेण्याचा नव्हे. पण मिळत आहे त्याचा अव्हेर न करितां, स्वीकार करण्याचा होय. ही गोष्ट सांगण्याचें कारण असे आहे की, हल्ली शुद्ध लोकांत जसा विनाकाण ब्राह्मणांच्या नांवाने खंडे फोडण्याचा प्रकार चालू झाला आहे तसा आमच्या क्रियांत न व्हावा."

पूर्वीच्या क्षियांच्या सभेचें जरी रूपांतर १८८२ साठी वर महटल्याप्रमाणें आर्थमहिलासमाजांत झालें, तरी पुष्कळ वर्षेपर्थंत व्याख्यानांच्या द्वारा क्षियां-मध्यें जागृति ठेवण्यापलीकडे विशेष कार्य आर्थमहिला समाजाकडून झालें नार्दी. समाबाई रानडे सुंबईस असतांना त्या सभेच्या अध्यक्ष होत्या व त्या वारंवार समाजाच्या सभांस हजर राहुन उत्तेजन देतही असत. आर्थमहिला समाजाच्या सभांस हजर राहुन उत्तेजन देतही असत. आर्थमहिला समाजाच्या विटिणसांचें काम पुष्कळ भगिनींनी केलें आहे. पण त्यांपर्की श्री रमाबाई भांडारकर ह्यांच्या नांवाचा येथें आदरपूर्वक उक्षेख करणें अगत्याचें आहे. चोहोंबाजूंनीं समाजाविषयी अनास्था दिसत असतां रमाबाईनीं समाजाचें काम निर्धारानें वालविलें. बयाक्य काम जमीत अगर न जमीत, व्रतस्य क्षियांप्रमाणें, नियमानें सभेस हजर राहुन सभेचें काम वालविण्याचं व्रत त्यांनी वीस बाबीस वर्षे चालविलें. ब्याख्यान याव- यास, कोणी क्षी अगर पुरुष न मिळाल्यास, सभेच्या ठिकाणीं कोहीं तरी उपयुक्त

प्रंचांतील निवडक भाग वाचून दाखवून सभेचें काम त्या बंद करीत. व्याख्यानांची जमवाजमव करण्यापलीक समाजानें जरी विशेष कार्य केलें नाहीं, तरी ज्या भिनी समाजास चिटकून राहिल्या, त्यांच्याकडून येणारी वर्गणी खर्चचेंच वजा किरता त्यांनी सांठविली, व काम सोडतांना ती नव्या सेकेटरींच्या हवालीं केली. रमाचाईनी आर्थमहिला समाजास कायम ठेविलें, कोणाचें विशेष साहाय्य नसतां, संस्थेचें काम फार वर्षे चालविलें व काम सोडावें लगांतें त्यांच्या वेशी समाजाची पैशा संबंधाची स्थित असमाधानकारक ठेविली नाहीं. ह्या त्यांच्या सेवेबह्ल आर्थम- किला समाज सवीदित त्यांचा ऋणी राठील.

### नवा मनु.

रमाबाई भांडारकरांनी आर्यमहिला समाजाचें काम सोडल्यानंतर डा. काझीबाई नवरंगे यांनी हैं काम आपल्याकडे घेतलें व त्यांनी समाजामध्यें नवजीवन
उत्पन्न केलें व समाजाकडून त्या कांडी कार्य करवूं लागल्या. पूर्वीप्रमाणें साप्ताहिक ब्याख्यानांची ध्यवस्था कायम ठेविलीच. क्रिया व पुरुष व्याख्याते त्या
कष्ट करून मिळवीत. व्याख्यानमाला मधून मधून त्या सुरू करीत असत. समाजाचे वार्षिक उत्सव त्यांनी सुरू केले. समाजाच्या उत्सवांतील क्रियांची मेळे
व्यवस्थित रीतींनें होळं लागले. उत्सवांत नंतर ज्या वेळी क्रियांसाठी उपासना
होळं लागली, त्या वेळी श्री रमाबाई रानडे ह्यांस प्रथम उपासना करण्यास
विनंति केली व नंतर पुढें स्वतः तें कार्य त्यांनी केलें व निरनिराळ्या भिग्ने तेंस उपासना करण्यास विनविलें. शिवाय समाजाचे समासद त्यांनी पुष्कळ
वाह्यवेले व अद्या रीतींने उत्पन्नाची बाब वाहल्यानंतर खर्चांच्या वादाही त्यांनी
सुरू केल्या. शाळांतील व केलिजांतील सुलींस शिक्षणासाठी आर्यमहिला समाज
मदत करू लगला. अद्या रीतींने समासदीय गरीब मुलींच्या शिक्षणाचे श्रेय मिळूं
लगलें. दरवर्षी पंढरपूर येथील सुलीसाठी खेळणी अगर खाऊसाठी दिवाळीच्या
वेळी विशेष वर्गणी जमा होऊं लगली.

डा. काशीबाईंनीं आर्थमहिला समाजाच्या द्वारें आणली एक नर्वे व मोठें कार्य सुरू केळें. मुंबई शहरांत दूस दिवसेंदिवस अधिकाधिक महाग होत चाललें आहे. सर्व बाबतींत महागाई वाडल्यामुळें गरीब स्थितीतील कुटुंबांना दूस दुर्मिळ झालें आहे. त्यामुळें गरीब स्थितीतील गरीदर क्रिया, बाळं-तिणी व त्यांची मुळे छांचे दुधावांचून हाल होत असतात. हैं पाहून अल्पप्रमा-

णावर फुकट दुध वांटण्यासाठी लहानसा फंड त्यांनी उभारिला, व गिरगांव आणि परळ येथे फुकट दूध वांटण्याची व्यवस्था झाली. परळसंबंधाची जबाबदारी सौ. प्रभावतीबाई सोहोनी ह्यांजवर टाकण्यांत आली. रा. सोहोनी परळ येथें होते तोंपर्धत तेथे व नंतर वांद्रें येथे दश फ़कट बांटण्याचे काम व्यवस्थितपणें सौ. प्रभावतीबाईनी केलें. हलीं परळ येथें सोशल सर्विहसलीगच्या दवाखान्यांत येणाऱ्या वाया व मुलांपैकी योग्य बायांस व मुलांस दूध मिळतें. शिवाय सौ. लेडी लक्ष्मीबाई चंदावरकर ह्यांच्या स्मरणार्थ जी दहा हजार रुपयांची देणगी मिळाली आहे. तिच्या व्याजांतून पंढरपूर येथील मुलांस दथ मिळण्याची व्यवस्था साली भारे

गेथं लेडी चंदावरकर ह्यांच्या अध्यक्ष ह्या नात्याच्या कामगिरीचा उद्धेख करणें अगत्याचे आहे. समारे १७ वर्षे सौ. लक्ष्मीबाई आर्यमहिला समाजाच्या सन्मान्य अध्यक्ष होत्या. तेवहचा अवधीत त्यांनी सर्व सभासदांनी प्रेमाने व लोभाने वागून सर्वास आपलेंसे केलें होतें. तरुण सभासदांस प्रोत्साहन देऊन त्यांस प्रहें आगणें. त्यांच्या कृतीचें कीतक करून त्यांस उत्तेजन देणें. कोणतेंही उपयक्त कार्य करावयाचं चिटणीसांनी योजिल्यास त्यांस उत्साहपूर्वक साहाय्य देणे: परिस्थिति चटरून लक्ष्यांत घेऊन योग्य व पोक्त सल्ला देणें: सर्व सभांस हजर राहन कार्में करणारांशी व इतरांशी सारखेपणाने वागणे इ० गुण ह्या त्यांच्या कारकीर्दीत उत्तम प्रकारं अनुभवास आहे. आर्यमहिला समाजाच्या भरभराटीस श्री. सी. लेडी लक्ष्मीबाई चंदावरकर ह्यांच्या नेतत्वाचे अशा प्रकारें साहाय्य कारणीभत झालें आहे.

आणखी एका गोष्टीचा येथें उल्लेख करणें गैर होणार नाहीं. गेली तीन वर्षे डा. काशीबाई नवरंगे ह्या आर्यमहिला समाजाच्या अध्यक्ष होत्या. व क. कृष्णा-बाई जन्हेरे त्यांच्या देखरेखीखाली सेकेटरीचें काम करोत असत. परंत यंदा त्यांस ही जवाबदारी ध्यावयास सवड नराल्यामळें अध्यक्ष डा. काशीबाई सेकेटरी होऊन पूर्ववत तें काम पहात आहेत ! इतकी कर्तव्यनिष्ठा जागृत आहे तोंबर आर्थमहिला समाजास कांहीं भीति नाहीं।

# यंग थीईस्ट्स यूनिअन.

सन १९०४-०५ साली असे दिसून आळे की, प्रार्थनासमाजामध्यें सभासद असणाच्या तक्णांची संख्या उत्तेजक असून ती वाढत्या प्रमाणावर आहे. कांहीं तक्ण
सभासद नव्हते, परंतु प्रार्थनासमाजाच्या तत्त्वांचा त्यांस चांगळा समज पडळा
होता व अशा तक्ष्णांना एकत्र आणणारी कांहीं तरी मध्यवतीं संस्या असावी असे
मंडळीस वाढूं लगळें होतें. त्याचप्रमाणें समाजांतीळ तक्ष्ण सभासदांचें अधिक
संघटण क्हातें, त्यांच्या वारंवार भेटी व्हाव्या, त्याचप्रमाणें समाजांतें अंगीकृत जीं
अनेक कांगें तीं करण्यास लगणारी पूर्व तयारी करावयास त्यांस अवसर सांपडणें
जरूर आहे असेही वाढूं लगळें होतें. हें सर्व मनांत असतांना १९०५ सालीं दसव्याच्या दिवशीं यंग धीईस्ट्स् यूनिअन नामक संस्या स्यापन झाली. प्रार्थनासमाजाच्या सभासदास त्या वेळपर्यंत आलेळा अनुभव लक्ष्यांत फेऊन ह्या संक्थेची
स्थापना व्हावीं व ही संस्था प्रार्थनासमाजाच्या कार्यास संपरि पोषक व्हावी
असा मूळपासून उद्देश होता. तेव्हां प्रथम प्रार्थनासमाजाचा सभासद होतांना जी
प्रतिक्वा \* करावी लगत असे तिजकहे मंडळीचें लक्ष गेळॅ. पूर्वीची प्रतिक्वा अशी
होती:—

"धर्माच्या वर लिहिलेल्या मूलतत्त्वांवर माझी पूर्ण श्रद्धा आहे आणि त्यांस अनुसहन आवरण करणें हें माझें कर्तव्य आहे असें मी समजतों अशी परमेश्वराला स्महन मी प्रतिशा करितों " एवडधानें त्यांचें समाधान होत नव्हतें. म्हणून मागील अनुभव लक्ष्यांत धेऊन पुढील अटी कबूल असणारांनाच युनिअनचें समासद होतां येईल असें ठरविष्यांत आर्छे:—

"All persons who are members of the Bombay Prarthana Samaj and who solemnly take the vow of acting upto the principles of the Samaj in private and in public, in letter as well as in spirit, on all domestic and social occasions (e. g. they should bind themselves never to practise idolatry and never to observe caste distinction in any form and under any

इक्षींच्या प्रतिक्षेमध्यें फरक झाला आहे.

excuse) and who solemnly promise to instruct their children in the Theistic Religion and perform all their domestic ceremonies in strict conformity with the principles of the Samaj are entitled to become and to remain members of the Union. Provided that if a person wishing to become a member is a lady whose husband is not a member she may take the oath with regard to herself alone and not necessarily to her children."

ह्या अटी आग्ही जशाच्या तथा दिल्या आहेत. त्यावरून पहिली गोष्ट ब्यक्षीत येते तो ही कीं, प्रथम प्रार्थनासमाजाचं सभासद झाल्यावांचून कोणासही यूनि-अनचं सभासद होतां येत नसे. त्यावरून प्रार्थनासमाजास सर्वपरि साहाय्यक अशी ही संस्था असावी असे त्या वेळी ध्येय होतें; एवंडंच नव्हे तर कोणत्याही रीतीनें यूनिअन समाजाच्या कार्याच्या आड येत आहे असे कोणासही वाहं नये अशी खबरदारी नियमांची रचना करितांनाच घेण्यांत आली होती, हें पुढील कलमा-वरून स्पष्ट होतें:—

Provided that the Union shall not take anything in the programme of its work that will be in contravention of the aims and objects of the Prarthana Samaj of Bombay or that will lead the Union to break away from its connection with the Samaj.

असे उच ध्येय पुढें ठेवून स्थापन झालेल्या ह्या संस्थेने साहा उद्देश दृष्टीपुढें ठेविले होते. (१) प्रार्थनासमाजाच्या सभासदां व सभासद नसणाच्या, पण समाजाचें ध्येय मान्य असणाच्या त्यांच्या आसांस, एकत्र आणावयाचें, त्यांच्या लिंदा व क्षणवळण वाढवावयाचें व त्यांचा एक संघ बनवावयाचा. (२) सभासदांच्या वाद्धिक व आध्यात्मक जीवनाची वाढ होण्यासाठी धर्म-विषयक प्रंथांचे अध्ययन करावयाचें, प्रार्थनाशीलता वाढण्यासाठी प्रार्थनास्था स्थापन कहन, पुढें सभासदांची मंदिरांतील सामाजिक उपासना वाळ-विण्याची सिद्धता होईल अशी तयारी करावयाची. (३) सभासदांमध्ये

अधिक दळणवळण व्हावें, अधिक निकटमाव वाहावा म्हणून सभासद, त्यांच्या कुंडुंबांतील माणसें व हितविंतक ह्यांची सम्मेलनें भरिवणें व अशा रीतीनें सर्वामध्यें निकटमावाची वाह करणें. (४) समाजाकहून जी निरनिरालीं कामें होत आहेत तीं समजून घेकन तीं करण्याची गोडी उत्पन्न करणें व समाजाची व्यवस्थापक मंडळी जी कामें करण्यास सांगेल तीं करणें. (५) ह्या यूनिअन-सारह्या संस्था जेथें समाज असतील अगर नसतील तेथें स्थापून अशा संस्थांत दळणवळण वाहित्यों व त्यांचे वार्षिकोत्सव होतील तेच्हां अगर इतर वेळी तेथें सवडीत्सार जाऊन परस्पर संबंध अधिक निकट करणें (६) निरनिराळ्या टिका-णचे समाज, त्यांचीं कामें, ब्राह्मधर्मांचा होत असलेळा प्रसार, ह्यासंबंधाची विश्वसनीय माहिती मिळवून ती वर्षअखेर प्रसिद्ध करणें. अशा प्रकारें ह्या यूनि-अननें पुष्कळ कार्यें आपल्याडुं ठेवून प्रार्थनासमाजामध्येच तरुण पिढी सर्व प्रकारें अनुष्ठातिक व्हावी असे प्रयत्न वालिके होते. संस्थेचे पिहले अध्यक्ष रा. रा. वामगराव सोहोनी होते.

यूनिअननें वरील हेत्ंच्या सिद्धीसाटीं साप्ताहिक उपासना, दर आठबड्याचें सम्मेलन, मधून मधून विशेष सम्मेलनें, वार्षिक उत्सव वगैरे कांहीं वर्षे केले. त्याचप्रमाणें समाजाच्या कार्यास हातभारही लाविला. मंदिरांतील खुच्यां अगदीं मोडकळीस आल्या होत्या, त्या बदल्दन विशेष वगैणी जमवून सुमारें २०० क्षयांच्या खुच्यां यूनिअननें समाजास दिल्या. सर नारायण चंदा-वरकर हे वार्रवार संस्थेसंबंघानें विचारपूस करीत. रा. रा. विद्वलराव शिदे व डा. वाधुदेवराव खुख्यां यूनिअननें समाजास दिल्या. सर नारायण चंदा-वरकर हे वार्रवार संस्थेसंबंघानें विचारपूस करीत. रा. रा. विद्वलराव शिदे व डा. वाधुदेवराव खुख्यणकर हे समाजाचे प्रचारक असताना त्यांचें ह्या संस्थेकडे विशेष लक्ष्य असे. रा. शिदे हे किरयेक वय उदार धर्मविषयक प्रयाचें अध्ययन करण्याण एक वर्ग वालवीत होते. त्याचप्रमाणें डा. खुख्यणकरांनीं भगवद्गीतेवर ह्या संस्थेच्या विशेष ह्या संस्थेच्या विशेष कार्या विद्यानें प्रचारक ह्या नात्यानें असलेला संबंध खुटल्यानंतर अनुष्ठानासंबंधाचा विशेष कडकपणा संस्थेच्या भरभराटीच्या आखे येत आहे असे वादन, व केवळ समाजाच्या सभासदांमध्यें काम करण्यापेक्षां बाहेरच्या तरुणांत काम करण्यास अधिक अवकाश मिळावा ह्या होत्तें यूनिअनचे हेतु, ते साधण्याचे उपाय व सभासद होण्याच्या अटी पूर्विपेक्षां अगदीं निराळ्या स्थणने कमी ग्रंतागुंतीच्या केल्याः—

(१) मुंबईतील मुशिक्षित लोकांमध्यें सामाजिक व धर्मविषयक सुधारणे-संबंधानें अधिक अनुकूल मत करणें व त्यांचेपुढें उच ध्येयें ठेवणें. (२)

तरुण स्त्रीपुरुषांना निरनिराळ्या धर्मांच्या श्रंथांचे अध्ययन करावें असे बाट-ल्यास त्यासंबंधानें व्यवस्था करणें. (३) भौतिक उन्नति होत असतां आध्यात्मिक जीवनाविषयीं त्यांच्यापढें उच ध्येय ठेवन तें सायण्यास त्यांस साहाय्य करणें. हे हेतु साधण्यासाठीं (१) आठवड्याच्या धर्मविषयक सभा, (२) मध्न मधून थोरामोठ्यांची ब्याख्यानें, (३) संभाषणात्मक व सामाजिक सम्मेलनें असे उपाय टरविले होते. सभासद होण्याविषयींची अटही अगदी साधी केली होती ती अशी:---

those who declare themselves to be Theists, and are prepared to aid and encourage. always and under all circumstances religious and social reform shall be admitted as members of the Union."

ह्याचा परिणाम असा झाला कीं. कांहीं काळ कॉलेजांतील विद्यार्थी वगैरे ह्यांचा बराच भरणा सभासदांमध्यें झाला: व्याख्यानें वगैरे पुष्कळ झालीं: परंत जे आंत आले त्यांचें धर्मविषयक चलवलींकडे विशेष लक्ष नसल्यामुळें ह्या संस्थेकडील त्यांचें लक्ष कमी होत गेलें. व त्या वेळीं बाहेरचे लोक पुष्कळ याचे म्हणून जो कोणी आपन्याला आस्तिक म्हणबील व ज्याची सामाजिक व आध्यात्मिक जीत-नासंबंधानें एकंदर दृष्टी प्रागतिक स्वरूपाची असेल त्यास यनिअनचें सभासद होतां येतें असा प्रकार विशेषसा लाभदायक नाहीं असा अनुभव आल्यावहन साधारणपर्णे पहिल्या घोरणानेंच युनिअनचे कामास पुन्हा सुरवात झाली. मात्र प्रथमच अमलांत असलेल्या नियमांमध्यें असलेली ग्रंताग्रंत व नियमांचो विपुलता हीं गाळन टाकण्यांत आलीं. त्याचप्रमाणें प्रार्थना अगर ब्राह्मसमाजाचा सभासद प्रथम असल्यावांचन कोणासही यानिअनचें सभासद होतां येत नसे. ही अडचण दर करण्यांस आली व करमणकीचे वगैरे कांहीं प्रकार सरू करण्यांत आले.

आज यनिअनचें ध्येय साधारणतः वरील प्रमाणेंच आहे. प्रार्थना ब्राह्मसमाज अगर तत्सम संस्थांतील, व ह्या समाजांची ध्येयें व तत्त्वें मान्य असणाऱ्या इतर तरुणांस एकत्र करणें. त्यांच्यामध्यें बौद्धिक उन्नतीप्रमाणेंच आध्यात्मिक उन्नती-संबंधाने आस्था उत्पन्न करणें, निरनिराळ्या धर्मपर विषयांच्या अध्ययनाची व्यवस्था करून प्रार्थनाशील आध्यारिमक जीवनाची त्यांस गोडी लावून समाज-कार्ये करण्याची पात्रता त्यांच्यांत आणणें, वारंवार सामाजिक संमेलनें भरवृत

परम्परांमध्यें अधिक दळणवळण वाढविणें, समाजाचीं परोपकाराचीं व इतर जी आज कामें चाल आहेत त्यांच्यासंबंधानें तरुणांमध्यें आस्था उत्पन्न करणें व मामाजिक व धार्मिक जीवनाची त्यांच्यापढें उच ध्येयें ठेवणें हे हेत असन पर्वीच्याच अटींवर मात्र समाजाच्या बाहेरच्यांसही युनिअनचें सभासद होतां येतें. हल्ली वरील सर्व उद्देशांनुसार काम चाल असन. यनिअनसंबंधाने एक विशेष गोष्ट ध्यानांत देवण्यासारखी आहे. यनिअन स्थापन झाल्याला वीस वर्षे होऊन गेली नेवदण अवधीत समाजातील तहणांची नवी पिढी तयार झाली आहे. रा. रा. वामनराव सोहोनी यनिअनचे पहिले सेकेटरी होते. आज त्यांचे एक चिरंजीव मेक्रेटरीचें काम करीत आहेत. ह्या संस्थेची उपयक्तता अधिक वाढ-विष्याचे प्रयक्त चालन, समाजाचे प्रचारक डा. चिटणीस हे त्या कार्यात अधिक मन चाल लागले असन निरनिराळ्या दिशेनें त्यांनी कांहीं चळवळी सरू केल्या आहेत. आज मंबई शहरांत केवळ सामाजिक व आध्यात्मिक उच्च ध्येयें आद-र्शवत पढ़ें ठेवन तीं साध्य करण्याचा प्रयत्न करणारी अभी संस्था दसरी नाहीं. निरनिराळ्या धर्मग्रंथांचें आदरपूर्वक अध्ययन करून तद्वारा धर्मसंबंधानें उदार घोरण प्रस्त करणारी ही एकच संस्था आहे. त्याचप्रमाणें सर्व धर्मग्रंथांतील सत्याचे परमादराने सेवन करणे हैं ध्येय तहणांपुढें ठेवून त्यांस धर्माची गोडी ठावण्यासाठी खटपट करणारी ही एकच संस्था आहे. तसेंच सामाजिक उन्न ध्येय व आध्यात्मिक उच्च ध्येय यांची ताटात्ट न करितां, त्या ध्येयानुसार कार्ये कर-ण्याची पात्रता आणण्याची तयारी करणारी ही एकच संस्था आहे. योग्य व उत्साही कर्तृत्ववान माणसांच्या हाती ह्या संस्थेची सूत्रें गेली म्हणजे हीच संस्था योग्य प्रकारची जागृति अधिक प्रमाणावर करूं लागेल व तो काळही जवळ येत आहे असा भरंबसा आहे

### ब्राह्म पोस्टल मिशन.

डा. जे. टी. संडरलंड हे प्रथम मंबई शहरी १८९५ साली अमेरिकन व ब्रिटिश युनिटेरिअन ॲसोशिएशनचे प्रतिनिधि म्हणून आले. त्या वेळपर्यंत इंग्लंड व अमेरिका येथें उदार धर्मविषयक चळवळी अस्तित्वांत असल्याचें येथील लोकांस माहित होतें. तरी त्यांचा व निदान मंबईतील समाजाच्या मंडळीचा प्रत्यक्ष संबंध भालेला न॰हता. परंत्र डा. संडरलंड हिंदुस्थानांत भाल्यावर त्यांनी सर्वेत्र प्रवास करून प्रार्थना व ब्राह्मसमाजांविषयीं सर्व माहिती जमा केली. त्यांनीं येथें अस-तांना निरनिराळ्या ठिकाणीं व्याख्यानें दिलीं व वरील दोन्ही देशांतील उदार चळ-वळींसंबंधानें माहिती देऊन निकटभाव जागृत केला. एवढेंच करून ते थांबळे नाहींत. त्यांनी स्वदेशीं गेल्यावर फार मोठी कामगिरी केली. हिंदुस्थानांतील विवाध्यास मैचेस्टर कॅलिजमध्यें तत्त्वज्ञानाचें व इतर उदार विषयांचें अध्ययन करण्यासाठीं ठेविलेली शिष्यवृत्ति, त्याचप्रमाणें अमेरिकन युनिटेरिअन ॲसोशिएश-नच्या वतीने मेडिव्हिल कॉलेजमध्यें ह्याच विषयांचें अध्ययन करण्याची झालेली व्यवस्था त्यांच्याच खटपटीमळें झाली. त्याचप्रमाणें रेव्ह, फ्रेचर विल्यम्स \* व रेव्ह. हारवृड हे हिंदुस्थानामध्यें उदार धर्मविषयक चळवळ जी चालू आहे तीस साहाय्य करण्यासाठीं जे आहे होते ते डा. संडरलंड ह्यांनींच प्रथम केलेल्या चळवळीमळं. मॅचेस्टर कॉलेजची शिष्यवृत्ति स्थापन केल्यानंतर रा. रा. विद्रल रामजी शिंदे हे जेव्हां ह्या शिष्यवृत्तीचा लाभ घेऊन विलायतेस गेले तेव्हां त्यांनी तेथील युनिटेरिअन ॲसोशिएशनच्या कामाची चांगली माहिती करून घेतली. व तेथील पोस्टल भिशनच्यादारें चाललेख्या धर्मप्रचाराच्या कामाचा त्यांच्या मनावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाला. आपल्या प्रांती अञ्चा प्रका-रचें काम ताबडतोब सुरू झालें तर बरें असे बादन आपले मित्र रा. रा. बासदेव अनंत सखटणकर ह्यांस त्यांनीं हा विचार कळविला. रा. विद्रलरावांनी यनिटेरिअन असोशिएशनकडून पुष्कळ लहानमोठी पुस्तकें व त्याचप्रमाणें कांही देणगीही मिळ-विली. व १९०२ साली पुणे येथे रा. रा. सुखटणकरांनी ब्राह्म पोस्टल मिशन सुरू केलें. पोस्टल मिशनचे हेतु दोन होते. (१) प्रार्थना व बाह्यसमाज ह्या संस्थांची तत्वें व कार्य पत्रव्यवहार करून, लहानमोठी पुस्तकें बांद्रन प्रसार

१ रेन्ट्र, फ्रेनर विल्यम्स खांचा कलकत्त्यासच अंत झाला, हे अत्यंत मनमिळाळ व आस्येवाईक प्रचारक होते.

करणें (२) व ह्या आणि इतर उदार संस्थांसंबंधानें माहिती मिळवन तिचा लोकांत प्रसार करण्यासाठी निरतिराळ्या ठिकाणी शाखा काढणें. ह्या सिशनची काम करण्याची पद्धत साधारणपणें अज्ञी होती. सबोधपत्रिका, इंडियन मेसेंजर व इतर पत्रांत धर्मसंबंधों लहानमोठी पस्तकें अगढीं फकट अगर फक्त टपालहांशील किंवा अल्प किंमत घेऊन वांटण्यांत येतात अशी जाहिरात\* देण्यांत येत असे. कथीं कथीं धर्मविषयक प्रश्नांची उत्तरें देण्यांत येतील असे जाहीर केलें जात असे. कथीं कथीं अमुक पुस्तकें पत्रें येतांच फुकट पाठविली जातील व त्यांतील विषयांसंबंधाने पत्रांच्यादारें चर्चा केली जाईल असेंही कळविण्यांत येत असे याचा परिणाम असा झाला कीं, पुष्कळ लोक लहान मोठों पुस्तकें मागवं लागले. पस्तकें मागविल्यानंतर त्यांच्याशीं पत्रव्यवहार होत असे. कधीं कधीं ही मंडळी भापल्या शंकांचें समाधान करून घेण्याच्या उद्देशानें पत्रव्यवहार करीत व त्यांचें समाधान करण्याचा प्रयत्न होत असे. वासदेवराव सखटणकर हें कार्य करीत असतांना स्यांनी प्रार्थनासमाजासंबंधाने डा. भांडारकरांकइन The Position of the Prarthana Samai in the Religious World है उत्सवांत झालेलें व्याख्यान लिहिबून घेऊन तें स्वतंत्र रीतीनें छापविलें होतें. परंतु विशेषतः युनिटेरिअन ॲसोशिएशनकडून येणाऱ्या पुस्तकांची निवड करून ती वांटण्यांत येत असत. युनिटेरिअन ॲसोशिएशन पहिली सात आठ वर्षे टपालखर्वासाठी व त्याचप्रमाणे प्रवास करण्यासाठी दरसाल लहानशी देणगी देत असे. ह्या मिशनसंबंधाने पहिल्या १० वर्षांची जी माहिती प्रसिद्ध झाली आहे ती फार बोधपर आहे. रा. रा. शिंदे स्वदेशी आल्यानंतर रा. सुखटणकर विलायतेस गेले व तें काम पढें मंबईस रा. शिंदे मि. सय्यद ह्यांस साहाय्यास घेऊन कहं लागले. त्या सात आठ चर्षांच्या अवधीत एकंदर ३४३८ ब्राम्हधर्मावरील पुस्तकें. १२७०० लहान लहान

### \*Liberal Religious Reading.

#### FREE I

#### FREE !!

J. T. Sunderland-The Larger Meaning of Unitarianism.

S. F. Williams—The Religion the Age wants.

These publications sent free.

Also information on Brahmoism and Unitarianism.

Apply by letter to-

V. A. SUKHTANKAR, 392 Somwar, Poona City.

पत्रकें, ६३३ युनिटेरिअन पुस्तकें व ५००० युनिटेरिअन पत्रकांचा प्रसार करण्यांत भाला. ह्यांतील पुष्कळशी फुकट वाटण्यांत आली व कांहींची अल्प किमतही घेण्यांत येत असे. जे कोणी पुस्तकांची मागणी करीत. अगर पत्रव्यवहार करीत त्यांची नांचें एका पुस्तकांत दाखल करण्यांत येत असत व त्यांच्याशी वारंवार पत्रव्यवहार करून उदार धर्मवार्ता त्यांस कळावी क्षशी व्यवस्था करण्यांत आली होती. रा. शिंदे यांनी दोन वेळां मंबई इलाख्यांतील कांही ठिकाणी प्रवास करून व्यास्याने दिली. ह्या दोन्ही सफरीचा खर्च युनिटेरिअन ऑसोशिएशनने त्यांस त्या वेळी दिला होता. पढें प्रार्थनासमाजाशी धर्मप्रचारक ह्या नात्याने असलेला स्यांचा संबंध सुटल्यानंतर हें काम बंद पडलें होतें, तें आतां पुन्हा डा. चिटणीस मांच्या देखरेखीखाली लवकरच सरू करण्यांत येणार असन स्याची पुस्तकें वगैरे मागविष्याची पूर्व तयारी हहीं चाळ आहे.

## डा. भांडारकर पुस्तकालय व वाचनालय.

शेट दामोदरदास गोवरधनदास आपला परदेशचा प्रथम प्रवास संपवन जेव्हां स्वदेशी परत आले त्या वैळी लोकांच्या ज्ञानांत भर घालण्यासाठी फकट वाचनालचें स्थापण्याचा त्यांनी विश्वय केला. ह्या निश्वयानसार त्यांनी कोटांत People's Free Reading Room नामक संस्था मोठ्या प्रमाणावर स्थापन केली. परंत तेवढधाने त्यांची तृप्ति झाली नाहीं. मुंबईसारख्या बकाली शहरांत कोटांत एके ठिकाणी वाचनालय स्थापन मुंबई शहराची वाचनाभिरुची वाढावयाची नाही हें रूक्ष्यांत घेऊन. गुरुवर्य डा. भांडारकरांच्या नांवें एक फुकट लायबरी व वाचनालय स्थापण्यांत आली तर बरें असा विचार त्यांच्या मनांत आला व त्याप्रमाणें त्यांनी एक हजार एकहीं रूपयांची देणगी १८९७ साली समाजाच्या हवाली केली. व कांडी वर्षांनी म्हणजे १९०२ साली जुलै महिन्यांत आणखी एक हजार रुपये दिले. ह्या देणगोच्या वेळीही आपलें नांव जाहीर होऊं नये अशी त्यांनीं अट घातली होती म्हणून "हें पुस्तकालय व वाचनालय स्थापन करण्यास ज्या बंधूंनी १००० रुपये दिले त्यांचें नांव प्रसिद्ध करण्यास आम्हांस परवानगी नाहीं " असे समाजाच्या रिपोर्टीत लिहिलें आहे. ह्या प्रंथाल-यांत विशेषतः निवडक अशीं धर्मसंबंधीं व नीतिविषयक प्रंथांचाच भरणा अधिक आहे. विकत प्यावयाच्या पुस्तकांची निवड प्रो. श्रीधरपंत भांडारकरांनी कोणत्या संस्थेच्या विद्यमाने प्रंथालय स्थापन व्हावयाचे ते लक्ष्यांत घेऊन केली आहे. हे पंचालय उपडण्यापूर्वीच ब्रिटिश अँड फॉरेन युनिटेरिअन ॲसोशिएशन, स्वीडन-बर्ग सोसायटी, रायल एशियाटिक सोसायटी, बडोग्राची प्रंथसंपादक व प्रचारक मंडळी इ॰ संस्थांकहून बक्षिस म्हणून कित्येक प्रस्तकें आहीं होतीं त्यांचा लाय-बरीच्या संप्रहांत समावेश करून १८९७ सालीं डिसेंबर महिन्यांत समाजाचे सन्माननीय अध्यक्ष डा. आत्माराम पांडरंग ह्यांच्या हस्तें डा. भांडारकर ग्रंथालय व वाचनालय Dr. Bhandarkar Free Library and Reading Room उघडण्यांत आले. त्या वेळी न्या. मृ. रानडे ह्यांनी महत्त्वाचे भाषण केलें. तें करताना त्यांनी म्हटलें की, " आपणांपैकी किस्येकांना हा. भांडारकर है आपले पूर्व पिढींतील एक गृहस्य असे बाटत आहे. परंतु जो मी आज कित्येक बाबतीत त्यांनींच दाखिलेल्या मार्गांचें अवलंबन करीत आहें, त्या-माझी व त्यांची ४० वर्षीपूर्वी झालेली ओळख जणं काय पर्वीच झाली असे

वाटत आहे. ह्या अवधीत सुदैवानें त्यांचा व माझा असा परिचय झाला आहे कीं. त्याच्यायोगें त्यांच्या गेल्या ४०-४५ वर्षांच्या कारकीर्टीतील त्यांच्या हातन घडलेलीं सकत्यें अवलोकन त्यांच्याविषयीचें माझें प्रेम व माझा आदर ही बर्दि-गतच पावली आहेत...कोणी म्हणतात की प्रार्थनासमाज हा काय प्रार्थना कर-ण्याचा एक दिवाणखाना आहे. आणि एकेश्वरी धर्माचा प्रसार करणारी लायक माणसें कांहीं ह्या प्रांतीं झालीं नाहींत. परंतु मजप्रमाणेंच आपल्या आयुष्यभर डा. भांडारकरांचा ज्यांस परिचय झाला आहे व ते जी कांही थोर कार्ये करीत आहेत. त्यांची ग्रोग्यता उगांस माहित आहे. त्यांस असल्या विधानांची किंमत सांगणें नलगे. आमचा हा दिवाणखाना ( Hall ) खरोखरच प्रार्थना करण्याचा दिवा-णखाना आहे आणि माझ्या दुर्शने याचे अधिक चांगळे वर्णनच करितां यावयाचे नाहीं, परंत्र आमच्या मतांचा प्रसार करणारी लायक माणसेंच झाली नाहींत. किंवा आज नाहीत. हें मात्र वस्तुस्थितीस सोइन आहे. डा. भांडारकर यांची योग्यता ब्राह्मसमाजाच्या थोर पुढाऱ्यांपेक्षां मुळीच कमी नाहीं, डा. भांडारकर हे केवळ विद्वान गृहस्थ नाहीत. पुष्कळसे श्रम केल्याने विद्वता कोणासही प्राप्त होते. ते विदान असन त्याच्याहीपेक्षां फार योर आहेत. ते मार्गदर्शक आहेत. पण ते मार्गदर्शक आहेत असे म्हणण्यानेंही त्यांच्या योग्यतेची खरी कल्पना होत नाडीं. ते आमचे गुरु आहेत. त्यांचें उदाहरण आम्ही आमच्या दृष्टीपुढें ठेविलें आहे व त्यांच्या द्वारा आमच्या आयुष्यांत आम्हांस पुष्कळच बोध झाला आहे."\*

अधा प्रकारें डा. भांडारकरांच्या सन्मानार्थ स्थापिलेळें हें केवळ पुस्तकालय Library नसून वाचनालयही आहे. वाचनालयामध्यें सुवोधपत्रिका वर्तमान-पत्रासाठीं मोबदला येणारीं वर्तमानपत्रें ठेवण्यांत येतात. लायबरीमधली पुस्तकें धरींही वाचावयास नेण्याची परवानगी आहे. मात्र सभासद नसणारांस पांच रुपये अनामत ठेवावे लागतात. ह्या लायबरीमध्यें तत्त्वज्ञानविषयक प्रयसंप्रह पुष्कळ मोठा आहे. ज्या वेळी हें वाचनालय स्थापन झालें त्या वेळी प्रार्थनामंदिरा-मध्येंच पुस्तकाचीं सर्व कपाटें वगैरे ठेविली होतीं. परंतु १९१६ साली लायब्ररी व वाचनालय राममोहन आप्रमाच्या तळमजल्यावर नेली व हक्षी वाचनालय तेथें असून लायब्ररीचीं कांहीं कपाटें राममोहन स्कूलच्या भागांत ठेविली आहेत.

<sup>\*</sup> He has been an example and a teacher from whom we received the best instruction in our career.

# राममोहन आश्रम.

प्रार्थनासमाजाची १८६७ साठी स्थापना झाली खरी: परंत प्रार्थनामंदिर बांधन तयार होईपर्यंत पढें सात वर्षे गेलीं हें प्रार्थनामंदिराच्या हकीकतीवरून वाचकांच्या लक्ष्यांत आलेंच आहे. परंत संदिर जरी झालें. व उपासना, व्याख्यानें वगैरेंची जरी सोय झाली. तरी दसऱ्या अडचणी मंदिराच्या उमारणीनें दर होणें शक्य नन्हतें, परगांवाहन कोणी धर्मप्रचारक, अगर दसऱ्या एखाद्या समाजाचा सभा-सद आला तर त्यांची उतरण्याची सोय मंदिरांत करितां येत नसे. त्यांनी एकतर मुखशाळेंत रहावें. किंवा शक्य असल्यास कोणा सभासदाच्या येथे उतरावें असा प्रकार होता. त्याचप्रमाणें समाजाच्या सभासदांचीं सामाजिक संम्मेलनें. उत्सवां-तील प्रीतिभोजन ह्यांसाठीही कोणातरी सभासदाच्या घरी जावें लागे. पर्वी डा. आत्माराम पांडरंग. माडगांवकर, सर नारायण चंदावरकर. माधवदास रघनाथदास. ह्यांपैकीं कोणाच्या तरी घरीं हे प्रसंग घडवन आणावे लागत. ही फार दिवसांची अडचण दर करण्याचे परमेश्वराच्या कृपेने. शेट दामोदरदास गोवरधनदास ह्यांनी मनावर घेतळे व समाजाच्या आवारांतील मोकळ्या जागेंत एक इमला बांधावयाचा व त्यास राममोहन आश्चम असे नांव द्यावयाचे असा आपला विचार आहे असे त्यांनी समाजाच्या व्यवस्थापक मंडळीस कळविले व ह्या आश्र-माच्या वार्षिक खर्चासाठी आपण ३००० रुपयांच्या सरकारी नोटा बाजस काइन त्याही समाजाच्या डवाली कहं असे त्यांनी म्हटलें. ह्या त्यांच्या योज-नेस अनुसहन बुधवार ता. २९ फेब्रुआरी सन १९०३ रोजी सकाळी आश्र-माचा पाया गुरुवर्य डा. रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर ह्यांच्या हस्तें घालण्याचा समारंभ झाला. ह्यासाठी मंदिराच्या आवारांत एक सुंदर मंडप उभारला होता: ह्या वेळी बाबू बिपिनचंद्र पाल मुंबईस होते व गेइटी थिएटरांत व प्रार्थनामंदि-रांत स्यांची व्याख्याने होत होती. ते त्याचप्रमाणे भाई बलदेव नारायण समारंभाच्या वेळी डजर होते. ह्या समारंभाच्या वेळी सभासद व हितचितकांनी मंडप भहन गेला होता. प्रथमतः भाई बलदेव नारायण ह्यांनी एक पद्य म्हटलें व नंतर स्यांनीच प्रसंगास उचित अशी प्रार्थना केली. स्यानंतर स्यावेळचे समाजाचे चिट-णीस रा. रा. नारायण भास्कर पंडित ह्यांनी आश्रमासंबंधाने थोडी माहिती सांगितल्यावर बाबू बिपिन चंद्र पाछ यांचें भाषण झालें. त्यावेळीं त्यांनी असें महटकें की, "मुंबईच्या मंडळींनी ह्या आश्रमाला जें राममोहन आश्रम हें नांव

दिलें आहे त्यावरूनही ह्या समाजाच्या घोरणाची व कामाची सहज कल्पना होण्यासारखी आहे. ब्राह्मसमाजामध्ये पुष्कळ मतभेद आहेत व एकाचे तीन समाज आले आहेत हैं जरी खरें आहे, तरी राजा राममोहन राय संबंधानें सर्वाच्या ठिकाणी सारखीच आदरबुद्धि वसत आहे. आज कोणाला आपर्के धर्म-प्रवाराचें कार्य आपल्या राष्ट्रीय भावनेस अनुसरून करावें असें वाटत असर्कें, किंवा कोणास सर्व देशांतील धर्माची उन्नति ध्यानांत घेऊन सर्वास सारखें उपयोगी पडेल असें आपल्या धर्मप्रचारकार्यांचें धरेरण ठेवावयांचें असर्लें, तरी राजा राममोहन यांच्या घोरणाचा स्वीकार केल्यास कांहीं अडचण भासणार नाहीं. राजा राममोहन रायांचें धोरण सार्वभीभिक अस्तृतही राष्ट्रीय होतें. म्हणून राजा राममोहन हे सर्व पक्षांतील लोकांचे गुरु, पुढारी व मार्गदर्शक आहेत आणि ह्या आध्रमाला सुनि त्यांचें नांव देऊन त्यांच्या घोरणाचा पुरस्कार करीत आहां ही फार आनं-दाची व समाधानाची गोष्ट आहे."

ह्या समारंभासाठी गुरुवर्य डा. मांडारकर पुण्याहून मुद्दाम आले होते. त्यांचें नंतर भाषण झांर्ले त्याचा सारांश असा होताः—

''मंबईच्या मंडळींनीं प्रथम प्रार्थना समाजाची स्थापना केली. पण १८६८ सालापासन मंदिराच्या उभारणीचे विचार त्यांच्या मनांत घोळं लागले. आपलें स्वतःचें मंदिर असल्यावांचन आपस्या कार्यास स्थायिकपणा यावयाचा नाहीं व असा स्थायिकपणा आल्यावांचन पढील कार्ये उत्साहाने पार पडावयाची नाहींत असे आस्त्रांस वाटत होतें. स्त्रणन त्या दिशेनें प्रयत्न सरू झाले व हें संदर संदिर १८७४ साली उभारलें गेलें. त्यानंतर आतां कामें फार वाढली आणि निरनि-राज्या कार्यासाठी मंदिराव्यतिरिक्त एका इमारतीची फार गरज भामं लागली. परंत ह्रव्याच्या अभावीं ह्या गैरसोयींना कर्ते तरी तोंड द्यावें लागत होतें. अखे-रीस आपले दानधर मित्र व बंध ह्यांच्या ही अडचण लक्ष्यांत येऊन त्यांनी एकव्यानें हा आश्रम उभारण्याचें महत्कार्य आपल्या शिरावर घेतल्यामळें आतां लवकरच आपल्याला पाहिजे त्याप्रमाणें स्वतंत्र इमारत लाभणार आहे. ही जो आतां ह्या जागेवर इमारत व्हावयाची आहे. जिचा पाया आपणा सर्वासमझ परमे-श्वराच्या प्रेरणेने आज घातला गेला भाहे, तिचें नांव राममोहन आश्वम असें ठेवणें हें किती सार्थ आहे त्याची फोड ह्यापूर्वी झालीच आहे. राजा राममोहन ह्यांचें घोरण जसें राष्ट्रीय त्याचप्रमाणें सार्वभौमिक होतें हें खरें: तथापि त्यांच्या राष्ट्रीय धोरणामध्ये महर्षीस सुधारणा कराव्या छागस्या, कारण, सत्य, न्याय, ब

विवेक ज्ञांस जें विपरीत वाटेल त्याचा स्वीकार न करणें हा बाह्यसमाजाचा कटाक्ष आहे. आजच्या काळाला सत्य, न्याय, प्रेम, विवेक, पावित्रय, सदाचार, भक्ति ह्यांस प्राधान्य देऊन ईश्वराचें पितत्व व मातत्व व मनष्याचें भ्रातत्व प्रतिपादणारा धर्म हवा आहे. आणि हेंच कार्य आमचा प्रार्थनासमाज येथें व राजा राममोहन यांचा बाह्यसमाज बंगाल व इतर प्रांतीं करीत आहे. आतां आपला देश उन्नत दर्शस कोणत्या उपायांचें अवलंबन केल्यानें पोंचेल असा प्रश्न वारंबार विचार-ण्यांत येतो. त्याला माझे एकच व निश्चित असे जें उत्तर आहे तें हे की. आपल्या लोकांच्या जीलावर सर्व कांहीं अवलंबन आहे. सत्य. न्याय, प्रेम, सदाचार खांच्या-विषयीं प्रेम जितकें आचरणांत दिसन येईल त्या प्रमाणानें आमचें शील बनेल. त्याच-प्रमाणे मान्यो अजी दह श्रद्धा आहे कीं. सामाजिक उन्नतीवांचन राजकीय उन्नति व्यर्थ आहे. तसेंच आपल्या अंतःकरणांत परमेश्वराविषयीं निष्ठा व स्वकर्तव्य-जागृति झाल्यावांचन कोणतीही कार्ये आपल्या हातन नीट रीतीने होणार नाहींत. बाह्य व प्रार्थनासमाज उया धर्मतत्त्वांचा परस्कार करीत आहेत ती अधीं आहेत की त्यांच्या योगें कर्तव्यजागृति होते. ही तत्त्वें कोणत्याही दिशेनें होणाऱ्या प्रग-तीस अवरोध करणारीं नाहीत: व जोंपर्यंत वरील सत्य. न्याय इ० तत्त्वानरोधें उन्नति होत आहे तोंपर्यंत ती ह्या धर्मास बाधक व्हावयाची नाहीं. म्हणन देशाच्या उद्धारासाठी ह्या धर्मतत्त्वांचा जितका अधिक प्रसार होईल तितका हवा आहे. धर्म-प्रचाराचे दोन मार्ग आहेत. एक तरवारीच्या साहाय्याने व दूसरा लोकांची मने वळवन. दसऱ्या मार्गाचें बौद्धधर्मानयायांनी अनसरण केल्यामळें एके काळीं तो सर्वञ्र पसरला होताच. त्याच मार्गाचें आपस्यालाही कालमानानुसार अनुसरण करावयाचें आहे. त्यासाठी स्वार्थाचा त्याग करून धर्मप्रसाराचें कार्य करणारी माणसें आतां पढ़ें आली पाहिजेत. " हा संभारंम झाल्यानंतर इमारतीच्या कामास सहवात झाली. प्रथमतः दोन मजली इमारत उठविष्याचा शेट दामोदरदास यांचा विचार होता. परंतु नंतर आणखी एक मजला उभारून त्याच्या अध्या भागांत एक खोली व अर्घ्या भागांत उघडी गची करण्याचें त्यांनीं ठरविलें. अज्ञा प्रकारें ही संदर इमारत तयार झाल्यानंतर १९०४ साली समाजाच्या ३७ व्या वार्षिककोत्सवामध्ये ता. १२ मार्च रोजी तिचा प्रवेश समारंभ न्या. मू. नारायणराव चंदावरकर बांच्या अध्यक्षतेखाली झाला. समारंभास येणाऱ्या मंडळीची बसावयाची ब्यवस्था आश्रमाच्या तिसऱ्या मजल्यावरच केळी होती. समारंभास बरीच मंडळी हजर होती. प्रथम प्रसंगास अनुरूप सशी दोन पर्ये म्हटस्यानंतर

अध्यक्ष न्या. मृ. नारायणराव चंदावरकरांनी प्रार्थना केली. नंतर ते म्हणाले की, "ही सुंदर इमारत आपले बंधु शेट दामोदरदास यांच्या औदार्याचें फळ आहे. ह्या इमारतीला एकंदर पंघरा हजार रुपये खर्च झाला आहे. दोन मजल्यांच्या वर एक शांत निवांत जागा असावी असे वाटन त्यांनी एक मजला वर चढविला: अर्थात त्यामुळें इमारतीचा खर्चही वाढला. तो सर्व त्यांनी मोठ्या आनंदानें केला व वर इमारतीच्या दागदुजीसाठीं तीन हजार रुपयांच्या नोटा त्यांनी समाजाच्या स्वाधीन करण्याचे ठरविले आहे. तीस वर्षांपूर्वी जेव्हां आपस्या मंदिराचा पाया घातला त्या वेळी समाजाशी कोणत्याही रीतीचा संबंध नसणाऱ्या लोकांनी, एवढंच नव्हे तर समाजाशी सहानुभृति नसणाऱ्या लोकांनीही मंदिराच्या फंडास मदत केलेली मला आठवते. पाया घालण्याच्या वेळी समारंभास जे हजर होते त्यांपैकी आतां बहुतेक सर्व परलोकी गेले आहेत. एकच गृहस्थ, आपले सन्मान्य बंध वासुदेवराव नवरंगे. हयात आहेत. परंतु प्रकृतीस स्वास्थ्य नसल्यामुळें ते आज हजर नाहीत, त्यावेळी रा. रा. नारायणराव परमानंदांसारखे ग्रहस्य पढारी होते व ते आपापल्या समजतीप्रमाणें धर्माची वाढ होण्यासाठीं प्रयत्न करीत होते हें जाणून अगरी विरुद्ध मतांच्या लोकांनीही आपल्याला मदत केली. आज तसाच आश्रय आपल्याला मिळेल की नाही ने सांगतां येत नाही \* ह्या दशीने पहातां आपल्या-पैकी एका उदार क्लीच्या बंधंनी ही संदर इमारत बांधन आपल्या हवाली केली ही फार अभिमानाची व आनंदाची गोष्ट होय. अशा प्रकारच्या इमारतीची आप-ल्याला फार आवज्यकता होती. आपलें मिशन काम दिवसेंदिवस वादण्याचा हा काळ आहे. सध्यांच दोन मिशनरी आपळें काम करीत आहेत. परंत बाहेरगांवां-हुन समाजाचे मिशनरी व इतर पाहणे आले म्हणजे त्यांच्या उतरण्याची व्यवस्था करणें मोठें अडचणीचें वाटे. आतां ती गैरसोय दूर झाली आहे. पंडित शिवनाथ शास्त्री ह्यांच्यासारखे प्रचारक येथें येऊन राहिले म्हणजे त्यांच्या सहवासांत रहा-वयास मिळणें हा एक मोठा अधिकारच आहे असें मी समजतों. आणि अज्ञा प्रकार चें आश्रमस्थान असल्यानें तें सर्वास सोडस्कर होणार आहे. म्हणन इंश्वरी प्रेरणेनें आपल्या सन्मान्य बंधुंनीं आपल्याला ही जी देणगी दिली आहे तिचा आपस्या हातून सद्पयोग होवो अशी माझो परमेश्वरापाशी प्रार्थना आहे."

<sup>\*</sup> ह्याच अनुभवाची पुनराइति राममोहन स्कूलसाठी मंदिरावर एक मजलाः वर चढविष्याचे काम चाल असतांना झालो हें लक्ष्यांत ठेवण्यासारखें आहे.

राममोहन आश्रम समाजाच्या हुनाठी करितांना होट दामोदरदास ह्यांनी कांही अटी घातल्या होत्या; प्रत्येक मजल्याचा कोणत्या रीतीने उपयोग कराव-याचा ह्याविषयी त्या अटी होत्या. परंतु आतां सर्व इमारतीत राममोहन शाळा भरविष्यांत येत आहे. समाजाने कांही नवीन कार्य गुरू केल्यास त्यासाठी इमा-रतीचा उपयोग क्रष्याची मुभा होट दामोदरदास ह्यांनी ठेविठी आहे. तीस अनुसरून हुन्नी तळमजळा व वरीळ दोन मजळे राममोहन स्कूळच्या ताब्यांत असून, अगदी वरच्या मजल्यावर समाजाचे धर्मप्रचारक डॉ. चिटणीस हे रहात. असतात.

# पंढरपुर येथील बालहत्याप्रतिबंधक गृह.

(The Foundling Home, Pandharpur).

महाराष्ट्रामध्यें ज्या कित्येक संस्था आपलें योजिलेलें काम बिनबोभाट पण निग्रहपूर्वक करीत आहेत. त्यांपैकीच पंढरपुर येथील बालहत्याप्रतिबंधक गृह ही संस्था आहे. ही संस्था पंढरपूर येथे असन तिची सर्व व्यवस्था मंबईच्या प्रार्थना-समाजाच्या वतीने होत असते हें सर्वास आता माहित झालें आहे. ह्या संस्थेनें स्वरूप काय आहे. ती जें कार्य करीत आहे स्याचें महत्त्व किती आहे व महारा-ष्टानें ह्यापासन कोणता बोध घेणें अगत्याचें आहे ह्याविषयीं अल्प विवेचन करा-वयाचं आहे.

आपल्या इलाख्यांत बालहत्या किती होत असते त्याची माहिती सर्वांस असणें शक्य नाहीं, मंबईसारख्या बकाली वस्तीच्या ठिकाणीं चौपाटोवरील वाळंत. रस्त्याच्या गटारांच्या नाल्यांत. कचरा टाकण्याच्या गाडीत. भर रस्त्यावर. मेलेलें अगर नुकांच जनमहेलें, मूल सांपडल्याची बातमी आपण वर्तमानपत्रांतन वाचली, म्हणजे आपल्याला त्याचें कांहीं विशेष वाटत नाहीं. कोर्टामध्यें खटला आला व कांहीं कमी अधिक माहिती प्रसिद्ध झाली म्हणजे ह्या विषयाकडे नव्हे. पण त्या त्या खटल्याकडे थोडें बहत लक्ष्य जातें. तथापि मुंबईसारख्या शहरा-पेक्षांही तीर्थांच्या ठिकाणी अशा प्रकारच्या अर्भकांची हत्या अधिक होत असते असा सर्वत्र अनुभव आहे. ज्या ज्ञातीत विधवाविवाहाची चाल नाहीं. जातीतील गतभर्तकांस दुर्मार्गास प्रयूत्त करणारे कामांघ पुरुष सर्व ठिकाणी आढळतात. कित्येक वेळां विवाहाची आशा दाखवन भावड्या बायांस स्वार्थी व दराचरणी पहच अंतीं फशीं पाडतात व त्यांचें पाऊल वांकडें पडतें: त्यांचें पाप उघडकीस आलें कीं त्या लोकनिंदित होतात, त्यांस खड्यासारखें वेंचून काढण्यांत येतें व निदान अशा एकाया स्त्रीइतकाच पापी जो पुरुष तो उजळ माध्याने समाजांत वावरत असतो. पतित बाईस संतती होण्याची वेळ आली म्हणजे तिजवर दुर्धर प्रसंग ओहवती: गर्भपात करण्यासाठी नाना प्रकारचे मूर्खपणाचे उपाय योजिले जातात; त्यांयोगें शरीराची हानि होते; हा दुष्ट हेत्र साध्य होत नाहीं व शेवटीं केवळ अब राख-ण्यासाठी अशा बाया बालहस्या करण्यास प्रवृत्त होतात. अशी होणारी बालहस्या तरी जितको टाळवेल तितकी टाळावी हा पंढरपर येथील बालहस्याप्रतिबंधक गृहाना हेत आहे. ही संस्था जिल्ह्याची अगर मोठ्या वस्तीची दूसरी ठिकाणें सोडन पंढरपर येथेंच कां स्थापण्यांत आली असा प्रश्न कधीं कधीं विचारण्यांत येतो. त्याचे उत्तर असे आहे. पंढरपूर हैं एक महाराष्ट्रांतील फार मोठें व अति पवित्र असे मानिलेलें तीर्थक्षेत्र आहे. स्यामुळें तें भाविक जनांच्या अत्यंत आदरास पात्र झालेलें आहे. दरवर्षी विशेषतः आषाद्यी कार्तिको एकादशीच्या दिवशीं महाराष्ट्रांतीलच केवळ नव्हे. तर द्रद्रच्या प्रदेशी रहाणाऱ्या यात्रेकरूंचे थवेच्या थवे अनेक प्रकारच्या हालअपेष्टा सहन करून येथे येतात हें पाहन त्यांची उत्कट श्रद्धा प्रत्ययास येते. परंत क्षेत्राच्या ठिकाणी अनेक अनिष्ट प्रकारांस उत्तेजन मिळतें हा जो नित्याचा अनुभव तो पंढरपरीही येतो: एवढेंच केवळ नव्हे. तर ह्या ठिकाणी एका विशेष प्रकारच्या पापकृत्यास फार वर्षांपासन पूर्ण अवसर मिळत असला पाहिजे असा अनभव १८७५ साली पंढरपरास मन्सफ असतांना रा. ब. लालशंकर उमियाशंकर यांस आला. ह्या शहरी संकटांत सांपडलेल्या ख्रिया गांवांतील कोही दराविक लोकांच्या घरी बाळंतपणासाठी राहतात व बाळंत झार्यावर मल बाळवंटांत अगर दसऱ्या कोठें तरी अहचणीच्या जागी जिवंत अगर मेलेलें टाकन चालस्या होतात असें स्यांनी ऐकिलें होतें. कथीं कथीं ही परोपकारी माणसें बायांपाशीं असेल नसेल तें सर्व द्रव्य. दागिने व कपडे हिरावन घेतात व त्यांस घराबाहेर स्नावन देतात अशाही बातस्या त्यांच्या कानांबर येत असत. एके दिवशी संध्याकाळी आपल्या नित्याच्या वहिवाटीस अनुसहन ते चंद्रभागेच्या बाळबंटामध्यें सहल करीत असतांना त्यांस कांहीं एका मऊ पदार्थाची ठेंच लागली. म्हणून खाली बळून पहातात तों कापडांत गुंडाळलेलें तें एक जिवंत मल असे त्यांस आढळले ! त्या बालकास त्यांनी आपल्या स्वतःच्या घरी नेलें व रयाची त्यांच्या पत्नीनें योग्य प्रकारें जोपासना केली. ऐकींव बातमी प्रत्यक्ष अनु-भावानें खरी ठरल्यावर लालशंकरभाई वें लक्ष ह्या विषयाकडे विशेष लागकें व अज्ञा अर्भकांच्या प्राणरक्षणासाठी काय तजवीज करितां येडेल हा प्रश्न स्यांच्या-पढ़ें उभा राहिला, लोकांना आपला विचार कळवावयाचा. पैशासंबंधाने लोकांस विनंतिपत्रें पाठवावयाची व नंतर संस्था काढावयाची तर त्यांत कालक्षेप होणार हें लक्षांत घेऊन लालशंकरभाइनी आपल्या कांही निकटच्या मित्रांच्या साहाय्याने बाहेर सांपडणाऱ्या मुलांचे प्राण बांचविष्यासाठी एक लहानशी संस्था काढिली. हाच बाळहत्याप्रतिबंधक गृहाचा उपक्रम. परंत एवडपाने हा प्रश्न निकालांत निषत नन्द्रता. बाहेर सांपडकेल्या मुखांच्या जोपासनेची ही स्यवस्था झाळी:

परंतु जी मुळे बाहेर दिसत नाहीत व मृत्युमुखी पडतात, अगर ज्यांची बाह होण्यापूर्वीच निराळ्या प्रकारची व्यवस्था होते. स्यांचेसंबंधाने काय उपाययो-जना करावी हा प्रश्न पढें येतांच त्याचें स्वरूप किती विस्तीणें आहे त्याची लाल-शंकर ह्यांस ताबडतोब कल्पना झाली. म्हणजे रस्त्यांत किंवा अन्य ठिकाणी मापडलेल्या अभेकांचे प्राण वांचवावयाचे. तर त्यांच्या मातांचाही तपास लाविला पाहिजे. नाहींतर ह्या अर्भकांचे प्राणिह वांचविणे फार अवघड जातें. त्याचप्रमाणें ज्यात्रमाणें मल जन्मल्यानंतर त्याची जीपासना होणें जरूर आहे त्याचप्रमाणें त्याच्यापूर्वी बालकांच्या मातांची जोपासना होणें जरूर आहे. अब्रच्या बचावा-मारी प्रथम भलत्यासलत्या उपायांची योजना झाल्याने भावी मातांची प्रकृति हांसळते. ते उपाय व्यर्थ गेले म्हणजे काळजीने त्या अर्धमेल्या होतात. अशा स्थितीत झालेली प्रसति आणि नंतर सांपडलेली मुले दुबळी असली तर त्यांत आधर्य मानण्यासारखी कांही गोष्ट नव्हे. यासाठी अर्भकांचे प्राण जर वांचवाव-याचे तर त्यांच्या मातांचीही जोपासना बाळंतपणाच्या आधीपामन योग्य प्रकारें होणें जरूर आहे असें त्यांस आढळून आलें. शिवाय, खुह पंढरपूर शहरा-सारख्या ठिकाणी अवस्या वचावासाठी येणाऱ्या बायांवर कशा आपत्ति येतात हें वर दाखविलं आहेचे. हें सर्व टाळण्यासाठी अशा असहाय स्थितीत असलेल्या क्षियांच्या प्रमतीची व्यवस्था करून कांडी दिवस त्यांस आपल्याच देखरे-खीखाली ठेवून त्यांची व त्यांच्या बालकांची जोपासना करण्यासाठी एक सुति-काग्रह स्थापण्याची आवश्यकता त्यांस भासूं लागली, रानावनांत, रस्त्यांत, वाळवं-टांत, निवडंगाच्या दाट काट्यांत, पाण्याच्या नाल्याच्या बाजला, गटारांत, शीच-कपांत किंवा उधच्या मैदानांत मुरुं सांपडल्यानंतर त्यांच्या प्राणस्क्षणासाठी नाना प्रकारच्या उपाययोजना करण्यापेक्षां त्यांच्या भावी मातांसच प्रसतीपूर्वी ह्या गृहांत ठेविल्याने बालहरयेचे व प्रस्तीनंतरच्या मृत्यूचे प्रमाण कमी होईल असे वादन प्रसितगृहाची स्थापना करण्यांत आली. सन १८७९ पर्यंत रा. ब. लाल-शंकर व त्यांचे मित्र डाक्टर नारायण अनंत दांडेकर ह्यांनी ही संस्था चाल-विली. त्यानंतर १८८१ जनपर्यंत ती एक स्थानिक कमिटी चालबीत होती व त्यांस सहाय करण्यास रा. रा. गणेश रघुनाथ करकरे ह्यांस नेमिलें होतें. ही संस्था १८८१ साली मुंबईच्या प्रार्थना समाजाच्या ह्वाली केली गेली व आज-पर्यंत मंबईचा प्रार्थना समाजच तिची सर्व व्यवस्था पहात आहे.

बालहत्याप्रतिवंधक गृहाच्या एकंदर व्यवस्थेवा प्रश्न फार नाजूक आहे, तितकाच तो फार व्यापक आहे. हैं गृह अनीतीला उत्तेचन देतें असे कोली

महरलं तरी तें निमृट्यणे ऐकृत घेकत, आपल्या समोरचें काम व्यवस्थापकांस पहांचें लगतें. पंदरपुरास एक बालहत्याप्रतिबंधक गृह आहे, पण सर्वत्र जी तुक-तींच जन्मलेली मुले संपदतात व बालहत्या होतात, त्यादेखील पंदरपुरास एक गृह आहे म्हणूनच की काय ? त्याचप्रमाणें, खुद पंदरपुर शहरी हें गृह नव्हतें त्याच्या पूर्वीपासून शहरातील निरातराल्या भागांत राहून बाया ज्या प्रसूत होत होत्या, आणि अद्यापिह होत आहेत, त्यांचेबहल आक्षेपकांस कोही उत्तर देतां येतें काय ? ह्यासाठींच हा प्रश्न फार नाज्क आहे असे आम्ही म्हणतों. तसेंच पुष्कळ वेळां चालकांच्यापुढें आणखी एक नवीनच प्रश्न येकन उभा राहतो. अर्थात् हा प्रश्न म्हणजें अनाथ लियांचा होय.

अनाथ स्त्रीगृह. (Home for the Homeless)

पुष्कळ वेळां असे होतें की. कित्येक बायांना कोणी तरी आणून पंढरपुरांत सोडतें: गृहाकडे आणून अधिकाऱ्यांच्या हवालींही करण्यास ते धजत नाहींत. अज्ञा बाया विचारपस करीत क्या तरी येऊन गृहांत दाखल होतात. कोणी त्यांस गृहाजवळ आणनही सोहतात. जागा असली तर अधिकारी स्यांस फकट दाखल करून घेतात. परंत प्रसतीनंतर त्यांस कोठें जावयास स्थळ नसतें. त्यांना ह्या स्थितीत आणणारांस आतां त्यांची जरूरी नसते. त्यांचे आप स्वकीय त्यांस मत समजतात व त्यांचा पत्ता जरी चालकांस लागला, तरी अशा क्षियांस परत ध्यावयास कोणी तयार नसतें ! आईबाप, बंधु, इतर अगदी निकटचे आप्त स्वकीय त्यांजवर बहिष्कार घालतात. मूळच्या घराचा पत्ता बहुतकरून मिळत नाहीं. मिळाला तरी स्याचा कांही उपयोग होत नाहीं. अशा स्थितींत ना घर ना दार, ना जबळ पैसा अडका, अशी त्यांची स्थिति होते व पढें काय करावें हैं त्यांस सचत नाहीं. चालकांस ही नवीनच काळजी उत्पन्न होते. ह्या खियांपैकी कित्येक मध्यम वर्गातील असतात. मग ज्यांना कोठें जावयास ठिकाणच नाहीं त्यांस येथेंच ठेवण्यांत येतें. कारण त्यांस तरेंच बाहेर जाऊं दिल्यास उघडपणें दुर्मागीला त्या कागण्याचा संभव असतो. येथें त्यांना सन्मार्गाला लावण्यासाठीं शक्य तो खटवट कर-म्यांत येते. प्रथम ज्यांस लिहावयास व वाचावयास येत नसतें स्यांस तें शिक्षविण्यांत बेतें. त्यांचें लक्ष्य संस्थेच्या कामाकडे लागावें अशी योजना होते. त्यांच्या कानां-बर देवधर्माच्या गोष्टी जाण्याची व्यवस्था होते. त्यांस एकत्र कहन भजन होतें. सारांश. मागील प्रसंगाची कोणत्याही प्रकारें आठवण न देतां त्यांस सधारण्याचे अयस्य होतात. त्यांच्यापैकी कोणास पुरुहा संसारांत पढव्याची इच्छा असल्यास.

योग्य संधि येतांच, त्यांचे विवाह जुळविले जातात. अचा कित्येक क्रियांचे विवाह झाले असून, आज त्या आनंदांनें आपळा संसार करीत आहेत. ह्या माहितीवरून ह्या निराश्रित स्रीग्रहाच्याद्वारें किती उपयुक्त कार्य होत आहे त्यांची कल्पना होईल.

### शिक्षा झालेल्या स्त्रिया-

वरील गृहाच्या द्वारें दुसरें एक उपयुक्त कार्य होत असतें. बालहरयेचे पुष्कळ खटले कोटांमध्यें येऊन आरोपाची शाबिती झाल्यावर बायांस शिक्षा होत असते. अशा क्रियांना इतर कैवांत्रमाणें न मानतो त्यांस सुआरण्यास अवसर असावा म्हणून अशा क्रियांना आप्नेया ताव्यांत दिल्यास ह्या दिशेने आम्ही प्रयत्न करण्यास तयार आहों असे सुंबईच्या प्रार्थना समाजानें सरकारका कळविळे. सरकारनें ही समाजाची विनंति मान्य केळी व नव्या कायद्यानुसार केळेल्या नियमान्वयें सुंबई सरकार ज्या क्रियांना संस्कारकें पाठिवेतें त्यांस अनाथ क्रीगृहांत दाखळ करण्यांत येतें. १९२४-२५ साळीं सरकारनें शिक्षा झाळेल्या चार क्रियांस व १९२५-२६ साळीं पांच क्रियांस सरकारनें शिक्षा झाळेल्या चार क्रियांस व १९२५-२६ साळीं पांच क्रियांस सरकारनें शिक्षा झाळेल्या चार क्रियांस सरकारनें शिक्षा झाळेल्या चार क्रियांस व १९२५-२६ साळीं पांच क्रियांस सरकारनें शिक्षा हाळेल्या करें करीत आहे. त्यांची कल्यना होईक.

### गृहाची एकंदर व्यवस्था.

भातां येथं येणाऱ्या जियांची व्यवस्था साधारणपणं कोणत्या घोरणावर ठेविली जात आहे, मुलांची जोपासना कशी होत आहे; त्यांच्या दुधाची व्यवस्था कशी आहे व संस्थेचे नियम काय आहेत त्यांची येथं कल्पना करून देणें अगत्यांचें आहे. त्यांच्या योगें हैं काम किती बाढलें आहे व किती अमपूर्वक त्यांची व्यवस्था होत आहे तें वाचकांच्या ध्यानांत येईल. बालहत्याप्रतिबंधकरृद्ध ह्या संस्थेंत १९२३-२४ साली १२०, १९२४-२५ साली १२२ व १९२५-२६ साली १२२ वायांना प्रमुतीसाठी दाखल करण्यांत आलें. ह्या १२२ पैकी १०५ विधवा होत्या, १२ नवऱ्यांनें सोढलेल्या होत्या; आणि ५ अविवाहित होत्या. १२२ पैकी फक्त ३८ जियांना लिहितांवाचतां येत होतें. एवडवा जिया बेतात तरी कोटून असा प्रश्न नेहमी लोकांपुढें येतो. गतवर्षी पुढीक ठिकाणांहून ह्या यहांत दाखल होण्यासाठी जिया आस्था:——

सुंबई, पुणें, ठाणें, खानदेश, वन्हाङ, निह्मामप्रांत, अहमदनगर, सातारा, रत्नागिरी, नाशिक, मध्यप्रांत, काठेवाङ, मिरज, सांगळी, जमखिंडी, अहमदा-बाद, जोधपूर, कच्छ, कुळाबा, धारवाङ, बेळगांव इ०.

त्यांची जातवारी संख्येच्या प्रमाणावर अशी पडतेः---

ब्राह्मण, मराठा, गुजराथी, चितोड वाणी, मारवाडी, रजपूत, सोनार, कोमटी, माळी, खन्नी, प्रभू, जैन, धनगर, कासार, लोहार, ठाकूर इ० इ०. पूर्वी बालहत्या-प्रतिबंधकगृह व अनाथ बालकाश्रम यांची व्यवस्था पहाण्यासाठी एक खात्रीचा गृहस्थ नेमला जात असे. डाक्टरीच्या कामासंबंधानें जी कांहीं मदत लागेल ती पंढरपर वेशोल डाक्टर देत असत. पण त्यांचा व्यवस्थेशी फारसा \* संबंध नसे. आतां तेथें एम. बी. बी. एस. ची परीक्षा पास झालेले एक गृहस्थ सर्व व्यवस्था मोठ्या दक्षतेनें व उत्साहानें पहात आहेत. पष्कळ वर्षे श्री. सावित्रीबाई कामत ह्यांनी समाजापासन कांहींही वेतन न घेतां मेटनचें व मिडवाईफचें काम समाजाचें काम म्हणून केलें. सध्यां अनाथ बालकाश्रमामध्येंच जी लहानाची मोठी झाली. ह्या संस्थेनेंच जिच्या सर्व शिक्षणाचा भार उचिलला अशो आम वीच एक मुलगी नसे व मिडवाईफ होऊन तेथील मेट्नचें व इतर कामें पहात आहे. तिच्या हाताखाली १० दाया असन, शिवाय ३५ बाया संस्थेची निरनिराळी कामें करीत आहेत. पूर्वी मुख्य इमारतीच्या एका खिडकीमध्यें एक पाळणा ठेविला होता. कोणोही बाहेरून मूल आणून ठेविलें की त्यास आंत घेऊन त्याचें प्राणरक्षण करून पढील जोपासना करण्याचें काम संस्थेवर पडे. परंत आतां मलांची संख्या वाढल्यामळें आणि जागाही पुरेशी नसल्यामुळें बाहेरून येणाऱ्या मुलांस जागा असली तरच दावल केलें जातें

## मुळांचे दूध.

मुलांना त्यांच्या मातांचेंच दूध मिळणें अगत्याचें आहे, म्हणून बायांना त्यांचे बाळंतपणानंतर दोन महिने आश्रमांत ठेविलें जातें. त्यानंतर मातांचें दूध मिळणें

<sup>\*</sup> फारसा असें म्हणण्याचें कारण असें कीं, पुष्कळ वर्षें समाजाकडून जागच्या जागी देखरेख करण्यासाठी दरसाल एक स्थानिक कमिटी नेमण्यांत येत असे. तींत डाक्टर एक समासद असत. परंतु अनुभवान्ती ह्या कमिटीपासून फाय-बाच्या ऐवजी एकंदरीनें त्रास होण्याचा सेमव अधिक दिस्ं लगस्यामुळें आतां ही कमिटी नेमण्यांत येत नाही.

प्रा. इ.—१३

शक्य नसतें; म्हणून दूध असणाऱ्या दाया मिळविष्याचा प्रथम प्रयंत केळा जातो. पंढरपूर हें छहानसेंच शहर असल्यासुळें अशा दाया जितक्या हृश्या अस-तात तितक्या मिळत नाहीत. ज्या मिळतात त्याही सर्व छश्य सुलांकडे देणाऱ्या असतातच असें नाही. त्यासुळें गाईचें दूध व ग्लॅक्सो यांचा उपयोग करणें आग पढतें. बाटल्यांतून मुलांस दूध पाजावयाचें म्हणजे स्वच्छतेसंबंधानें फार काळजी ध्यावी लागते. शक्य तेवढी काळजी धेऊन ठरलेल्या वेळी बाटल्या स्वच्छ ठेवून, योग्य देखरेखीखाळीं, मुलांस दूध पाजण्यांत येतें; आणि ह्याविषयीं सोलापूर येथील सिव्हिल सर्जनसाहेबांची खात्री झालेळी आहे. ही एकच गोष्ट आश्रमाचे मेडिकल आफिसर, मेटून व त्यांच्या हाताखालील मंडळी हें काम असंयत दक्षतेंचें करीत असतात हैं तिवह करावयास पुरेशी आहे. शिवाय मोळ्या तोंडाच्या बाटल्या मुहाम आणिल्या जातात. ह्या बाटल्या सहल स्वच्छ करिता येतात.

गळक्सो सर्व मुळांसाटी वापरणें फार खर्चांचें आहे. तथापि निह्माय म्हणून पुष्कळ खर्च कहन मुळांची जोपासना करण्याच्या 'कामी गळाक्सो वापरळा जात आहे. डाक्टरांची एकंदर व्यवस्था, अमंकांसंबंधानें घेतळी जाणारी काळजी ह्यायोगे गृत्यूचें प्रमाण पुष्कळ कमी झालेळें आहे. १९२४-१९२५ अखेरच्या आंकच्यावहल हजारी १९८ व १९२५-१६ च्या आंकच्यावहल हजारी १८६ पडळें, पूर्वाच्या मानानें हें मृत्युप्रमाण फारच कमी आहे. पुष्कळ मुळे जन्मतः अगरी इत्यो प्राचे के कमी असतात. प्रसूति होण्यापूर्वी औषयें वगैरे घळन गर्भ पाहून टाकण्याच्या झालेल्या सर्व प्रयत्नांमुळें तो पुढें रोगट निप-जतात. कथीं कथीं मुळे दाखल होण्यापूर्वी कोही तासच्यातास रस्त्यावर पडळेळीं असतात. त्यामुळें थंडीवारा व उपास ह्यांचाही त्यांच्या प्रकृतीवर परिणाम होतो.

प्रसृतिगृहाचे नियम.

 श वायांचें चुकून वांकडें पाऊल पडळें असून त्या अडचणींत असतीळ त्यांस प्रसूतीकरितां या गृहांत घेतळें जाईल.

२ प्रवेश को रु. ५, पोटगी खर्च १५ रु., बुरणीवहल रु. २, देणगी सातर रु. २५ इतका खर्च यावा लागेल. ही रक्षम आगाजन दिली पाहिजे. पहिल्या महिन्यावहल एकंदर रु. ४५ भरावे लागतील. पहिल्या महिन्याच्या औत जरी आई गेली तरी महिन्याचा भरपूर आकार घेतला जाईल. त्यापुढें मात्र जितके दिवस ती राहील तितक्याच दिवसांची पोटगी यावी लागेल.

३ बाळंत झाल्यावर दोन महिने मुलास सांभाळण्यास राहावें छागेल.

४ वरील खर्च देण्याची ज्या बाईची शक्ति नवेल तिलाही या गृहांत चेतलें जाईल, पण तिला बाळतपणाचे पूर्वीचे दिवस व बाळतपणानंतर ९ महिने गृहांतच युपरिटेंडेंट सांगतील तीं कार्ने करून राहार्वे लागेल.

५ वरील दोन्ही अटी कबूल नसल्यास तिने बाहेर कोठें तरी बालंत होऊन -दोन महिन्यांचें मूल आणून दिलें असतां आश्रमांत जागा असेल त्याप्रमाणें तें फ़कट पेण्यांत येईल.

६ ऐपतबाल्याचे मूळ ग्रहांत प्यावयाचे असल्यास त्याबहळ निदान २०० रुपये फी बाबी लागेल.

७ येथील बायांस रोज दोन्ही वेळां साधें जेवण म्हणजे, वरण, भात, भाजी, आमटी अयर कढी, चटणी, लोणचें अगर पापड, जोंघळ्याची अगर बाजरीची -भाकरी, तूप, ताक व दोन वेळां चहा मिळेल. याशिवाय कोणास दूघ हवें असेल तर तें त्यांस गृहाकडून मिळेल, पण त्याचा आकार निराळा यावा लागेल.

८ बाईजबळ ताट, वाटी, तपेळी व कांडी ऊबदार कपडे इतकें सामान असळें पाहिजे. निराश्रित बायांस तें गृहांत मिळेळ.

 एकदां आंत आलेल्या बाईस, गृह कायमचें सोडीपर्यंत कोणस्याही सबबीवर शहरांत अगर अन्यत्र ठिकाणी जाऊं दिलें जाणार नाहीं.

१० एखाबा बाईच्या मनातून आपळं स्वतःचें मूल आपल्यावरोवर न्यावयाचें असेल तर गृह सोडते वेळी तिला तसें करतां येईल. पण गृह सोडल्यानंतर आपळें मूल जर तिला हवें असळें तर तिनें सुपिटेंडेंट ह्यांच्या तफें सुंबई प्रायं-नासमाजाची परवानगी सिळविली पाहिजे.

११ पत्रव्यवहार सुपरिटेंडेंट तर्फे केला पाहिजे.

१२ एकावा बाईच्या नादानें दुसरी बाई बिघडण्याचा जर संभव असला तर तिला तत्क्षणीं बाहेर घालवून दिलें जाईल.

१३ बायांची अबू राखण्याकरिता त्यांची व मुलांसंबंधी सर्व माहिती ग्रप्त राखण्यांत येईल आणि मेट्रन खेरीज कोण।स्तृही बायांच्या खोर्लीत जातां येणार नाहीं.

१४ ज्या ज्या वेळी कोणत्याही स्नीस कांही माहिती वगैरे सांगण्याची असेख स्या त्या वेळी सुपरिटेंबेंट हे मेट्नच्या समक्ष विचारतील अगर सांगतील.

वरील सबै हकीकतीवरून बालहत्याप्रतिबंधक गृहकार्याची वाचकांस कल्पना होडेल. ह्या बाबतीत हिंदु समाजाची खरोखर स्थिति खालावलेली आहे याची लोकांस कल्पना नाहीं, एकदां एक बार्ड सध्य प्रांतांतन भर उन्हाळ्याच्या दिव-सांत पार्यी प्रवास करीन आपल्या अब्रुचा बचाव करण्यासाठी पंढरपुरास आली, त्यावेळी बालन बालन तिचे पाय संजले होते व भेगा पड़न रक्त वाहं लागलें होतें ! अज्ञा बाईला वाटखर्चासाठीही पैसा न परविणाऱ्या इसमाचें वर्णन कोठल्या भाषेने करावें ? त्याचप्रमाणें अद्रेचाळीस वर्षांच्या जन्मांघ बाईवर ह्या गृहासध्ये येण्याचा प्रसंग ज्या समाजांतील एक मनुष्य भाणतो त्या समाजाला बालहत्यापतिबंधक गृह अनीतीस उत्तेजन देतें असे म्हणतां येतें काय ? अशा प्रकारच्या संस्था असण्याची आवश्यकता भासणे ही कोणत्याही समाजास भूषणा-स्पद गोष्ट नव्हे हें खरें; तथापि बालहत्याप्रतिवंध करणें व त्या अर्मकांचें संगो-पन कहन त्यांस वाढविणें हीं कार्यें अत्यंत पुण्यप्रदच होत. प्रार्थनासमाज चुकून बाईट पाऊल पडलेल्या बायांच्या सुधारणकीसाठी किती प्रयत्न करीत आहे व न्यांची योग्य प्रकारें काळजी घेऊन त्यांस सन्मागंवतीं करण्यासाठीं ज्या कांहीं योजना करीत आहे त्यांस यश येत आहे हें परमेश्वराच्या कृपेचें फळ होय व हैं कार्य देवाचं कार्य आहे अशाच भावनेने तें प्रार्थनासमाजानें आपल्याकडे घेतलें व इतकीं वर्षे चालविले आहे.

## पंढरपूर येथील

#### अनाथ बालकाश्रम

( The ORPHANAGE AT PANDHARPUR ).

सन १८७६-७७ साली महाराष्ट्रांत भयंकर दुष्काळ पडळा होता. आणि त्यांतत्त्या त्यांत सोलापूर व कलादगी जिल्ह्यांमध्यें अगदीं कहरच उडाला होता. सरकारनें दुष्काळी कामें मुरू केली होतीं, तीं अपुरी पडलीं होतीं; लोक अन्नान्न दशेस आल्यामुळें घरेंद रें सोडून जात होते व गांवच्यागांव ओसाड पडळे होते. अचा वेळी मुंबईस प्रार्थनाममाजानें वर्गणी जमवून सोलापूर व कलादगी जिल्ह्यांत निरनिराळ्या ठिकाणीं गरजवंतास अन्न व कपडे वांटण्याची व्यवस्था केली होती. रा. व. कल्याण सिताराम चित्रे ह्यांनी कलादगी शहरीं काम केले. ह्या गांचीं जेव्हां दुष्काळाचा कहर होता त्या वेळी चिजविकेलें अनहीं देण्याची व्यवस्था केली

होती. रा. रा. चित्रे आपल्या एका पत्रांत म्हणतात '' आतां विजिवेलेले अन देण्याचें बंद केलें आहे: कारण, बाहेरगांवचे लोक येथें येण्याचें बंद झालें. येथील रहिवासी अनाथ लोकांस सरकारी अन्नछत्रांत अन्न मिळत असे. कांडी वैदिक बाह्यणांस व संभावित कुटंबांस आठ दिवसांनीं दोन किंवा एक पायली धान्य कटंबाचें मान पाइन दिलें. वाटखर्चास रोख पैशाची पुष्कळ अनाथांस जरूर असल्यामळें. लांब जाण्याचें मान मनांत आणन प्रत्येक मनुष्यास दोन आण्यां-पासन १ हप्यापर्धत दिले. बायकांस लगहीं चोळ्या. प्रह्मांस घोतरें. मुलांस अंगरखे टोप्या, कांडी बायांस पायांतील चपल्या दिल्या. " ह्यावरून प्रार्थनासमाज वर्गणी जमवून दुष्काळप्रस्तांस मदत करण्यासाठी कोणत्या दिशेनें परगांनी काम करीत होता त्याची स्पष्ट कल्पना होते. सोलापुर जिल्ह्यांत प्रखर दश्कळ पडस्याचें आस्ट्री वर स्टटलेंच आहे व त्या दश्काळाच्या प्रखर स्वरूपाचें अल्प वर्णनहीं केलें आहे. हजारों बालकांचे आईबाप व जवळचे आप्र मत्यमखीं पहल्यामळें ती अनाथ झाली होतीं. दब्काळपीडित लोकांपैकी अज्ञान्त व पंग लोकांकरितां सरकार वें तालक्याच्या ठिकाणीं अन्नसत्रें उघडलीं होती. त्याप्रमाणे पंढरपर येथेंही एक मोठें अन्नसत्र होतें. ह्या सत्रांत मलेंही पुष्कळ होती. दुष्काळाचा तडाखा कमी होतांच सरकारने अन्नसन्ने बंद केली. मोठाली माणसे आपापल्या गांवी उद्योगधंद्याला गेली: पण आईबाप, आप्तस्वकीय नसळेली मलें निराधित होण्याची व अगदी उघडी पडण्याची वेळ आली. सरकार जो कोणी मागेल त्यास ही मुखें सढळ हातानें देऊं लागलें! त्यावेळी सबोध-पत्रिकेनें पढील उदार काढिले:---

Famine Orphans—The duty of providing for the orphans left by the ravages of a famine, we submit, is as imperative as that of preventing those ravages, and this duty has now devolved on those who have been relieving the distress caused by famine in our Presidency. But we regret to be informed that the orphans are being given away to any one who asks for them without any guarantee that they shall not be treated as semi-slaves. It is true we have just now no institutions which would at once take over

any number of such helpless children, and therefore it is the more necessary to support any efforts put forth in this direction. We learn that a committee has been formed by a theistic friend at Pandharpur to take care of the orphans, and the Bombay Prarthana Samaj and the Theistic Association are willing to work in the same direction if they are provided with a certain amount of funds to begin with. An application to this effect has been made to the Bombay Relief Committee, and we do not know if the Committee can dispose the money at their disposal more suitably. (Dec. 2-1877)

वर ज्यांचा उक्षेत्र केला आहे ते दसरे तिसरे गृहस्थ नसन प्रार्थनासमाजाचे सन्मान्य सभासद रा. ब. लालशंकर उमियाशंकर होत. ते कमिटीला अर्ज वगैरे करून थांबले नाहीत. मंबईच्या समाजाची मंडळी पैसे व धान्य गोळा करीत होतीच: परंत्र लालशंकर भाईनी दृष्काळपीडितांस सहाय करण्यासाठी धनधान्य मिळविण्यास सुरुवात केली. त्यांनी गुजराथेंतन एक लाख रुपये किमतीचें धान्य आणून " गरीब लोकांस किरकोळ, स्वस्तदरानें खऱ्या मापानें विकलें. तेणेंकरून हजारों मनुष्यांचे प्राण वांचले " (स. प.) आणि मग वर महदल्याप्रमाणें मोठीं माणसें गेली व मुळे वांटन वांटन बाकी राहिली ती सर्व छालशंकर भाईनी आपल्या ताच्यांत घेतली. " दृष्काळामध्यें ज्यांचे आईबाप वारले. किंवा ज्यांस सोइन गेले, अगर ज्यांची व आईवापांची चुकामक झाली, किंवा लोकांस देऊन देऊन जी मागे राहिली अशा बेवारशी मलांचा सांभाळ करण्याकरितां गहें स्थापन करण्याचा इरादा पुणे मुंबई वगैरेच्या ठिकाणच्या लोकांनी प्रदर्शित केला; परंतु रा. सा. लालशंकर याखेरीज दुसरे कोणाकडनही ह्या गरिबांची सोई साली नाहीं" (स.प.) आपल्या दशीसमोर असलेल्या मलांचें पढें काय होणार याची चिंता लालशंकर ह्यांस उत्पन्न झाली व अनाथबालकाश्रमाच्या स्थापनेची गोष्ट स्यांनी आपले मित्र डा. नारायण अनंत व त्या वैळचे मामलेदार रा. सा. आप्पाजी रावजी ह्यांजपाशीं काढिली व त्यांच्या अनुमतानें त्यांनीं ह्या कामास एकदम सहवात केली. मुलांच्या निर्वाहाकरितां पैसा, धान्य व कापड जमविष्याकरितां त्यांनी झदन यत्न

चालविला व येथील समाजाच्या मंडळीकडून त्याच प्रमाणे धनवान दयाळू व्यापारी लोकांकडून लालशंकर खांस चांगलें सहाय झालें. पंढरपूर येथील सत्रांतील सुलें स्यांनी आपल्या ताब्यांत घेतली व ह्या स्वतंत्र कामास १८७८ पासन प्रारंभ झाला. प्रारंभी समारें १५० मुळे होती. त्यांच्या रहाण्याची वगैरे सर्व व्यवस्था लालशंकर भाइनी उत्तम केली. " त्यांस खेळावयास घराजवळ मोठें पटांगण तयार केलें व तेथेंच एक तालीमखाना सरू केला. हीं मुलें नित्य सकाळ संध्याकाळीं ईशस्तवनपर अभेग गातात."\* लालशंकर भाई व त्यांचे सहाय्यक यांचा विचार आपल्या ताब्यांत असळेल्या मळांत आणखीही भर पडावी असा होता. त्यांनी वर्तमानपत्रांत जाहिराती देऊन व सरकारी अमलदारांस कळवन चोहोंकडची मुले गोळा केली. तीं समारें पांचसहाजें जमली । परंत ह्या मलांत उपासमारीमळें अगदी अशक्त झालेली व दखणेकरू मलेंच अधिक होती. ह्यामळें समारें निम्में मलें मरण पावली. त्याचप्रमाणें शेतीभाती नीट चालं लागल्यावर कित्येक मुलांचे आईबाप त्यांच्या शोधास येतांच त्यांस आपापली मुले ओळखावयास सांगून खात्री होतांच त्यांची मलें त्यांच्या ताह्यांत करण्यांत आली. बाकी राहिलेल्या मलांच्या शिक्षणाचा प्रश्न आतां लालशंकर यांच्या पढें आला. ह्यांपैकी जी वयानें मोठी होतीं त्यांस कांहीतरो धंग्राचं शिक्षण ग्रावें अशा हेत्नें सोलापुर येथील गिर-णीच्या व्यवस्थापकांस ह्या मुलांपैकी कांहीं मुलें निरनिराळी कामें शिकण्यासाठी घेण्याची विनंति केली. तो त्यांनी मान्य करितांच ४० मलें तेथें शिक्षणासाठीं पाठ-विली. तीं जोंपर्यंत शिकत होतीं व त्यांस आपला चरितार्थ चालवितां येत नव्हता तोंपर्यंत त्यांचा खर्च आश्रमानें चालविला. ह्यावेळी मि. फ्राय नांवाचे गृहस्थ सोलापरचे कलेक्टर होते. हे गहस्य फार कनवाळ होते. लालशंकर भाईकडन ह्या मुलांची हकीगत कळतांच ते मुलांविषयी बरीच काळजी घेऊं लागले. पढें वयांत आखेल्या मुलांच्या विवाहाचा प्रश्न जेव्हां निघाला तेव्हां गिरणीचे मालक शेट सरारजी गोकुळदास व कड़ेक्टर साहेब मि. फाय ह्या दोघांनी मिळन लगाचा खर्च उदारबद्धीनें दिला !

जी मुर्छे खुद् पंढरपुरांत होती त्यांस उद्योगभंदा शिकविण्याकरिता त्या वेळचे मध्यभागाचे कमिशनर मि. राबर्टसन ह्यांच्या साहाय्यांने पंडरपूर म्युनिसिपालि-टीकडून सालिना तीन हजार रुपये खर्चांसाठी मिळचून तेये एक उद्योगशाळा

<sup>#</sup> सुबोधपत्रिका ३१ मार्च १८७८.

स्वापिली. ती आतां राष्ट्रस्तन स्कूल आफ इंडस्ट्री ह्या नांवानें चाळ् आहे. प्रथम अनाथ आअमांतील मुलांसाठीं ही संस्था जरी स्थापन झाली तरी तींत बाहेरचीं मुळें घेण्यांत येत असत; आतां ही संस्था म्युनिसिपालिटीनें सर्वस्वी आपल्या तान्यांत घेतली आहे. १८०९ साली रा. व. लालशंकर ह्यांची गुजरावेंत बदली झाली. त्यावेळीं आतां मार्गे ह्या संस्थेचें कसें व्हावयाचें ही काळजी त्यांस उराम झाली. डा. दांडेकर होतेच; पण त्यांस साहाय्य करण्याकरितां एक स्थानिक कमिटी नेमून मुंवईच्या प्रार्थनासमाजाकहून रा. रा. गणेश रचुनाथ करकरे ह्यांस शिक्षक नेमिले. हे गृहस्थ फार सज्जन व दयाङ् आणि व्यवस्थित होते. ते समाजाचे समासद असून उत्तम कीर्तन करीत असत. ह्यांच्या कामासंबंधानें ता. २२ जून १८०९ च्या मुवोधपत्रिकंत पुढीलप्रमाणें उल्लेख आहे:—

" पंढरपर येथील अनाथ बालरक्षक गृहावर येथील प्रार्थनासमाज मंडळीनें रा. रा. गणेश रघनाथ करकरे यांस शिक्षक नेमिलें आहे. सदरील शिक्षका-कडून अनाथ मुलांविषयीं माहिती आली आहे ती येणेंप्रमाणें:--एकंटर रजिस्टरावर १४६ मुळे आहेत. पैकी १९ एकपासन पांच वर्षांच्या आंत आहेत. व १२७ मुळे व मुळी साहापासन चौदा वर्षाच्या आंत आहेत. ह्यांत २२ मुळे शाळेत शिकतात. १०० इमारतीचे कामावर मज़रीस जातात. समारे २० मुळे नाहने व तापाने आजारी आहेत. ह्या समुहांत मुस्लक्षमान, मराठे, लिंगाईत, चांभार, महार अशा निरनिराळ्या ज्ञातीतील मुहें आहेत. समाजाकडन गेरेले शिक्षक सर्व दिवसभर मुलांच्या खाण्यापिण्याची व्यवस्था देखील जातीने पहातात. तेणेंकरून पूर्वीपेक्षां दोन दोन पायल्या धान्य कमी लागुन मुलांस पोटभर अन्न मिळतें. रा. रा. नारायण अनंत दांडेकर, सरकारी दवा-खान्याचे डाक्टर यांचीही देखरेख चांगली आहे हें त्यांस भूषण आहे." हा उतारा येथें कां घेतला आहे त्याची कल्पना वरील जाड टाईपांच्या अक्षरांवहन सर्वास होण्यासारखी आहे. पूर्वीपासन जेव्हां जेव्हां वेळ आली. त्या त्या वेळी अस्प्रज्य मान-केल्या जातीतील अनाथ बाळांस प्रार्थनासमाजाने व ह्या अनाथ बालकाश्रमाने दर केलेलें नाहीं. त्यांच्यासाठी अर्थात् निराळी व्यवस्था होत असे हें येथें सांगाव-याची जरूर नाहीं. रा. रा. करकरे ह्यांची व्यवस्था स्थानिक कमिटीला व समा-जाला पसंत होती. "साडेतीन महिने ह्या गृहस्थांस तेथें जाऊन झाले. इतक्या दरम्यान शरीरप्रकृतीस कांहीं काळ आरोग्य नसतां यांनीं जी खटपट केली व जे श्रम केछे ते प्रशंसनीय आहेत. आतां रा. सा. छाएशंकर तेथन गेल्यामळें. यचया-

बत व्यवस्थेचा बोजा एकटे डाक्टरसाहेब नारायण अनंत यांजवर पडला आहे." ह्या जेक्षवावरूनही त्यांच्या कामाची कलना होते. परंतु एक किंवा दोन माणसांच्या स्टरपटीवर एवडी मोठी संस्था ठेवणें इष्ट नाहीं. स्थाइक स्वरूपाच्या संस्थेच्या हातांत तिची सूत्रें आली पाहिजेत. म्हणून लालशंकर भाईच्या डोक्यांत पुढील व्यवस्थेसंबंधानें जे विचार घोळत होते, त्यांस मूर्त स्वरूप देण्यापूर्वी लालशंकर भाईनी पंढरपूर अनाथ बालकाश्रमाला प्रत्यक्ष भेट दिली, व तेथील व्यवस्था स्वतः पाहिलां. लालशंकर भाई अनायाश्रमांतील मुलांन पित्याच्या ठिकाणी होते व मुलांनाही ते आपन्या पित्याप्रमाणें कसे वाटत होते, याची साक्ष ह्या चिरस्मर-णीय भेटीच्या वेळी पटली.

## लालशंकरभाई व अनाथ मुलें.

" येथील अनाथ मुलांस रा. रा. लालहांकर हे नाताळाच्या सुट्टींत येणार असें कळल्यापासून त्यांचे डोळे त्यांच्या वाटेकडेस लागले होते. ता. २४ दिसेंबर १८०९ रोजी रा. सा. टपालाचे गाडीतून आले. त्यांस सामोरे डाक्टर साहेब व फडणीस साहेब नदीपलीकडे गेले होते. रा. सा. लालहांकर हे गाडीतून आले हें पाहून सर्व मुलांस आलंद झाला, तो वर्णन करवत नाहीं. लहान थोर मुली व मुलां खांच्या तोंडांतून 'रावसाहेब, रावसाहेब' असा एकच घोष चालला होता. नदीतून बाहेर गाडी येतांच रावसाहेब खाली उत्तरण्याचा मात्र अवकाश तों मुलांनी त्यांचे पायांवर मस्तकं ठेविलीं. उभयतांचे कंठ सदूदित झाले, इतकेंच केवळ नाहीं तर जवळ जी मंडळी आली होती तीससुद्धां बोलवेना. तो देखाबा अवर्णनीय खरा.

नंतर दुपाहन सुमारे ४ वाजता रावसाहेबांनी अनाथ आश्रमगृहांत येजन सुतार व लोहार यांची शाळा पाहिली. नंतर मुलांनी थोडी कसरत करून दाख-विक्यावर शाळेत शिकणाऱ्या मुलांनी त्यांनी परीक्षा घेतली.... नंतर संगीतांतील १ पदें म्हणून सरतेशेवटी त्यांतील एका मुलींने स्वतः परमेश्वराची प्रार्थना केली. तींत देवाने आमचे भयंकर दुष्काळातून कसे रक्षण केलें, व आज आमहांस किती आनंदाचा दिवस दाखविला वगैरे प्रकारें इश्वराचे उपकार मानून त्यांचे साहाय्य मागितलें. दुसरे दिवशी म्हणूजे ता. २५ रोजी रावसाहेबांनी सकाळी व संध्याकाळी पंढरपूर प्रार्थनासमाजांतील ईश्वरोपासना चालविली व उपदेश केला. मंहळी पुष्कळ जमली होती. ता. २६ रोजी सकाळी १० वाजता रावसाहेब सोलापुरास जाववास विघाले. त्या वेळी मुलांचे भेटीकरिता आफैनजमध्ये आके

होते. सर्व मुलांनी ईश्वर स्तुतिपर अभंग म्हटले व नंतर सर्व मुलांचा निरोप धेष्याच्या उदेशाने रावसाहेब मुलांस "येतों हं" म्हणून विचाहं लागले स्यावेळीं वियोगजन्य दुःख न आवहन सर्व मुलें मोठा आक्रोश कहं लागली. तें पाहून सर्व मंडळींचे नेत्र आंसवांनी भहन कंठ दादन कोणास कांहीं बोलनेनासें झालें. जसें गाय वस्तास सोडून दुसरे ठिकाणी ज्या वेळी जाते त्या वेळेस त्या वस्ताची जी अवस्था होने किंवा मुलास त्याची कृपाळू माता निरुपायास्तव सोडून स्थलांतर करिते त्यावेळीं त्या वालकाची जशी स्थिति होते तहत् रावसाहेबांच्या जाष्याच्या योगें मुलांची झाली. रावसाहेबांचें ह्या मुलांचर इनकें लक्ष्य होतें व त्यांची वर्दळ (त्रास) इनकी ते सोशीत होते की तशी वर्दळ त्या मुलांची सख्खी आई मुद्धां सोसणार नाही असें वाटतें. रावसाहेबांनी प्रत्येक मुलांस एकेक घोतर व एकेक चिरडी दिली." (सु. प. ४ जानुआरी १८८०).

#### प्रेमाचा संबंध.

मुळे व व्यवस्थापक ह्यांच्या मध्यें हाच प्रेमाचा संबंध कायम ठेवण्याचा प्रयत्न हह्यीही असतो. रा. रा. केरो रावजी भोसले हे अनाथ आश्रमाचे सुपिरंटेंडंट असत्तेवेळी एकदा सी. यशोदावाई भट ही संस्था पहावयास गेल्या असतांना त्यांनी मुहाम लिहिलेल्या लेखांत म्हटले "मीं ही संस्था पाहिली, तेन्हों मला संस्थेळा लगण्या खवांपसांमद्धां त्या इतक्या मुळांना संभाळण्याच्या जोखमोबहल श्री. भोंसले यांचे कौतुक वाटलें. ते आम्हांला आश्रम दाखवात असतांना कित्येक मुळे त्यांचे अंगाला प्रेमाने विलगत. अहाहा! केवडी वरें त्यांना ह्यावहल धन्यता वाटावी. कारण, लहान मुळांचे संरक्षक आईबाप त्यांना पारखीं झालेलीं तीं मुळें! किंबहुना मातीत पुरलीं जाणारीं ती पोरें, त्यांना न बिलगावीं तर कोणास ? लहान मुळांना जें प्रेमानें वागवील त्यांसच ती प्रमानें विकटतात. परंतु अधा विराधित परक्यांच्या अहान मुळांना सहानुभूतीनें वागविणें हें काम मात्र मोळ्या अंत:करणाखेरीज होणें नाहीं."

#### इमारत.

बालहत्याप्रतिवंधक गृह व अनाथ बालकाश्रम ह्या दोन्ही संस्थांस कायमचें गृह बांधून देण्यायें श्रेय प. वा. शेट चतुर्धुज सुरारजी ह्या वेषील श्रीमान गृहस्थांस आहे. हक्षींची इमारत बांधण्यासाठी त्यांनी ११००० रुपये दिले. व ह्या देणगीचा उपयोग कह्न ज्या वेळी दगडी इमारत बांधली गेली स्या वेळी मर्च्ये मोळा दिवाणखाना, व

होतें बाजंस चार चार खोल्या. मार्गे पढें दोन मोठाले ओटे होते. मार्गील बाजस १८९१ साली बांघलेला पाण्याचा होद आहे. हा होद बांघण्याचा खर्च शेट लिलाघर ज्ञामजी ह्यांनी दिला, बरील इमारतीच्या मार्गे १९१२ सालीं विधवांसाठी ६ नवीन खोल्या बांधल्या. परंत इमारतीचो जागा आतां मुळींच परत नाहीं. विधवांच्या रहाव-माच्या जारो नजीकच्या मोकल्या जारांत होन नवीन हाल बांधण्यांत आले आहेत. तरी जागा पुरत नाही. म्हणून सपिरेटेंडंटना रहाण्यासाठी आफेनेजच्या कांपाऊंडा-जबळच एक घर भाड्याने घेतलें अमन तेथें कांहीं मुलगे व मुली ठेविल्या असून त्यांची व्यवस्था अगदी निर्निराळी आहे. हलींच्या इमारतीचा पाया त्या वेळचे गव्ह-नरांनी सन १८७८ साली घातला. व पढील साली इमारत तयार झाली. प्रढील आवाराभोवती प्रथम भित नव्हती तो १८९६ साली प. वा. तुकाराम तात्या यांनी आपले मित्र प. वा. नारायण महादेव परमानंद ह्यांच्या स्मरणार्थ बांधन दिली. आतां ही इमारत फार जनी झाली आहे. तिच्या भिंतींना चिरा पडल्या आहेत व ती मोडकळीस आली आहे. त्याचप्रमाणें ही इमारत शहराच्या मध्यभागी असल्यामुळें जरी कित्येक फायदे आहेत. तरी गैरफायदेही पुष्कळ आहेत. गांवांत कोणतीही सांथ उद्भवली की तिचा परिणाम ह्या संस्थांतील अर्भकांवर तत्काळ होतो व मृत्युसंख्या एकदम वाढ्रं लागते. हें लक्ष्यांत घेऊन, सांपत्तिक स्थिति असमाधान-कारक असताही, आफ्रेनेजच्या उत्तरेकडील बाजस ज्या रस्त्यानं नित्य यात्रा येते त्या रस्त्यावर सुमारें ६ एकर जागा विकत घेतली आहे व येथें पुढें इमारती बांधल्या जाव्यात अशी इच्छा आहे. त्याचप्रमाणें, मुळें व मुळी कांहीं वयानंतर शिक्षणासाठों मंबईस आणावीं असा विचार पुष्कळ दिवस चाळ आहे. ज्या ठिकाणी बालहत्या प्रतिबंधक गृह व तेथें येणाऱ्या बाया आहेत त्या ठिकाणीं ज्यांस समजं उमजं लागलें आहे अशी मलें देवणें हितकर नाहीं. हैं जाणून मध्यंतरी त्यांस प्रण्यासारख्या मध्यवर्ती व शिक्षणाची सर्व सोयी असणाऱ्या ठिकाणी आण्न अनाथबालकाश्रमाची शाखा स्थापण्याचा विचार चाल होता इतक्यांत संबर्हतील प्रसिद्ध कॉन्टाक्टर रा. रा. रामकृष्ण महादेव साळवी. जे. पी. यांनी समारें १००० वार जागा विलेपालें येथे आफ्रीजला बक्षिस दिली. रा. साळवी ह्यांच्या ह्या उदार देणगीमुळे अनाथ बालकाश्रमाच्या शाखेचा प्रश्न सुटला असे प्रथम मंडळीस वाटलें. परंत त्या जागेच्या बाजनें नव्या स्कीमप्रमाणें रस्ते होतील अभी जी आशा होती ती निष्फळ झाली व जागा आहे, परंतु तेथें जावयास रस्ता नाहीं अशी अडचण येऊन पडली ! म्हणून ज्या जागेला लागन रस्ता आहे:

व ज्या जागेतून रा. साळवी ह्यांनी बिक्सिस दिलेल्या जागेकडे जातां येतें असा ९०० वार जागेचा तुकडा विकत घेतला असून ह्या दोन्ही जागा आतां एक केल्या असून ह्या साठाव्या वार्षिकोत्सवामध्यें विलेशालें येथील आश्रमाच्या पायाचा दगढ वसविष्यांत येणार आहे. परंतु आतां ह्या दोन्ही इमारतींच्या उमारणीचा मोठा काळजीचा प्रश्न समाजाच्या पुढें आहे. पूर्वी जेथें १० वर्षापूर्वी बारा हजार रुपये खर्च होत होता व तेवढ्या रकमेंत दोन्ही संस्थांचा खर्च भागत होता तेथें आतां बत्तीस हजार रुपये पुरत नाहीत, ह्यावरून ह्या संस्थांची व स्याव-प्रमाणें संस्थांसंबंधाच्या खर्चात झालेली वाढ सहज लक्ष्यांत येण्यासारखी आहे. हल्ली संस्थांना चादा हजार रुपयांचें कर्जही आहे. मुलेंच्या विक्षणासाठी पंढरपुरास सोयी नाहीत. स्यामुळें त्यांस मुंबईस अगर पुष्यास ठेवावें लगतें. मुंबईची शाखा चाल झाली म्हणजे शिक्षणाचा प्रश्न सुटेल.

#### संस्थांसंबंधाने होकमतः

बालहत्याप्रतिबंधक गृह व अनाथ बालकाश्रम ह्या संस्था सर्वस्वी लोकाश्रयावर अवलंबन आहेत. आणि सर्व पक्षांच्या व सर्व जातींच्या लोकांनी व अनेक धर्माच्या अनुयायांनी आरंभापासन ह्या संस्थांस आश्रय दिलेला असन सर्वानी एकमताने ह्या संस्थांसंबंधाने अनुकुछ मत जाहीर केले आहे. त्याचप्रमाणें संस्था पहावयास येणाऱ्या सर्वे लहान थोर अधिकाऱ्यांनी आपला झालेला अनकल ग्रह म्यक्त केला आहे. असे सर्व अभिप्राय सालोसालच्या विवोद्यां मध्ये प्रसिद्ध होत आले आहेत. तथापि कांहीं अभिप्राय पढें दिले आहेत. ह्या दोन्ही संस्थांना वाडिया चॅरिटीस मधन सालीना पांचशें रुपयांची देणगी मिळत असन चाळ वर्षापासन पुंबई सरकारनंही सालिना पांचशें रुपयांची देणगी द्यावयास सरुवात केली आहे. इतिहासाचीं हीं पानें तयार होत असतांना नामदार गन्हर्नर साहेब सर छेस्छी वहत्सन स्मांनी स्वतः कृपावंत होऊन दोडशें रुपयांची देणगी संस्थेस दिल्याचें ग्रम वर्तमान आले. आजपर्यंत दोन प्रसंगी इलाखाधिपति पंढरपरास गेले असता अनाथाश्रम व बालहत्याप्रतिबंधक गृहास भेट देण्याचा सुयोग आला होता. १९०६ च्या पूर्वी कोणाही इलाखाधिपतीने आफ्रीज ह्या संस्थेसंबंधाने विचारपस केल्याचे माहीत नाहीं. परंत १९०६ सालीं लॉर्ड लॅमिंग्टन साहेब तेथें गेळे असतां. त्यांना तेयें अधिक काळ रहावयास सवड नव्हती तरी त्यांतल्यास्यांत सवड काइन त्यांनी संस्था पाहिली व "...it occurred to me to be answering admirably its purpose" असा अभिप्राय कळविष्णाची त्यांनी कृपा केळी. पुढें तक वर्षांनी म्हणजे १९९५ साली ळॉर्ड वृह्सिंग्डन व त्यांची पत्नी ह्यांनी अश्रम व बालहत्याप्रतिबंधक गृह ह्या दोन्ही संस्थांस भेट दिली. त्या वेळी त्यांचें स्वागत करण्यासाठी प्रार्थनासमाजाचे अध्यक्ष सर नारायण चंदावरकर तेथें मुद्दाम गेळे होते. नामदार लार्ड विलिंग्डन व त्यांची पत्नी ह्यांस संस्था पाहून किती समाधान वाटळें तें त्यांनी आपल्या असिप्रायामध्यें व्यक्त केळें आहे. अमिप्रायांत ते स्हणतात:—

"I visited this Orphanage and was very much interested to find a home for young children where they can be and evidently are brought up to lead healthy useful lives. I was much impressed by the care and attention paid to these children of all ages and cordially wish the institution a long career of usefulness and charity."

नामदारांनी स्वतः ह्या वेळी शंभर रुगयांची देणगो दिलीच, परंतु वाडिया वेरिटीझच्या दुस्टीकडून पांच हजार रुपये कोणस्यातरी परोपकारी संस्थांस वांटण्यासाठी जे स्यांच्यापाशीं आले होते स्यांपंकी एक हजार रुपये स्थांनी ह्या 
संस्थांना दिलें. त्याचप्रमाणें सर नारायण यांच्या तकें कोणा एका गृहस्थाकडून 
गण्डतर्गर साहेबांच्या भेटीची आठवण म्हणून ह्या संस्थाति एक हजार रुपयांची 
देणगी मिळाली. अशा प्रकारें लाई विलिंग्डन ह्यांच्या भेटीच्या योगें ह्या संस्थांस 
लाभ होऊन इलाखाधिपतींना ह्या एका कोपच्यांत पडलेल्या संस्था कोणस्या प्रकारें 
काम करीत आहेत व अमंकांचें संगोपन करणें हें किती विकट काम आहे 
त्याची कल्पना झाली. हा ह्या सस्थांच्या दृष्टीने मोठा लाभ झाला, तथापि 
पंढरपूरच्या म्युनिसिपालिटीनें फक्त एक वर्षे मात्र ह्या संस्थात आली आहे । 
ह्या बाबतीत मि. मॅकॉनक्यी साहेब सोलापूरचे कलेक्टर असतांना स्यांनी 
म्युनिसिपालिटीला हालविष्याचा प्रयस्त केला, पण व्यथे । ह्या साहेबांनी दोन 
बेळा आफंनेज पाहिले. पहिल्या वेळी त्यांनी जो अभिप्राय लिहून दिला तो 
असा होता:—

"आश्रम पाहिला. हिंदुस्थानांत अशा प्रकारची मी हीच पहिली संस्था पाहिली. दरमहा १९० ह. खर्च येत आहे (सन १८९८) व तो सर्व मुंबई प्रार्थनासमाजा-कडूनच होत असतो. म्युनिसिपालिटी ह्या कामी कांद्रीच मदत करीत नाहीं हैं वरें नाही. अनाथ मुलांचा संमाळ करून त्यांना वाढविल्यानें व्यभिचारास उत्तेजन मिळतें असं म्युनिसिपालिटीस वाटत असेल असें मला वाटतें; पण ज्याअर्थी अशी संस्था असली किंवा नसली तरी व्यभिचार हा चाळ्च राहणार, त्याअर्थी आई-बापांच्या दुराचारामुळें जी निरपराधी मुळें निराधार झाळेली असतात, त्यांची जोपासना करणें हें मोठें चांगलें व परीपकाराचें काम होय."

ह्यांच्यावप्रमाणं मेससे करिटत, सेडन, हॅब, माउंटफर्ड, बोनस, हूड, मेजर स्टीन, बालकराम, हनसोटी, वाच्छा, स्पेन्सर, त्यावप्रमाणें लो. मा. बाळ गंगाधर टिळक, सर विवृत्वदास टारुरसी, सर चिनुसाई माधवलाल, मुकुंदराब जयकर, सर चुनिलाल मेथा, डा. अजिंक्य, डा. म्हाने, चरणदास चतुरमूज, मोतिलाल चुनिलाल, वॅरिस्टर वेलिंकर, प्रिन्सिपाल भाटे, सोलापूर येथें डिस्ट्रिक्ट जब्ब असलेले मि. नानावटी, सोलापूरचे सिब्हिल सर्जन, डे. हेल्थ कमिशनर वगैरे गृहस्थांनी त्याचप्रमाणें किरयेक ल्रियांनी ह्या संस्था पाहून कौतुक, आनंद, व आभार प्रदर्शित केले आहेत.

अनाथ वालकाश्रमाच्या कामी सुधारणा करण्यास पुष्कळ जागा आहे ह्याची पूर्ण जागृति प्रार्थनासमाजास आहे, हं जेथें केवळ दाहा वर्षांपूर्वी सालिना बारा हजारांचा खर्च होता तेथें आज बत्तीस हजार खर्ची पडत आहेत यावरून लक्ष्यांत येण्यासारलें आहे. त्याचप्रमाणें एकेक रोनदोन पेसे देणाऱ्या प्रेक्षकांकहून १०२५ रुपये एका वर्षात जमा होणें ही गोष्टही लोकांतील संस्थेषिषयों वाढती जिज्ञासा व्यक्त करिते. परंतु केवळ उत्तम अभिप्राय मिळाल्यानें, अगर हजारों लोकांच्या नजरेखाळून आमर्चे काम गेल्यानें भागत नाहीं. उत्तम अभिप्राय व पुष्कळ लोकांनी आम्ही काय करीत आहों हें पहाणें जहर आहेच. पण, हें कार्य चालविष्यास पुरेसें द्रव्यसाहाय्य मिळालें पाहिजे. आज आश्रमाची इमारत जुनी झाली आहे ही गोष्ट प्रार्थनासमाज जाणून आहे. पण, सोईवार जागा स्व्यांत येतांच, ती विकत घेण्यापंक्षां समाजास अधिक कांहीं करतां येत नाहीं. विलेपार ले येथें सोईवार इमारतीचे इंनही तयार आहेत, पण दात्यांची बाट पहात बसावें लगत आहे. करितां, प्राण वांचविष्याचें व वांचविष्या अभैकांचें संगोपन करवें

हें पुष्पकार्य आहे असे ज्यांस बाटत आहे, त्यांनी उदारहस्तें द्रध्यसाहाय्य करून हें देवाचें कार्य अधिक उत्साहानें करवृन ध्यावें एवढीच विनंति आहे.

#### अनाथबालकाश्रमाचे नियम.

१ या आश्रमाची सर्व व्यवस्था व जबाबदारी सुंबई प्रार्थनासमाजाकडे आहे. २ आश्रमामध्ये ज्यांचे आईबाप अगर कोणी नातलग नाहींत, अशा अनाथ सुलांस चेतले जाईल. मात्र तीं वयानें सोळा वर्षांच्या आंत असावींत. सुंबई प्रार्थनासमाजास जितकीं सुलें पोसण्याचें सामध्ये असेल, तितकी संख्या पुरी झाली म्हणजे अधिक सुलें नाकारण्याचा अधिकार समाजास आहे.

३ दहा वर्षांचे वर एकार्दे मूल उनाड निघार्छ आणि त्याच्या संगतीने इतर मुळे विषडण्याचा संभव असला, तर त्यास आश्रमामधून कमिटीच्या सक्रपानें काहून टाकण्याचा अधिकार सुपरिटेडेंट यांस आहे.

४ आश्रमांतील कोणताही गुलगा २१ वर्षांचा झाला म्हणजे त्यास आश्रम सोडाबा लागेल. गुलगी स्वतंत्र रीतीनें आपला उदरनिर्वाह करण्यास समर्थ होई-पर्यंत व्यवस्थापकांच्या तान्यांत राहील.

स्चना—आश्रमांतील अगर आश्रमासंबंधी कोणस्याही प्रकारची स्चना अगर तकार कोणासही करणें असेल तर ती मुंबई प्रार्थनासमाजाचे सेकेटरी यांजकडे पत्रद्वारें करावी, अगर आफिसमध्यें ठेविलेल्या विहिजिटसंच्या बुकांत नोंद करावी.

५ येथून कोणास मुर्ले पाहिजे असतील त्यांनी मुंबई प्रार्थनासमाजाकडे आपल्या सर्वे माहितीसह अर्ज करावा.

६ सदरहु नियमांत फेरफार करणें व नवीन नियम करणें याबह्छ अधिकार शुंबई प्रार्थनासमाजासन्य आहे.

# राममोहन इंग्लिश स्कूल

सर नारायण चंदावरकर प्राथमिक शाळा.

प्रार्थनासमाजाचा पद्मासावा वार्षिकोत्सव १९१७ साठी साजरा झाठा. ह्या पद्मासाच्या उत्सवाच्या वेळी समाजाचे खजिनदार असळेळे व नंतर समाजाचे विटणीस झाठेळे आमचे बंधु रा. रा. गिरिजाशंकर त्रिवेदी झांच्या मनांत अस्त

विचार आला की, प्रार्थनासमाजाची स्थापना होऊन आतां अर्धशतक झालें. पण नेवहमा अवधीत प्रार्थनासमाजाचे पढारी जरी राष्ट्रोन्नतीच्या सर्व कार्यात पढा-कार घेऊन मार्गदर्शक झाले होते. तरी त्यांनी नमनेदार शिक्षणसंस्था काहून, आपल्या थेच ध्येयानमार जिक्षण देण्याचा अद्याप प्रयत्न केलेला नाहीं. ल्यांत साधारण ब्राम्हसमाजाचे पढारी अनेक शिक्षण संस्था चालवीत आहेत. आणि आपल्या प्रांती एखादी नमनेदार शिक्षणसंस्था समाजाच्या मंडळीने चालवन दाखविण्याचा हलींचा काळ आहे हें लक्षांत घेऊन समाजाची शाळा स्थापिली जावी असे त्यांच्या मनाने घेतले व ह्या कार्यासाठी फंड वगैरे जमवि-ण्याच्या भानगडीत न पडतां प्रार्थनासमाजाच्या पन्नास वर्षांच्या स्मरणार्थ एक इंग्रजी शाळा स्थापण्यासाठी त्यांनी पांच हजार रुपये समाजाच्या व्यवस्थापक मंडळीच्या स्वाधीन केले. रा. रा. त्रिवेदी ह्यांच्या दृष्टीपढें आणसी एक विचार होता. प्रार्थनासमाजांतील कांहीं तरुणांचें उच शिक्षण पूर्ण झालें होतें. हे तरुण लहानपणापासन प्रार्थनासमाजामध्यें बाढले होते: प्रार्थनासमाजास्या ध्येयाची त्यांस चांगली ओळख झाली होती. त्या ध्येयानसार वागणें म्हणजे काय हैं ते जाणत होते: अशा ह्या आपल्याच समाजांतील तहणांच्या हातीं मलांचें बिक्षण देऊन त्यांच्या करवी समाजध्येयानसार नवी पिढी तयार व्हावी हैं अत्यंत इन्ह आहे. खरें पहातां मलांना शालेमध्यें उठल्या सटल्या धर्मशिक्षण देण्याची जरू-रीही नाहीं. शिक्षकांचें शील, शिक्षकांचें वर्तन, शिक्षकांचे विचार, फार काय शिक्षकांची भाषा. शिक्षकांचें मुलांशीं व इतर शिक्षकांशीं वर्तन यांचा मलांच्या मनावर जो परिणाम होत असतो तो तास अर्धातास मिळणाऱ्या धर्मशिक्षणाऱ्या परिणामाहन अधिक महत्त्वाचा असतो. ह्यासाठी चारित्र्यवान शिक्षकांच्या हातन आपली शाळा चालली जावी अशीही त्यांची कल्पना होती. त्यांच्या देणगीचा प्रार्थनासमाजानें मोठ्या आनंदानें स्वीकार केला व राममोहन आश्रमामध्यें स्थापन होणाऱ्या शाळेळा राममोहन इंग्लिश स्कुल असे नांव देण्याचे ठहन जन १९१७ मध्यें शाळेच्या कामास प्रारंभ झाला. एकदम सर्व वर्ग सरू करणें इष्ट व शक्य नसल्यामुळे पहिल्या तीन इयत्ताच प्रथम सुरू करून नंतर दर वर्षी एकेक वर्ग वाढवावा असे ठरलें. रा. देवदत्त विद्रल श्रीखंडे, बी. ए. हेडमास्तर व रा. रा. वळवंत गंगाधर गद्रे बी. ए. व कु. कृष्णाबाई जन्हेरे ह्यांस शिक्षक नेमण्यांत आलें. प्रथमपासन ह्या शाळेंत सुलगे व मुली ह्यांचें चिक्षण एकक्र करावयाचें असें ध्येय ठेवण्यांत आलें. स्याचप्रमाणें धर्मशिक्षणाची हेळसांक

बहतेक सर्व शाळातून होत असते; परंतु मुलांना धर्माच्या श्रेष्ठ तत्त्वांची स्यांचें शिक्षण चाल असतांनाच ओळख होणें अत्यंत अगत्याचें आहे असे बादन ह्या शाळेंत धर्मशिक्षणाची योजना प्रारंभापासून अमलांत आणिली. पहिल्या वर्षी बाळेचे सामान तयार करण्यासाठी माडगोवकर कटंबाकडून प. वा. दीनानाथराव माहराविकर हाांच्या स्मरणार्थ ६०० रुपयांची देणगी सिळाली व नंतर पहिल्या वर्षाच्या अखेरीस जें जवळजवळ एक हजार रुपयांचें नुकसान झालें तेंही वरील कटंबाकडन मिळालेल्या नव्या देणगोमळें भरून निघालें. पढें दरवर्षी एकेक वर्ग बाढवीत जाऊन १९२२ सालीं इंग्रजी सातही यत्ता शिकविण्याची व्यवस्था बाळेंत बाली. मध्यंतरी १९२१ साली रा. रा. वामनराव सोहोनी हे डिप्रेस्ड कासेस मिजनजी असलेला संबंध सोडणार असे कळतांच आपल्या जाळेला त्यांच्या अनुभवाचा व शिस्तीचा फायदा मिळाला पाहिजे असे वाटन त्यांस राममोहन स्कलचें सपरिटेंडंट नेमण्यांत आलें. शाळेची सहवात ज्या वेळी झाली त्या वेळापासन नेमलेले हेडमास्तर रा. देवदत्त श्रीखंडे व रा. सोहोनी ह्यांनी शाळेची सर्वांगीण सधारणा केली व शाळेच्या विद्यमाने अनेक संस्था चाळ केल्या. शाळा स्थापन होऊन एक वर्ष झालें नाहीं तोंच शाळेला आश्रमाची जागा परेनाशी झाली व नवीन वर्गाची व वाढत्या शाळेची व्यवस्था कशी करावी ही काळजी उत्पन्न झाली. अखेरीस जुन्या मंदिरावर एक मजला उभारावा हा विचार कायम होऊन वर्गणीचे आंकडे मिळविण्याची खटपट सरू झाली व प्रथम समाजाच्या पुढारी सभासदांनी मोठे आंकडे घातले व त्यांनीच जिवापाड अम करून पैसे मिळविले व म्हणूनच पूर्वीच्या मंदिरावर हली असलेला संदर मजला झाला. वर मजला देणें हें सलभ कार्य नव्हतें. कारण, प्वीचें काम तसेंच ठेवन वर मजला चढविणें अशक्य होतें. म्हणून प्रथम मंदिराच्या भागामध्यें कांकीटचे मोठमोठे खांब देऊन त्यांच्या आधारावर वर मजला चढवितां आला. एकंदर खर्च बावन हजार रूपये झाला असून अद्याप नऊ हजार रूपये कर्ज आहे. सर नारायण चंदावरकर व रा. रा. सत्यवंत वासदेव नवरंगे ह्यांनी प्रत्येकी पांच हजार रुपये उसने दिल्यामुळें इमारत लवकर पूर्ण करणें शक्य झालें. नव्या मज-ल्याच्या कामास आगष्ट १९२१ मध्यें सुरुवात होऊन १९२२ च्या डिसेंबर महि-न्यांत काम पर्ण झालें. वरच्या मजल्यावर ४ मोठ्या खोल्या केल्या असन समारें १५० मुलांची सोय झाली आहे. ह्या नव्या मंदिराचा प्रवेश समारंभ सर नारायण चंदावरकर यांच्या अध्यक्षतेखाली ता. १६ मार्च १९२३ रोजी झाला. ह्या इमा-

रतीचें काम चाल असतांना रा. बळवंतराव माडगांवकर ह्यांनी विशेष मेहनत बेतली व त्यांच्याच खटपटीमळें एन्जीनीअर सि. गोभाई ह्यांनी सर्व कामावरीख देखरेख कांग्रीही वेतन न घेतां केली ह्याबहरू वरील दिवशी प्रवेशसमारंभाच्या वेळी. परमेश्वराची प्रार्थना केल्यानंतर, सर नारायण चंदावरकर ह्यांनी मि. गोमाई ह्यांचे मनःपूर्वक आभार मानले. ह्या नवीन मजल्यासाठी सिळालेल्या वर्गणीचे आंकडे होवटी परिशिशमध्यें जोडले आहेत त्यांबरून संदिर उसारतांना जो अन-भव आला तोच अनभव ह्या वेळींही आला असे दिसन येडेल, वर्गणी जमविण्याच्या कामी सर नारायण चंदावरकर, बळवंतराव माडगांवकर, बावण बाप कोरगांव-कर व रा. जनार्टन गंगाधर गढ़े. ह्यांनी विशेष खटपट केली प्रहणन इतके मोटमोटे आंकडे पडले व वर्गणी जमली. रा. माडगांवकर व कोरगांवकर हा। टोघांस ह्या नवीन इमारतीच्या कामाचे चिटणीस नेमलें होतें. परमेश्वराच्या कपेने हें मोठें काम तडीस तर गेलें. आतां जें कर्ज राहिलें आहे त्याची फेड करण्याच्य कामीही पन्हा एकवार खटपट करणे जरूर आहे.

राममोहन स्कलची दिवसेंदिवस भरभराट होत आहे. इतर शाळांप्रमाणे ह्या शाळेंतही डिबेटिंग सोसायटी, शाळेची लायबरी वगैरे आहेच, राममोहन स्कलची स्काऊट ट्रप व गाइडस् कंपनी आहे. त्याचप्रमाणें आतां छहान मुलांचा सुरूफ कब पॅक जमविला आहे. गाईडस् कंपनी कु. कृष्णाबाई अव्हेरे ह्यांच्या देखरेखी-खाली चालत असन त्या आतो कॅप्टनची परीक्षा पास झालेल्या आहेत. हिंड गाइ-इस मध्यें कॅप्टनची परीक्षा त्या प्रथमच पास झालेल्या आहेत. हें सर्व होत असतांना खालपासून वरच्या वर्गातील नित्याच्या अभ्यासाची हेळसांड होऊं नये याविषयी खबरदारी घेण्यांत येते. १९२३ सालापासून युनिव्हर्सिटीच्या परीक्षेस विद्यार्थी पाठविण्यास सरवात झाली आहे. गेल्या वर्षी १३ मुलांतील ९ मुर्ले पास झाली. आजपर्यंत एकंदर जी तेवीस मुके युनिव्हर्सिटीची परीक्षा पास झाली स्यांत ९ मुली आहेत. राममोहन स्कूलमध्यें इतर शाळांपेक्षां विशेष काय आहे. स्थाचा उन्नेख एका रिपोर्टामध्यें केला आहे तो असाः---

What our school stands for ?- Like all similar schools in Bombay our school aims at preparing students for the University and other examinations. but it also aims higher. Its aim is the personal development of its pupils, and with a view to achieve

this object we pay careful attention to the requirements of our pupils individually. Moral and religious instruction of an unsectarian character is given daily for the first fifteen minutes of the school. Parents are frequently kept informed of the progress of their children. The subjects, they may be weak in and which therefore require special attention, are brought to the notice of guardians. Any physical defects such as short or weak eyesight, minor bodily ailments are at once brought to their notice and remedies suggested. We encourage boys and girls to ioin the Scout Troop and Guides Company, so that the students may develop initiative and resourcefulness. They are encouraged to take active part in sports and the work of the Debating Societies. Parents are invited to see us even on holidays and in time out of school hours, as may be convenient to them. We have reason to believe that our attempts in these directions are appreciated, but not as much as the interest of the students demands they should be. In spite of all that we do, the fact remains that many parents are not yet in touch with us. be that the exigencies of the life of the middle classes of Bombay, from among whom most of our students come, are responsible for the unresponsiveness of parents.

शाळेळा ज्या भोठ्या देणग्या भिळत असतात त्यांचा येथे उक्केस करणें जरूर आहे. सर नारायण चंदावरकर खांच्या नांवें त्यांचे चिरंजीव दरमहा पांच कर-यांच्या चार स्काळरक्षिप्स अस्ट्रय वर्गातील विद्यार्थ्यासाठी देत असतात. प. वा. नामनराव नवरंगे खांचे स्मरणार्थ नवरंगे कुटुंबाकडून १० हजार रुपयांची जी देणगी

मिळाली आहे तिच्या व्याजापैकी दरसाल ३५० ह. च्या स्कालराक्विप्स व बक्षिसें देण्याकडे विनियोग होत असतो. त्याचप्रमाणें प. वा. गणेश नारायण देवल ह्यांच्या नोवें श्री. सीताबार्ड देवल दरमहा ५ रुपयांची एक स्कालरशिए देत असतात. तसेंच प. वा. भास्करराव कडाळकर ह्यांच्या स्मरणार्थ दरसाल पांच कपयांचें बक्षिस मिळण्याची व्यवस्था त्यांच्या चिरंजीवांनी केली आहे. त्याच प्रमाणें प.वा. शेट दामोदरदास ह्यांच्या नांवें एक बक्षिस देण्याची व्यवस्था त्यांच्या एका चहात्याने केली आहे.

राममोहन इंग्लिश स्कलचा हा त्रोटक इतिहास संपवितांना येथे एका गोष्टीचा विशेष उल्लेख केला पाहिजे. ही शाळा स्थापन झाल्यापासून गेल्या वर्षांच्या अखेरपर्यंत रा. रा. देवदत्त विद्रल श्रीखंडे ह्यांचा हेडमास्तर या नात्यांने शाळेशी संबंध होता तो दक्षिण हैद्राबाद येथें ते रहावयास गेल्यामुळें आतां कायमचा सदला आहे. रा. श्रीखंडे हे उत्तम शिक्षक होते. आपलें हदत मुलांस कळवि-ण्याची हातोटी त्यांस उत्तम साधली होती. सेंट झेविअर हायस्कल व कॉलेजमध्यें फ्रेंचभाषेचें व इतर बिक्षण देण्यांत त्यांचा हातखंडा असे. तेथील त्यांच्या अनुभवाचा राममोहन स्कूलच्या विद्यार्थांना दहा वर्षे फायदा मिळाला. प्रथमपासून शाळेच्या कर्जितावस्थेसाठी व आपलें उच्च ध्येय कायम ठेवण्यासाठी त्यांनी अत्यंत परिश्रम केले. स्यांचा मुलांना दराराही असे व त्यांचें मुलांवर प्रेमही असे. योग्य वेळी मुलांशी मिळून मिसळून ते बागत, त्याचप्रमाणें वेळ येतांच मुलांना हे आपले हेड मास्तर आहेत याची जाणीव होत असे. त्यांचा प्रथमपासूनचा शाळेशी असलेला संबंध सदल्यामळें शाळेचें मोठें नकसान झालें आहे. त्यांच्या जागी कमिटीने आतां रा. रा. शंकर विष्णु फडणीस. बी. ए. खांना हेडमास्तर नेमिलें आहे. हहीं शार्ळेत सहा पदनीधर शिक्षक आहेत व त्यांपैकी रा. इंगळे सायन्स टीचर ह्यांस गतवर्षी स्कल लीव्हींग परीक्षेच्या बोर्डोनें परीक्षक नेमलें होतें.

सर नारायण चंदावरकर प्राथमिक शाळा—राममोहन स्कूलचे पिहलें वर्ष संपल्यानंतर चालकांस एका गोष्टीचा कटु अनुभव येऊं लागला. तो असा की, पहिले इयर्तेत मुलांचें दाखल होणें त्या त्या मुलांच्या पालकांच्या इच्छे-वरच केवळ अवलंबन नसतें ! मराठी शाळांचे हेडमास्तर इंग्रजी शाळांची नांबें सुचिवतात व तेथें बहुतकरून आपल्या मुलांचा भरणा पालक करितात. दुसरी भडचण भापत्याला हवीत त्या प्रकारची मुले नेहमी मिळतातच असे नाही. मुले दुसऱ्या शाळांत शिकत असल्यामुळें स्यांच्या शिक्षणांत कांहीं सुधारणा करितां येत

नाही याला उपाय म्हणजे स्वतःची प्राथमिक शाळाही असणें. पण तो योगायोग सहज जुळन येणारा नव्हे. राममोहन स्कूलसाठींच जेथें जागा अधिक हवी होती तेथें वाश्रमिक शाळेची भर कशी घालावयाची असा विचार पढें येत असे. इतक्यांत न्य बाळिशिक्षण शाळेचे उत्पादक व मालक रा. रा. नागेश जिवाजी निमकर हे आपल्या आलेमेंबंधाने काळजीन असल्याचे कळलें. ज्या इमारतीत शाळा भरत असे त्या इमारतीतन इंग्रव्हमेंट टस्टच्या कृपेमुळे त्यांस शाळा काढावी लागली. नंतर ते एक मंहप घालन तेथे बाला भरवीत असत. त्यांच्या बाळेला समाजाने जागा दिली नसती तर शाळा बंद पडली असती. हें पाइन समाजाने शाळेस जागा दिली व आतां तीस सर नारायण चंदावरकर प्राथमिक शाळा असे नांव दिलें आहे. ज्या वेळी शाळा ताब्यांत घेतली तेव्हां तीत ६० मलें होती. आतां आणसी शंभरावर मुळे आली असन अधिक मलांस बसवावयास जागा नाहीं म्हणून शाळेंत घेतां येत नाहीत. समाजाच्या दोन्ही बाजुंच्या ग्यालऱ्या व मंदिराचा पढील भाग ह्या प्राथमिक शाळांच्या वर्गांसाठी वापरण्यांत येत असतो. ह्या शाळेंतही मळगे व मळी घेण्याची पूर्वीपासन रा. निमकरांची वहिवाट होती ती अर्थातच कायम ठेविली आहे. ह्या शाळेंतील विद्यार्थ्यासाठी दरसाल ३५ रुपये किमतीची बक्षिसे देण्यासाठी ७ टके व्याजाच्या ६. पांचशेंच्या नोटा डा. काशीबाई नवरंगे ह्यांनी सर नारायण चंदावरकर ह्यांच्या स्मरणार्थ दिल्या आहेत. ह्या उदार देणगीवहल डा. काशीबाई खांचे जितके आभार मानावे तितके थोडेच, ही शाळा नमुनेदार करण्याचे प्रयस्त हळुहळू चालके भाहेत व लवकरच चालकांच्या प्रयत्नांस यहा येईल अशी उमेद शाहे.

# साप्ताहिक ईश्वरोपासनाः

"देवास अनन्यभावें शरण गेळें असतो, तोच एक माझा त्राता, माझा सखा असा विश्वास ठेवून त्याची भिक्त केळो, त्याचें सप्रेम ध्यान केळे, त्याचें जें अचितनीय वैभव, अतंक्य माहात्म्य, जी दुरिधगम छीला, आणि जो असीम आनंद, हीं सर्व विश्वामध्यें नांदत आहेत त्यांचें स्पष्ट चित्र अंतःकरणापुढें ठेविळें म्हणजे शांत विमल असा आनंद आपल्या अंतःकरणास होतो ही अनुभवाची गोष्ट आहे."

प्रार्थनासमाजानें अनेक कार्ये हातीं घेतलीं, अनेक कार्ये पूर्ण केलीं, आजही अनेक कार्ये त्याच्या हातन कमीअधिक प्रमाणाने होत आहेत. परंत स्थापनेच्या काळापासन सतत साठ वर्षे जें कार्य चाललें आहे व ज्यांत केव्हांही खंड पड-लेला नाहीं असे कार्य म्हणजे मंदिरांतील सामाहिक उपासना होत. ह्या उपासना आठबच्यांतन एकदाच व्हाव्यात असा नियम नाही. परंत प्रतिसप्ताहीं निदान एक वेळ तरी उपासना झालीच पाहिजे असा मात्र नियम आहे व प्रार्थनासमाज-मंदिराच्या उद्देशपत्रकामध्ये त्याचा स्पष्ट उद्धेख \* केलेला आहे. तथापि प्रार्थना-मंदिरामध्यें पूर्वी आठवड्यांतून तीनदां व प्रतिदिवशींही उपासना होत असत. गुरुवर्य डा. भांडारकरांच्या एका व्याख्यानांत " सुमारे पंघरा वर्षामार्गे (१८९७ सालांतील हे उदार आहेत. ) प्रति सप्ताही एकदां कथीं दोन तीनदां या मंदिरांत प्रार्थना व उपासना करण्याचा ज्याचा प्रधात होता" † असा स्वतां ते ज्या उपासना चालवोत असत त्यासंबंधाने उल्लेख आढळतो. तरी केवळ सामाहिक उपासना जरी घेतल्या तरी ता. २९ मार्च १९२७ ह्या दिवशीं उत्सवांतील व इतर उपासना हिशेबांत घेतल्यास कमीत कमी चार हजार प्रसंगी ईश्वरोपासने-साठीं ह्या ठिकाणी प्रार्थनासमाजाचे सभासद व इतर लोक जमले असा हिशेब निघतो व याचा उल्लेख गतवर्षोच रा. रा. नटराजन ह्यांनी आपल्या धर्मपर व्याख्यानांत केलाही होता. गेली ४ वर्षे दर रविवारी सकाळीही मंदिरांत इंश्वरो-पासान होत असते व ती बहतक रून समाजाचे सेकेटरी रा. रा. य. वा. भांडा-

<sup>\*</sup> प्रार्थनामंदिर प्रकरण पृ. १०५ पहार्वे.

<sup>†</sup> प. वा. वामनराव मोडक ह्यांच्या मृस्यूनंतर दिलेले " तरुणांचें धर्मसंबंधानें। कर्तव्य " हें व्याख्यान पहा.

रकर चाळवीत असतात. इतकें ईश्वरोपासनेस समाजाच्या संस्थापकांनी महस्त्र को दिखें त्याचें थोडेंसे येथें विवेचन करणें अवस्य आहे.

" देबाची उपासना म्हणजे मंत्रतंत्राचा उपयोग करणें. किंवा हृदयोग्याप्रमाणें देवाचें नसतें ध्वान करीत बसणेंही नक्हे. देवाच्या ठायी पज्यबद्धि व परम प्रेम देवणें. म्हणजे त्याची भक्ति करणें. भक्तीनें त्याचें भजन, ध्यान करणें, सत्यास व धर्मासच अनुसहन आपलो वृत्ति आणि आचरण ठेवन, त्याचे सत्य स्वहर व धर्मस्वरूप आपल्या अंतःकरणांत विकसित करणें, यावत मनुष्य आणि इतर प्राणी यांजविषयीं प्रेम भापल्या द्वदयांत स्थिर करून आणि स्थास अनस्रकत त्यांचें कल्याण करण्याविषयीं झदन देवाचें प्रेमस्वरूप आपल्या अंतःकरणांत विकसित करणें. त्याची इच्छा सर्व गोष्टीमध्यें प्रमाण धरून, आपली एकीकडे सोडन देऊन. स्वात्मा त्याजला समर्पण करणें, ही देवाची उपासना." \* आतां ह्या उपासनेसंबंधानें आपण असें ध्यानांत ठेविलें पाहिजे कीं. देव सर्वसमर्थ आहे. त्याच्यावर आपण अवलंबन आहों. तो आमचा कल्याणकर्ता असा विश्वास उत्पन्न होऊन 'त्याजविषयी' प्रेम आणि पुज्यत्वबृद्धि अंतःकरणांत सहज उदित डोतात. मग प्रेमाचा विषय जो आपला कल्याणकर्ता, त्याच्या सन्निध जावें, पुज्यबुद्धि ज्याविषयी आहे. त्याजपुढें भापला आत्मा अत्यंत नम्न करावा. असे भाव अंतःकरणांत उत्पन्न होऊन मन्तृष्य देवाचे भजनपूजन करावयास लागतो. असा घद भजनपुजनाचा मार्ग प्रार्थनासमाज प्रचारांत आणण्याचा प्रयत्न करीत असतो. त्याच्या कार्यासंबंधाने प्रत्यक्ष माहिती न मिळवितां, त्याच्या-संबंधानें लोकांमध्यें नाना प्रकारचे गैरसमज मात्र पसरलेले आहेत. त्यांपैकींच एक मोठा गैरसमज असा आहे की, इंग्रजी विधेचा प्रथम येथे प्रसार झाल्या-नंतर साहेबांचें अनुकरण करण्यासाठी स्थापन झालेली संस्था म्हणजे प्रार्थना-समाज. परंतु हा समज सर्वथैव चुकीचा आहे. कारण, गुरुवर्य डॉ. भांडारकरांनी असें स्पष्ट दाखवून दिलें आहे कीं. प्रार्थनासमाजाची स्थापना मुळी जी झाली ती " आरंभी पाथात्यांच्या मागें आणि इंग्रजी विद्येच्यायोगें, चाळु जी धर्ममतें आणि धर्माचार यांविषयी अश्रद्धा उरपन्न झाली. मिल्ल आणि स्पेन्सर ह्यांच्या प्रशांच्या अध्ययनाने अक्रेयतावाद आणि नास्तिकता फैलावं लागली. असाच प्रकार चालत राहन कोणत्याच गोधीविषयी 'श्रद्धा नाहीं ' असे झाले असता परिणाम अत्यंत अनिष्ट होईल. सद्युत्ति आणि सदाचार यांची मुळें जळून जातील, विषयोगभोग

<sup>\*</sup> डॉ. भांडारकर. ूं ह्याच प्रंथाचें पृष्ठ ४६ व त्याचप्रमाणं प्रा. शाताराम अवंत देसाई ह्यांनी लिहिकेला निवंध " ब्राह्मधर्म व वैदिकथर्म" पहा.

हेंच काय तें एक श्रेय होईल," असे कित्येक मंडळीस वाटन. हे परिणाम टाळ-ण्यासाठी "देवाच्या अस्तित्वाचा ह्या विश्वामध्ये चोहींकडे मनुष्यास अनुभव येऊं लागला. म्हणजे जिकडे तिकडे तो देवास पहातो. अशी त्याची स्थिति झाली म्हणजे त्याला अत्यंत शांति प्राप्त होते. देवाच्या दर्शनाने म्हणजे समागमाने शांतिरूप सख प्राप्त होतें. असे झाल्यानें मनुष्य सर्व बंधनांतन विमुक्त होतो. आणि त्याचा आत्मा अत्यंत शद्ध होतो. अशा प्रकारें दःखें निरस्त होऊन सख-प्राप्ति करून देणारा व अंत:करण पवित्र करणारा जो देवाचा समागम " स्याची गोडी आपणास लागावी एतदर्थ सामाहिक उपासना स्थापित झाली. बास्तविक पहानां इतके लाभ होण्यासाठी आठवच्यांतन एकटां सर्वानीं मिळन परमेश्वराशीं समागम करणे परेसे नाही, म्हणून प्रत्येक व्यक्तीने करावयाची उपासना व सामाजिक उपासना करण्यापासन दसरे अनेक लाभ आहेत. मनुष्य एकटा बसन स्वतःविषयी विचार करूं लागला, म्हणजे तो आध्यात्मिक उन्न-तीच्या बाबतीत स्वार्थपर होण्याचा संभव असतो. उन्नतीच्या बाबतीतही स्वार्थ-परता घातक आहे. व्यक्तिमात्रावर इतरांच्या उन्नतीचीही जबाबदारी आहे. सर्वांनी एक आकांक्षा मनांत धरून एकत्र होणें: सर्वाच्या कल्याणाची दिशा एक आहे असा जागत भाव मनांत असणें: ह्या गोष्टींचा मनच्याच्या मनावर आस्यंत इष्ट असा परिणाम होतो. अशा प्रकारें एक ध्येय असणारी माणसें जितकी वारंवार एकत्र होतील व एकमेकांच्या विचारांचा व संगतीचा परस्परांवर परिणाम करि-तील. तितकें तें इष्ट आहे हैं जाणून सामाजिक उपासनेस महत्त्व प्राप्त झालें. " परमेश्वरासंबंधानें शाब्दिक ज्ञान आनुभविक व्हावें एतदर्थ, त्याची नियमानें वेळोवेळी आराधना करणें, भजन करणें, स्थाचें नाम आणि त्याचा प्रभाव गाणें. स्याच्या स्वरूपाचे एकांती ध्यान करीत बसणें. आपल्या अंत:करणाची वारेवार परीक्षा करणें. आणि दोष दिसतील त्यांचें निवारण करण्यासाठीं निष्कपटसाबानें यत्न करणें. आपलें ऐहिक अहित झालें तरी सत्यासच अनुसहन आचरण कर-ण्याविषयीं झटणें, इत्यादि अनेक उपाय आहेत." परंत पुष्कळ वेळां असा अनु-भव येतो की. "ध्यान करीत बसलें असतां, अंत:करणापदें देवाचें उन्नत स्वरूप उमें रहावें तें न राहतां, आपके ऐहिक विषयच पुढें स्फुरतात आणि बस्नेंकरून ते मनातन घालविले तर इदयापुढें केवळ शून्य दिसतें." तर " भजनप्रार्थनेच्या वेळी परमेश्वराचें स्वरूप आविर्भृत व्हावें आणि सर्वत्र परमेश्वर दिसन वृ तन्मय व्हावी. ध्यान करीत असतां परमेश्वरच इदयाप्दें स्फरावा आणि चंचळ

मनास स्थिर करून, परमेश्वराच्या ठायी रहतेने संख्य करण्याचा दुसरा उपाय अस्तंगित हा आहे," हें ध्यानांत वागवूनही सामाजिक उपासनेस महस्व प्राप्त झाछे. उपासनेचें महस्व एकदां छक्षांत आछे व उपासनेची अभिक्षी उत्पन्न झाछो, महण्यो मग उपासनेच्या फळाची वाट पहावी लगत नाही. उपासना हेंच उपा- सनेचें फळ अश्री मनाची हित होते. एकदां महिष देवेंद्रनाथ ठाकूर ह्यांनी स्वतःचा अग्रुमव निवेदन करितांना सांगितळें की, "या क्षणी परमेश्वर प्रत्यक्ष प्रकट झाला आहे. या क्षणी आम्ही त्याच्या छायेखाठीं राहून, आमच्या अंतःक-रणांतीळ सर्व शोक, ताप विसरून गेळों आहों, प्राप्तकारें जेव्हां त्याच्या अप्यत्त-स्वरूपाचा सहवासा कर तत्काळ प्राप्त होतें. हें प्रत्यक्ष फळ, याची वाट पहांची लगत नाही. त्याच्या उपासनेचें फळ उपासना करतांनाच प्राप्त होतें. या क्षणी चोहों कहून आम्हांस आनंद प्राप्त होतें. या प्रणी चोहों कहून आम्हांस आनंद प्राप्त होतें. या क्षणी चोहों कहून आम्हांस आनंद प्राप्त होते आहें. तो जसा प्रत्यक्ष प्रकट होतों, तसें तो प्रत्यक्ष फळहीं देतों. तें फळ पुढें प्राप्त होतें का प्रत्यक्ष फळहीं देतों. तें फळ पुढें प्राप्त होतें अश्री वाट पहांची छायत नाडीं."†

प्रार्थनामंदिरांत ज्या साप्ताहिक उपासना होत असतात त्यांची पद्धत साधारण-पर्णे ठरकेली आहे हें उपासनांस हजर राहणारांस अनुमवाने माहित आहेच. परंतु ही जी ठरकेली पद्धत ती पूर्वीपासून तशी नब्हती हें स्थापनेच्या वेळच्या वर्णनामप्यें आर्केच आहे.\* स्थूल मानानें सामाजिक उपासनेचे साहा भाग

<sup>†</sup> न्या. मू. रानडे ह्यांच्या उपासना अत्यंत प्रेमळ व लाभदायक होत असत, हैं त्या उपासना ज्यांनी अनुभविल्या आहेत त्यांस स्वानुभवानें माहीत आहेच. एकंदर सर्व उपासना ऐकून मनावर जो परिणाम होत असे त्यांचें सुंदर व हृदय-स्पर्शी वर्णन श्री.रसाबाईनीं धर्मपर ज्याख्यानांच्या प्रस्तावनेंत असे केळ आहे:—

<sup>&</sup>quot; गुंबईस प्रार्थनामंदिरांत उपासना चालविष्याचे जेव्हां जेव्हां प्रसंग येत, स्या बेळी एकदां त्या प्रेममय रसाळ वाणीचा ओघ छुरू झाला की, इदय उत्यंब-कृत यांवें, मन तक्षीन व्हावें, क्षणांत प्रापंचिक दुःखांचा विसर पडावा, आशा व आस्था यांचा इदयांत प्रवेश व्हावा; इतकेंच नाहीं, तर आपण कथीं कथीं साक्षात स्वर्गछुखन अनुअवीत आहों असे हाटावें. हा प्रकार उपासना छुरू झाल्यापासून तों तो संपेपर्यंत चालत असे हाटावें. हा प्रकार उपासना सहस्वात्यास्त्र तों तो संपेपर्यंत चालत असे हाटावें विकार तेथून परी आस्या-वर्ष हा साम्यापास्त्र तों तो संपेपर्यंत चालत असे हा कार्यंच वर्ष हा कार्यंच वारत केळेळ समेविचार पुढें एकसारखे तासच्या तास मनांत घोळत राहात; व आपल्याखा आख कोई। आस्त अधिकार प्राप्त झाला आहे असे वादन आवंद होई."

करितां येतात. उपासना चारुविण्याचे कार्य ज्याला करावयाचे असते त्याला उपासनेची तयारी स्वतःसाठी व इतरांसाठींडी करावी छागते. मंदिरांतील उपा-सना चालविणें हें मोठें गंभीर कार्य आहे. उपासकास तें कार्य करूं लागण्यापूर्वी मनाची तयारी करावी लागते, ज्याचें धर्म व नीतिपर विषयांचें अध्ययन नित्य चाल आहे. ज्याचे वाचनास केव्हांही खळ पडत नाहीं; ज्यास मननाची व आत्मिक उन्नतीविषयक अनेक विषयांचा स्वतःशी विचार करण्याची संवय आहे: आत्मस्थितीसंबंधाने जो वारंवार विचार करून, आपल्या उन्नतीचा मार्ग चोखा-ळीत असतो. स्वदोषविचिकित्सा व परदोषसहिष्णता ह्यांविषयीं जो तत्पर असतो, त्यास साप्ताहिक उपासनेचें कार्य, वाग्देवी प्रसन्न असल्यास, मुलभ जातें व त्याच्या उपासनेचा सर्वावर परिणाम होतो. उपासना चाळविणाराने जी तयारी करावयाची असते. ती ही उपासना इतरांसाठी ज्याप्रमाणें आहे त्याचप्रमाणें ती स्वतःसाठीं पण आहे. ही गोष्ट लक्ष्यांत ठेवन करावयाची असते. आणि असें झालें तरच एकंदर उपासना उभयपक्षी लामदायक होते. व तें एक सहज कार्य म्हणन हातन होऊं लागतें. अशी तयारी करून उपासक मंदिरांत प्रविष्ट झाल्यावर निश्चित वेळी त्याने उपासनेस प्रारंभ करावयाचा असतो. बंगाल्यांत उपासना सरू होण्यापवी घटानाट अगर इांखनाट करण्याचा प्रधात आहे. परंत आपल्या प्रांती ही पदात पहली नाहीं व घंटा अगर शंखनादाची आवश्यकता केब्हांही भासली नाहीं, उपासक जी तयारी कहन येती तिच्याविषयीं वर दोन शब्द लिहिले. उपासकाप्रमाणें उपासनेस हजर रहाणारांनीही तयारी करून याव-याची असते. रस्त्याने जात असतांना कतहरू बढ़ीने जे मंदिरांत प्रवेश करून केवळ मौज पहाण्यासाठौं कांहीं वेळ बसतात. त्यांच्याविषयीं कांहींही लिहावयाचें नाही, परंत मंदिरांतील उपासनेस म्हणून जे महाम येतात त्यांनी संध्येला ज्या-प्रमाणें शचिर्भत होऊन बसावयाचें असतें त्याप्रमाणें बाह्य व आंतरिक शद्धता राखुन उपासनेस उद्युक्त व्हावयाचें असतें. त्यांची उपासनेविषयी जितकी उत्स-कता तितका अधिक उत्साह उपासना चालविणाराम बाहतो. तपासनेची ठरहेली जी वेळ असेल ती होतांच उपासनेस प्रारंभ होतो व प्रारंभी एक पद्य म्हणण्यांत बेतें. प्रथमारंभी कांडी वर्षे उपासनेस म्हणण्यासारखी शिस्त नव्हती. किती व केव्हां पर्धे म्हणावयाची ह्यासंबंधानें उपासकांची साधारण समजत झाळेली नव्हती. परंत १८७७ साली उपासना चालविणारांस पुढीलप्रमाणें सचना करा-**ब्या**त असा विचार झाला:---

(१) बार बैळांपेक्षां अधिक वेळ गायन करहूं नये. (२) एका वेळी एका चरणांची दोन गीतें असठी तर बाळतीळ. अनेक बरणांची एकच गीत असावें. (३) उपासना एकपासून दीड तासाच्या आंत आटपावी. (४) उपासना मोठ्या व स्पष्ट वाणींनें कराबी. (५) द्रोवटचें गाणें-आरित-मराठी किंवा गुजराती असावें. ह्या सूचनांस अनुसरूनच साधारपणें उपासना होत असतात. मंदिरांतीळ उपासनेची साधारणतः सहा अंगें अगर साहा माग आहेत, (१) उदबोधन, (२) स्तवन व कृतहतादर्शन, (३) ध्यान व प्रार्थना, (४) उपदेश, (५) प्रार्थना, (६) आरित.

उठबोधन हैं उपासनेचें महत्त्वाचें अंग आहे. ह्या वेळी उपासकानें जमलेल्या सर्व मंडळीची वृत्ति उपासनोन्मख करावयाची असते. सर्वांनी निश्चित बद्धीने उपासनेस यावयाचे असा मळ उद्देश असल्यामुळे त्या वेळी व्यवहारांतील विचा-रोस क्षणमात्र बाजस सारून केवळ परमेश्वरविषयक विचारांमध्ये मन गढन गेलें पाहिजे. परंत मन हैं ओढाळ गुरूं असल्यामुळें. तें भलतीकडेस जाण्याचा संभव असतो व तें तसें जातेंही. प्रत्यक्ष तकोबांसारख्या साधु पुरुषाला 'स्मरणीन विस्मरण ' असाही अनुभव आला, यावरून मनाची चंचलता प्रत्यक्ष होते. अर्थात उदबोधनाच्या वेळी उपासनेसंबंधानें स्वतःच्या उत्साहांत शिथिलता येऊं न देतां. उपासनेस आलेल्या मंडळीची वृत्ति उपासनेस अनकल करावयाची असते. त्या वेढचें उपासकाचें भाषण अशाच प्रकारचें असावें असा हेत आहे. अशा प्रकारें उदबोधनानंतर ज्यांत देवाचें स्तवन आहे असें एक पद्य महदल्यानंतर परमेश्वराचें स्तवन करण्यांत येतें. ईश्वराचें वैभव, पावित्र्य, तेज, सामर्थ्य व प्रेमस्वरूप इत्याद्यनेक गुणांनी आपल्या मनावर ठसा उमटविला म्हणजे त्याचे स्तवन कर-ण्याची स्फूर्ति आपणांत साहजिकच होते. कारण मनुष्यधर्मच तसा आहे. पण. ह्यासंबंधानें नेहमी असा आक्षेप घेण्यांत येतो की, आपण देवाचें स्तवन कर-ण्याची काय आवस्यकता आहे ? आपल्या स्तवनाच्या योगे त्याचे वैभव, सामध्ये, पावित्र्य. तेज व प्रेम वाढतें काय ? हा किंवा अशा प्रकारचा आक्षेप जे घेतात त्यांस स्ततीचें रहस्य कळत नाहीं. कारण. सर्वोत्तम गुणांची स्तति करण्याची जी साहजिक प्रवृत्ति होते त्यांतील अर्थ हा आहे की, स्तृति करणारास ते ते गुण पुज्य आहेत, प्रिय आहेत: ते त्याला स्पृहणीय आहेत, म्हणजे आपणामध्यें अंशतः तरी असे गुण असावे अश्री इच्छा त्याच्या अंतःकरणांत गार्भेत असते. आणि अभी इच्छा गर्भित असली म्हणजे त्या मन्त्र्यामध्यें ते गुण उदित होकन

त्याची उन्नति होण्याचा संभव असतो. कांडी अधन्यतेच्या योगें अशा सर्वोत्तम गुणांची स्तति करण्याची स्फर्ति ज्याची नष्ट होऊन गेली आहे त्याच्या उन्नतीचा मार्ग खंडित झाला असे समजावें. म्हणून स्तृति करण्याची जी आपली स्वामा-विक प्रवत्ति तिचा आपण उत्तरोत्तर विकास केला पाहिजे. व्यवहारांतसदां आपण गुणमय व्यक्तींची निरपेक्ष भावानें जेव्हां स्त्रति करितों. तेव्हां तरी हाच अर्थ ध्यावयाचा, त्या व्यक्तींचे कित्येक गुण आपणांस वंदनीय वाटतात म्हणून त्या व्यक्ति आपणास पुज्य होतात. म्हणजे त्यांचे ते ते गुण आपणास स्प्रहणीय वादतात व ते आपणांमध्ये यावेत असा त्या स्त्रतीचा आशय असतो. सारांश. उत्तम गुणांची वंदाता आणि त्यांविषयों प्रेम हेंच स्ततीचें कारण असतें. इसरा विचार असा आहे की, ईश्वराचें स्तवन करणें म्हणजे त्याचें जें अनायनंत. गंभीर. अद्भृत, आनंदमय, प्रेमस्वरूप तें आपल्या अंतश्रक्षपढें ठेवणें, आणि असे तें स्वरूप अंतःकरणापढें ठेविल्याशिवाय देवाविषयी पुज्यबद्धि आणि भक्ति आपल्या हृदयांत कशी उत्पन्न होईल ? म्हणून स्तवन हैं उपासनेचें एक महत्वाचें अंग मानिलेलें आहे. कलकत्यास स्तवनास प्रारंभ करण्यापूर्वी

सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म । आनंदरूपं यदिभाति । शांतं शिवमद्वेतम्। श्रक्षमपापविद्यम् ॥

हा मंत्र मोठ्याने व सर्वानी म्हणण्याचा प्रघात आहे. हा मंत्र म्हटल्यावांचन उपा-सना सांग होत नाहीं असेंही त्यांस वाटतें. ह्या प्रांती बहतेक उपासक परमेश्व-राच्या स्तवनपर हा मंत्र उचारून नंतर स्तवनास प्रारंभ करितातः तथापि तो न म्हटला तर उपासना सांग होत नाही असा ह्या प्रांती कटाक्ष नाही. स्तबनांतर्गत कतज्ञतादरीन हैं एक उपांग आहे. ईश्वराविषयीं कृतज्ञता दर्शविणें यांतील अर्थही गंभीर आहे. कृतज्ञताबुद्धीमध्यें व्यवहारांत उपकार करणारा जो त्याविषयीं प्रेम व आदर, त्याच्या कल्याणाची इच्छा आणि त्याचे अप्रिय न करण्याची वक्ति असे भाव असतात. असा जर मनुष्यानें केलेल्या उपकाराविषयीं आपला प्रह साहजिक रीतीनें होतो. तर ज्यानें आपणास ह्या संदर स्रष्टीमध्यें निर्माण केलें आणि आम्हांस सुखाची व उन्नतीची साधनें सतत देऊन जो एकसारखें आम्हांबर कृपाछत्र धरीत आहे. रात्रंदिवस आपल्यावर जो प्रेमाचा. दयेचा वर्षाव करीत आहे. त्या जगदीश्वराबद्दल जर आपल्या ठायी कृतहताबुद्धि उत्पन्न होकन आपण ती दर्शविकी नाहीं, तर आपकें मनुष्यपण कसकें ? पण, असे सहसा होत नाहीं. ज्याचा धर्ममार्गांत प्रवेश झाला आहे, व ईश्वरिनिर्मित वस्तूंची बाह्योपचारें पूजा न किततां ह्या सर्व पृथ्वीवर आणि आकाशामध्यें त्याचीं जी अद्भुत कृत्यें आहेत आणि अत्यंत सौंदर्ग जें नांदत आहे तद्वारा साक्षात त्या आनंदरवरूपास जो पहातो, जो त्याच्या योजनांचें चिंतन किततो, त्याची दया मनांत आणितो, भाविक भजनाचे योगेंकरून अत्यंत समाधान होतें आणि सर्व चिंता व त्रांस निरस्त होतात ह्याचा विचार किरतो, तो त्याच्याच कृषेच्यायोगें आपके सर्व व्यवहार वालके आहेत, त्यानें आपणावर अनंत उपकार केले आहेत, अनेक संकटांतून पार पाउले आहे व आपणावर अनंत उपकार केले आहेत, लोक लोकता, त्याच्याचाचीं ठिकाण तीच आहे हें ध्यानांत आणितो, त्याच्या अंतःकरणांत गंभीर कृतज्ञताबुद्धि अवश्यमेव उत्पन्न होते आणि तो प्रकाशित करण्याविषयीं त्याची साहजिक प्रश्वांत होते. आणि ह्या कृतज्ञता-बुद्धीच्या योगें देवाविषयीं प्रेम वाङ्गन त्यास अप्रिय अशी गोष्ट न करण्याविषयीं हित्त स्वळ होऊन आपळे अंतःकरण उन्नत होतें. सारांश, व्यक्तिमात्राच्या आत्याच्या उन्नतीसाठीं ईश्वराचें स्तवन करणें व आपळी कृतज्ञताबुद्धि दर्शविणें हें आवश्यक आहे.

अशा प्रकार स्तवन झाल्यानंतर कांही वेळ स्तब्य राष्ट्रन परमेश्वराचें ध्यान करावें असा प्रधात आहे. स्तवनामध्यें ज्या गुणांचें वर्णन झाळें ते गुणांविशिष्ट जो परमेश्वर त्याचें ध्यान केल्यानंतर परमेश्वराची प्रार्थनापर भाग शेवटी आणा-वयाचा असतो. परंतु सर्व उपासकांच्या ही गोष्ट नेहमांच लक्षांत राहते असे नाहीं. त्यामुळें स्तवन, इत्तक्षतादर्शन व प्रार्थना असा कम न राहता मागचें पुढें किंवा पुउचें मागें असा प्रकार कवित होतो. ज्यांस ही प्रणाली माहीत नाहीं ते उदबो-धनानंतर होणारा जो भाग त्या सर्वास प्रथंना असे म्हणतात. व त्यावर पुष्क-ळांचा कटाक्षही असतो. त्यांना प्रधंनेची आवस्यकता प्रवास्थानें होत अस्तानंतर होणारा जो भाग त्या सर्वास प्रथंना असर्यकता प्रवास्थानें होत अस्तानंत होना पत्र पाठवून एका श्रोत्यानें भागवतधर्मावरील व्याख्यानें होत अस्ताना एक होता की, आपण निक्षण कारतां तें ठीक आहे, परंतु निक्षणाच्या आवांतीं जो प्रार्थना कारतां तिची मात्र आवश्यकता काय ती कळत नाहीं. ह्या शंकेस न्यायमूर्तीनी दिलेळें उत्तर कार महत्त्वाचें आहे. ते म्हणाले ''परमेश्वर संपूर्णपणें झानाम्य', लाहे, असे. जे झानमार्गांच्यायी लोकांचें म्हणणें आहे त्यांत वादास वरीच जाया आहे; परंतु

तें खरें आहे असे आपण गृहीत धरून चाललों तरी, केवळ ज्ञानविषय जें बद्धा तें कळकें म्हणजे आपल्या हृदयाचें पूर्ण समाधान होईल असें नाहीं, कारण, ज्ञान संपादन करण्याची इच्छा व बृद्धि यांचा आपण जी कृत्यें करितों त्यांच्याशी किती संबंध असतो हैं तपासन पाहिलें, तर जिह्नासा व बुद्धि ह्यांच्या तुरीनें मनास शांति होत नाहीं असें आढळेल. परमेश्वरप्राप्त्यर्थ भक्ति होष्यापूर्वी स्याच्या स्वरूपाचें ज्ञान आपल्या शक्तोप्रमाणें झाठें पहिजे हें जरी खरें आहे. तरी तें बान केवळ बद्धीने कांडी प्राप्त होणारें नाही. कारण. परमेश्वर हृदयगम्य किंवा बढयांतर्गत ज्या वृत्ति त्यांनाच गम्य आहे ह्यांत कांही संशय नाही. वृत्तीवर बहधा आपर्ले आवरण अवलंबन असतें. म्हणून वृत्तीचें अथवा हृदयाचें खरें समाधान होईल व त्यांस चांगलें वळण लागेल असे करण्यासाठी भगवंताला वृत्तीच्या आंत आणावयाचा प्रयत्न करणे आवश्यक आहे. तसे होण्यास आपल्या अंत:करणाची सिद्धता पाहिजे. ही होण्यास कांहीं बाह्य उपायांची योजना लागते: जर्से सस्नान, सस्थल, रम्य एकांत स्थल वगैरे, सस्नान केले असतां चमस्कारिक प्रकारची मनाची प्रसन्नता असते: तरेंच उंच पर्वत, खोल दरी, शांत व विस्तत नदी. अफाट समद्र. ह्यांमध्यें दिसणारी परमेश्वराची अगाध लीला पाइन स्थाच्या-विषयी पूज्य भाव व भक्ति विशेष रीतीनें जाएत होतात. एकांतस्थळी बसलें असतां अन्यविषयन्यावृत्ति होऊन एकाम्रता होण्यास ठीक पडतें. तथापि ह्या साधनांनी परिपूर्ति होत नाहीं. इंद्रियें व मनोवृत्ति परमेश्वराकडे वळवून त्याच्या-मध्यें रममाण होतील व कृति व हृदय ईश्वरमय होतील असें करण्यास सर्वोत्तम साधन प्रार्थना होय. उपासनेंत प्रार्थनेला मुख्य जागा देण्यासंबंधानें सर्व धर्माची एकवाक्यता आहे. ह्यावरून ईश्वरश्राप्तीच्या व ईश्वरभजनाच्या सर्वे साधनांत प्रार्थना प्रधान आहे असें सिद्ध होतें. उपासना म्हणजे ओतप्रोत प्रार्थनेनें गुक्त असणें. आदी व अंती तर प्रार्थना असतेच, व मध्यें जरी निरूपण अथवा उपदेश असतो, तरी प्रारंभी प्रार्थना, मध्यंतरी प्रार्थना व शेवटास प्रार्थना केली तर वावर्गे नाही इतकंच नाहीं, तर योग्यच होईल. निरूपण अथवा उपदेश हा उपासनेचा गौण भाग व प्रार्थना हैंच तिचें खरें स्वरूप म्हटर्छे असतां चालेल.\* प्रार्थनेसंबंधानें आणखी असेंही म्हणतां येतें की. भौतिक सप्टीच्या न्यापारामध्यें देवानें आपणास न टळणाऱ्या नियमांनी जरी बद्ध करून घेतलें आहे. तथापि जीवारम्याचा आपणाशी जो आध्यात्मिक व्यव-

<sup>\*</sup> न्या. मू. रानवे ह्यांची धर्मपर व्याख्यानें-आवृत्ति तिसरी पू. १७-१४.

द्भार स्थामध्ये त्याने आपणास बद्ध करून घेतळेले नाडी. जीवारम्याचा परमेश्वराची को कटाक्ष असेल, त्यास जुळणारा असाच परमात्म्याचा त्याच्याशी कटाक्ष असतो, आपके आनंदमय. प्रेममय. श्रद्ध, सर्वन्यापी स्वरूप दछीपढें यार्वे असा भनन्यभार्वे शरण आहेल्या भक्ताचा मनोरथ असल्यास तो तें स्वरूप त्याच्या अंतश्रक्षं पढें प्रकट करितो. आध्यात्मिक आपत्तीच्यायोगें मक्त पीडित होऊन देवापढें ग्रहभावानें येऊन प्रार्थना करिता झाल्यास ती आपत्ति देव तत्काळ दर करितो. आणि त्यास शांति देतो. एखादें अनुचित कृत्य केल्याबहरू एखाबाला मोठा अनुताप होऊन मनांत अस्वस्थता प्राप्त झाली आहे. खाण्या-पिण्यांत. बसण्यांत उठण्यांत. चैनीत. सखांत त्याला कांद्रीच आनंद बाटत नाहीं. अशा वेळी त्याने अगर त्याच्या निकटच्या माणसांनी त्याच्या शारीरिक सुखासाठी कितीही प्रयत्न केले. तरी त्याला समाधान वाटेल काय? त्याच्या मनाची अस्वस्थता नष्ट होईल काय ? नित्याच्या अनुभवावहून असे सांगतां बेतें की. असल्या बाह्योपचारांनी त्याचे समाधान होत नाहीं. त्याच्या आत्म्याला खरें स्वास्थ्य हवें असतें. आणि तें त्याला एकच ठिकाणाहन प्राप्त होणें शक्य असतें. हैं दिकाण म्हणजे जगतचालक, जगन्नियामक, सर्वसाक्षी, क्यानिधान, प्रेमस्वरूप परमेश्वर होय. अशा वेळी आपल्या अनुचित आचरणाबहरू. आपण देवास सोडन बागल्याबहल किंवा आपल्या अपराधाबहल, अनुतप्त अंतःकरणानें देवाच्या चर-णांचा आश्रय केल्यानें, देवापाशीं क्षमा मागितल्यानें, अंतःकरणपूर्वक देवाची 'प्रार्थना केल्याने मनाला जें समाधान प्राप्त होतें. जो आनंद, जें स्वास्थ्य व शांति प्राप्त होते तसें समाधान, स्वास्थ्य, आनंद व शांति अन्य कोणस्याही उपायांनी प्राप्त होत नाहीं, असा साधकांचा अनुभव आहे. आतां अशा प्रकारें प्रार्थनेचें महत्त्व लक्ष्यांत आल्यावरही कोणकोणस्या गोष्टीविषयी प्रार्थना करावी हा प्रश्न नेहर्मी उपस्थित होतो. त्याचे समाधान गुरुवर्य हा. भांडारकरांनी प्रार्थना हा। लेखा-मध्यें फार संदर रीतीनें केलें आहे तें जिज्ञासंनीं अवस्य वाचावें. त्यांत त्यांती असें स्पष्टपणें दाखवून दिलें आहे कीं, "देवाची प्रार्थना करणें हा एक मार्ग देवानेंच लावून दिला आहे. ज्याच्या मतीस जसा संस्कार झाला असेल, स्याप्र-मार्णे तो प्रार्थना करील. कोणी आपणांस द्रव्य मिळो, संतती होवो, प्रतिष्ठा मिळो, शत्रुंचा नाश होवो असी प्रार्थना करितील: कोणी अशा प्रकारची प्रार्थना न करितां. अहंकार. काम. कोध, मत्सर इत्यादिकांपासून आपली सुटका व्हावी, आपकें अंतःकरण स्वच्छ व्हावें, सर्वाविषयी अंतःकरणामध्यें प्रेम रूढ व्हावें, देख

नाहींसा ब्हावा, देवाची भक्ति साध्य व्हावी, देवाने आपल्या अंतःकरणांत वास करावा. अशा प्रकारची प्रार्थना करितील, पहिल्या प्रकारची प्रार्थना मृढ जनांची: दसऱ्या प्रकारची तकाराम, नामदेवासारख्या साधुजनांची, आम्ही तिचेंच अवलंबन केलें पाहिजे. आणि दसऱ्यांसही करण्याचा उपदेश केला पाहिजे."\*

पहिली प्रार्थना झास्यानंतर उपासकानें निरूपण अगर उपदेशात्मक भाषण करण्याचा प्रधात आहे. प्रार्थनासमाजाची स्थापना झाल्यापासन ह्या भागासंबं-धाने विचारांचा विकास कसा होत आला आहे शाविषयीं पूर्वी विवेचन झालें आहे. न्या. म. रानडे ह्यांच्यासारख्या अधिकारी माणसांनी " निरूपण अथवा उपदेश हा उपासनेचा गौण भाग, प्रार्थना हेंच तिचें खरें स्वरूप " असें म्पष्ट सांगित के असतांही, लोकांचें लक्ष्य उपदेशाकडेच अधिक असतें व त्याप्रमाणें उपासकही निरूपण अगर उपदेश ह्याची तयारीही अधिक करितो. असा अनुभव आहे. उपदेशास बहतेक भक्तिपर विषय घेण्याची पद्धत आहे. साधकाच्या साधनास व एकंदर जीवनास सहायभत होण्यासारखा उपदेश असावा, पष्कळ वेळां प्रार्थनासमाजाचें कार्य, ध्येय व धर्मसिद्धान्त अशा विषयांवरही उपदेश होतात. परंत उपदेशक कोणीही असो, व स्थाचा विषय कांडींही असला. तरी परधर्मनिंदा उपदेशांत आणूं नये, असा प्रार्थनासमाजाना कटाक्ष आहे. कारण प्रार्थनासमाजाचा व सर्वे प्रस्थापित धर्मांचा संबंध आदराचा आहे. म्हणून निर्निराळ्या धर्मांच्या सिद्धान्तांसंबंधानें टीका जी करावयाची तीं आदरपूर्वक व्हावी व कोणत्याही धर्माची निंदा वेदीवरून न करण्याचा सर्व उपा-सकांचा कटाक्ष असतो. असे धोरण ठेवन उपदेश अगर निरूपण झाल्यानंतर झालेल्या निरूपणास अनसरून लहानशी प्रार्थना करून आरति म्हटल्यानंतर साप्ताहिक उपासना संपूर्ण होते.

मंदिरांतील साप्ताहिक उपासना कोणी चालवावयाच्या ह्यासंबंधानें कांही नियम नाहीं, सभासदांपैकी उपासना चालविण्याची पात्रता असणाऱ्या सभासदां-पैकी. एका पुरुष अगर स्त्री सभासदास समाजाचे चिटणीस उपासना चालवि-ण्याची विनंति करितात, जेव्हां जेव्हां समाजाच्या वतीने प्रचारकांची नेमणक झालेली असते त्या त्या वेळी प्रचारक एकंदरीने अधिक वेळां उपासना चालवितात. मंबईस कोणत्याही प्रार्थना अगर ब्राह्मसमाजाच्या सभासदास अगर युनिटेरिअन गृहस्थास उपासना चालविण्यास हरकत नाहीं.

<sup>\*</sup> डा. भांडारकर ह्यांचे धर्मपर लेख व व्याख्यानें-पू. १५४-५५. संगतसभाः प्रकरणांत ' प्रार्थनेत काय मागावें ' ह्या सदराखाली प्रसिद्ध झाडेला निर्णय पहा.

## धर्मानष्टान व ध्येयपालनः

" हा ( प्रतिमा पूजनाचा ) असन्मार्ग सुद्रन सन्मार्गची लोकांत प्रवृत्ति व्हावी व सर्व संसारांतील धर्मसंबंधी कृत्ये ह्या मतास अनुसुद्धन व्हावीं हा ह्या समाजाचा उद्देश आहे." (१८६७)

" ह्या छहानद्या बीजापासन मोठा वृक्ष वाढावा अशी आमची ---बाळ संगेश वागळे (१८६७) इच्ट्या आहे. "

वरील उद्देश दृष्टीपुढें ठेवून १८६७ सालीं मुंबईच्या प्रार्थनासमाजाची स्थापना झाली. त्याला आतां साठ वर्षे झाली. हा उद्देश दशीपढें ठेवन ज्यांनी समाजाची स्थापना केली त्यांगैकी एकही व्यक्ति आज इहलोकी नाही. ह्या साठ वर्षात समाजाचा हा हेत् कितपत सिद्धीस गेला आहे व तो सिद्धीस गेला नस-स्यास कां गेला नाहीं याचा विचार करून उपाययोजनाही सुचविण्याचा हेतु आहे.

आपण ज्या नवीन मतांचा स्वीकार करीत आहों ती मतें सर्व व्यवहारांत क्षाणावयाची. त्यांचा त्याग करून धर्मसंबंधी कृत्यें करावयाची नाहींत. असा उद्देश प्रथमपासन होता है उघड आहे. त्याचप्रमाणें हा विचार आचारांत आणणें सलभ कार्य नाहीं खाची जाणीव त्यांच्यांत नव्हती असेंही नाहीं. वरील उद्देश ठरवितांनाच रा. रा. मोरोबा विनोबा ह्यांनी इवारा \* दिला होता व हा इवारा लक्ष्यांत षेऊनच हिंदु रिफार्मर पत्राच्या संपादकांनी असा उपदेश केला होता की, आप-स्याला संसारांत अनेक गोष्टी आपल्या इच्छेच्या विरुद्ध कराव्या लागत आहेत. ह्याचा नित्य अनुभव येत असतांना हा असा कडक नियम करण्यापेक्षां तो प्रथम थोडा सीम्य स्वरूपात ठेवणें बरें. हें आपण जाणत आहों. ने तथापि रा. मोरोबा विनोबांचा इषारा अगर हिंदु रिफार्मर पत्राच्या संवादकाची सावधगिरीची सचना लक्ष्यांत न घेतां वरील हेत स्थापित झाला. असा प्रकार असन हेत ठरवितांना जो निम्रह दाखविण्यांत आला, त्याच निम्रहानें पुढें सभासदांचें वर्तन झालें किंवा नाडी हैं पाहतां मनाचा विरस होतो असे येथें म्हणणें भाग आहे. ह्यासंबंधानें वेथें अधिक ऊहापोह करण्यापूर्वी ज्या समाजाच्या तत्त्वांचा आधार ह्या समाजाची तस्यें सिद्ध करितांना चेतला असे डा. भांडारकरांनी आपल्याला सांगून + ठेविलें

<sup>\*</sup> पान ५१ पहा.

<sup>†</sup> प्रष्ठ ५१ पाहा.

<sup>+</sup> प्रष्ठ ८३ पाहा.

प्रा. इ.---१५

आहे त्या ब्राह्मसमाजाच्या इतिहासांतील एका विशेष प्रसंगाची येथे आठवण करून घेणे जहर आहे. आदि ब्राह्मसमाज व प्रार्थनासमाज खांच्या स्थितींत पूर्वीपासन साम्य आहे. आदि ब्राह्मसमाज सोइन केशवचंद्र सेन निराळे झाले. केशवचंद्र सेनांना सोडन पंडित शिवनाथ शास्त्री वेगळे झाले. व स्यांनी निरनि-राळे समाज स्थापिले, परंतु मुंबईच्या समाजात केशवचंद्रांच्या विचारांचें किंवा पंडित शिवनाथ शार्खा ह्यांच्या मतांचे सभासद जरी होऊन गेले. तरी एका प्रार्थनासमाजाचे दोन समाज झाले नाहीत, हैं ज्याप्रमाणें खरें आहे. त्याचप्रमाणें ब्राम्हसमाजाच्या इतिहासांत जो विशेष प्रसंग घडला तसा कांडी प्रकारही येथें झाला नाही हैं येथे नमद करणें अगत्याचें आहे. एके दिवशीं समाजाच्या छाप-खान्यांत देवेंद्रनाथ ठाकर विचारमञ्ज स्थितीत बसलेले असतांना त्यांच्या मनांत जो विचार आला तो असा की. समाजामध्ये उपासना होत आहेत. पण त्यांस बंधनें नाहीत, कोणी उपदेश करावा व त्यांनी काम सांगावें खासंबंधानें कांही समजत परलेली नमल्यामळें मळ हेतचा विषयींस करणारे उदार उपासकांच्या वाणीतून निघतात: म्हणून त्यांनी " ब्राम्हधर्म प्रहण " सुरू केलें. व जो कोणी प्रतिमापुजनाचा त्याग करावयास सिद्ध होईल त्यासच सभासद कहन ध्यावयाचे असें त्यांनी ठरविकें; स्वतः व आणखी २०-२५ इसमांनी ह्या नियमानसार एका उत्सवाच्या मूख्य दिवशी ब्राम्हधर्म प्रहण केलें व नंतर देवेंद्रांनी आपल्या पिरयाच्या पुण्यतिथीच्या दिवशीं सर्व आप्तांचा विरोध डोत असतांना जन्या पदातीने श्राद न करितां नव्या पदातीने श्राद करून करारीपणाचा किला धाळून दिला व ब्राह्मसमाजांत दाखल होणें म्हणजे काय याची कल्पना जनतेस करून दिली. मग आमन्तं ध्येय वर स्टटल्याप्रमाणे इतकें स्पष्ट असतां. त्याचें परिपालन आमच्या हातून कां झालें नाही हा खरोखर विचार करण्यासारका प्रश्न आहे. आतां संबईच्या समाजाच्या इतिहासाकडे पाहिलें तर असे दिसन येईल की. अशा प्रकारें आमचा धर्म आचाराच्या कसेंत निमहाने आणणारा व केवळ बाह्य धर्मीला वाहिलेला गृहस्य समाजस्थापकांच्या अगर त्यांच्या नंतरच्याही पिढीत कोणी झाला नाहीं, हें येथें प्रांजलपणें कब्ल केलें पाहिजे. हा मुद्दा गुरुवर्य डा. भांडारकरांनी देखील कबूल केला आहे. "या धर्माचा अजून शंकराचार्य निषत नाहीं ही वाईट बाटण्यासारखी गोष्ट आहे " असे जेव्हां उपहासाच्या हशीनें केसरीकारांनी महटलें त्यावेळी भांबार-करांनी अभे उत्तर दिले की " आम्हांसही त्याविषयी वाईट बाटतें. मोजक आणि

भांडारकर अशांसारिख्या 'संसारकरू' मनुष्यांच्या हातन ह्या धर्माच्या प्रसाराविषयी फारशी खटपट होणें अशक्य ही गोष्ट उघड आहे. असें आमचेंद्री मत आहे. तथापि सर्वे सामाजिकांनी यथाशकि यथावसर आस्था-पूर्वक उद्योग करीत गेलें पाहिजे. असे झालें असतां कांहीं काळानें ईश्वरक्रपेनें ह्या धर्मसंघामध्ये एखादा शंकराचार्यसङ्घां उत्पन्न होईल."\* आतां जेथे स्वत:च्या आचरणानै उदाहरण घाळन देणारी देवेंद्रनाथ, केशवचंद्र, ह्यांच्यासारखी माणसें नाहींत. तेथें सर्वे सामाजिकांनीं यथाशक्ति व यथावसर कितपत उद्योग केले हैं जरी पाहिलें तरी आपल्याला काय उत्तर मिळतें तें पाई या.

येथें एका गोष्टीसंबंधानें दोन शब्द लिहिणें अगत्याचें आहे. मार्गे काय झालें त्याचें निरीक्षण करितांना व जें दश्रीत्पत्तीस येईल त्याची नोंद करितेवेळीं व्यक्ति-विषयक विचार टाळण्याचा आमचा निश्चय आहे. म्हणून टीकापर भागांत कोणाही व्यक्तीस अनुलक्षन विचार आहेत अशी कोणी आपली समजत करून घेऊं नथे. जें सत्यदर्शन झाठें तें वाचकांपढें ठेवणें हें कर्तव्य आहे व प्रवील पिढीस जागृति-कारक आहे अशी आम नी दढ समजूत आहे. ह्या दृष्टीनें साठ वर्षांच्या इतिहासाकडे पहातां काय दिसतें ? १८६७ साली मोरोबा विनोबांना सभेमध्यें साधारणपणें टाब-व्यांतच आर्ले. व त्या वेळी हा मतभेदाचा व अनिष्ट विषय काढल्याबहुल त्यांस दूषणही मिळालें, † आणि त्याच वेळी रा. रा. बाळ मंगेश वागळे ह्यांनी सर्वास सांगित हैं भी, ह्या छहानशा बीजापासून मोठा बृक्ष वाढावा अशी आमची इच्छा आहे. म्हणून बीजारोपण झाल्यापासून बृक्ष वाढीस लावण्याच्या कामी कसा काय उद्योग झाला त्याचें आतां निरीक्षण करूं या. हें निरीक्षण करावयास लागलें कीं. कोणत्या उपायांचें अवलंबन केल्यानें हें बीज वाहून त्याचा मोठा वृक्ष होणें, अगर हा रोपा वाढीस लागून त्याचा वृक्ष बनणें शक्य होतें त्याचा विचार झाला पाहिजे आणि हा विचार सोपा आहे. प्रार्थनासमाजाचे जे धर्मसिद्धान्त ते केवळ

<sup>\*</sup> पृ. ९८ मां. ब्या. पाहा.

<sup>† &</sup>quot; तम्ही हैं प्रकरण समेंत आणिलें नसतें तर बरें होतें असे एक दोन अ-सामींनी त्यांवा तेव्हांच सांगितलें. नंतर बाळ मंगेश वागळे म्हणाले की. आम्हांस खाबहरू कोणास कांहीं सांगणें नाहीं, प्रतिज्ञा करून सभासद झाल्यावर मग आमचा काय बेत आहे तो सहज समजेल."

<sup>(</sup>वर्तमानदीपिका, १८६७)

विचारांस मान्य होऊन बालणारे नाहीत. ही विचारां मान्यता आवाराच्या द्वारें अर प्रगट झाली तरच उपयोगांची. प्रथम देव एक आहे, त्याचप्रमाणें प्रतिमापूजन हा असन्मागें आहे ही १८७३ पूर्वीची दोन मतें आपण घेऊं या. हा मतांची मान्यता सभासदांच्या आवरणावरून जर ठरवावयांची तर, सभासदांच्या आवाराच्या हारें तत्त्वाभिमान व्यक्त झाल्यांची उपाहरणें पहिल्या दाहाबारा वर्षात किती सांपडतील ? प्रतिमापूजन हा असन्मागें होय असें जाहिर करण्यासाठीं समाजांची स्थापना झाली. हा असन्मागें होय असें जाहिर करण्यासाठीं समाजांची स्थापना झाली. हा असन्मागें हत्यें हा मतांच अञ्चसक्तांची हत्यें हा जर आमचा मूळ उदेश, तर तो पार पाडण्यासंबंधांनें अममपासूनच कटाक्ष असावयास पाहिज होता. पण तसा कटाक्ष कोणोही ठेवि ल्यांचें दिसत नाहीं ! नाहीं म्हणावयास सन १८७० सालीं वर दश्विळेला अस-मागी मोहन मन्मागींत्राचारें एक विवाह झाल्याचा दाखला सांपडती. हा विवाह मूल्यजे प्रार्थनासमाजांचे एक संस्थापक रा. रा. वासुदेव बाबाजी नवरंगे यांचा होय. ह्या विवाहांची हक्तीकत अशी आहे:—

### पहिला ब्राम्हविवाह.

रा. रा. वासुदेवराव हे त्या वेळी स्टेशनरीचा व मारगन कंपनीच्या धातु गाळण्याच्या मुशीचा व्यापार करीत होते. त्यांनी विलायतेहून परत येतांना आपल्या स्वतःच्या नांवें ह्या कंपनीची एजन्सी मिळविली होती. येथें आल्यावर विवाह करण्यांचे ठरविलें. वासुदेवरावांच्या चित्रावरून वाचकांस हैं कळून येहूं- लच की, ज्यांस लोक विद्वान म्हणतात तसे ते नण्हते, तरी विद्वान लोकांचा त्यांस सहवास झालेळा असल्यामुळें त्यांचें मन चांगलें संस्कृत झालें होतें. केशव चंद्र सेन दोन्द्री प्रसंगी मुंबईस आले असतांचा त्यांच्या सहवासाचा वासुदेवरावांची पूर्ण फायदा घेतला होता व त्यांची व्याह्यांचे त्यांची प्रसिद्ध केलों होतीं व ते स्वतः ब्राह्मसमाजाचे सभासद झाले होते. अशा स्थितींत विवाह करण्याचा जेक्यां त्यांचा विश्वय झाला व योग्य वधूही त्यांस आढळळो त्या वेळी विधीचा प्रश्न पुढें आला. बासुदेवराव तिप्रही व करारी स्वभावाचे असल्यामुळें विधि कोणत्या रीतींने करावयाचा हा कांही चित्रेचा प्रश्न नल्हता. त्यांची बधु कृष्णाबाई, पांदुरंग भट बापट ह्यांची कन्या ही सखारामभट जोशी यांची गतभनुका होती. म्हणजे हा विधवाविवाह होता आणि तो कसा पार पाडावयाचा हा प्रश्न त्यावेळी बासुदेराव-

नांपुढें होता. स्या वेळी बाम्हविवाहासंबंधानें कायदा झालेळा नव्हता; तथापि कलकत्त्यास प्रतिमापूजनाचा त्याग करून विवाह होऊं लागले होते. परंतु तो विधि कायबास संमत होईल हा।विषयीं कांहीं खात्री नसस्यामुळें, तेथें कांही एक प्रकारचा विधि करून वध व वरामध्यें लेखी करारनामे होत असत. वास-देवरावांनीं बंगाल्यांत चाल असलेल्या पद्धतीप्रमाणें विवाह उरकृन व करारना-म्याचा नमना ध्यावयाचा ठरवन तो विधि तेथन येथे मागविला. व ज्या ठिकाणी प्रार्थनासमाजाच्या साप्ताहिक उपासना होत असत. म्हणजे जुन्या बर्फाच्या गिरणीच्या ठिकाणी, अर्थात् ज्या जागेवर पढें प्रार्थनामंदिराची उभारणी झाली त्या जागंत. बुधवार ता. २४ आगस्ट १८७० रोजी मिति श्रावण वदा १३, शके १७९२, प्रमोदनाम संवत्सर, ह्या दिवशीं वास्रदेवरावांचा विवाह ब्राह्मवि-धीनसारें झाला. समाजाचे आदा आचार्य रा. रा. भिकोबादादा चव्हाण ह्यांनी पौरोहिस्य केलें. हा विधि झाला स्या वेळीं समाजाचे सन्मान्य अध्यक्ष डॉ. आत्माराम पांडरंग व दसरे इतर पृष्कळ लोक हजर होते. ह्या विवाहाची हकीकत प्रथम मुंबईच्या कोठल्याही पत्रांत न येतां. ती केशवचंद्र सेन ह्यांच्या 'इंडिअन मिरर' पत्रांत आली. स्याबद्दल जानोदयासारख्या पत्रालाही फार आश्चर्य वाटलें कीं. ही महत्त्वाची बातमी कलकत्त्याच्या पत्राच्या दारें आपल्याला प्रथम कळावी.\* 'इंडियन मिरर' पत्रामध्यें ही बातमी प्रसिद्ध करितांना पढील मजकर आला आहे.

"The Bridegroom, a Conkanee Brahman, of Rutnagiri who is about 44 years of age is a thoroughly enlightened gentleman of considerable strength of character and firmness of principle. Some years ago he visited England and is since living in excommunication. He is one of the most zealous members of the Prarthana Samaj and has also chosen to enter into membership of the Brahma Samaj of India.

<sup>\*</sup> It is a matter of great surprize to us that none of the local journals took any notice of it (the marriage) and that it should have been communicated to us by a Calcutta contemporary!

<sup>-</sup>Dnyanodaya, 15th Oct. 1870.

The marriage was solemnized by Mr.Bhikoba Chavan, Minister of the Samaj, in the presence of Dr. Atmaram Pandurang and other respectable witnesses."

त्या वेळी भिकोबादादांनी जो विधि केळा त्याचें वर्णन, अगर प्रत्यक्ष तो विधि कोठें आमच्या पहाण्यांत आला नाहीं, याबद्रूल फार वाईट वाटतें. तथापि स्या समयीं वधुवरांनी जे करारनामे केले ते छापलेले आम्हीं पाहिले आहेत. ह्या किकाणी आम्ही वर्गाने केलेला करारनामा उतकत घेतों

#### वराचा करार.

" मी, वर, वामुदेव नवरंगे, वाबाजी नवरंगे यांचा पुत्र व जिवाजी नवरंगे यांचा नातु, परमेश्वर जो माझा साक्षी आहे त्याचेसमोर व हा विधि करणारे मिकीवा लक्ष्मण चव्हाण यांचेसमोर, व येथें जो समाज जमला आहे त्यासमोर, सत्य स्महन गंभीरपणांने सांगतों कीं, कृष्णावाई, पांडरंग भट बापट ह्यांची कच्या व त्रिक भट बापट ह्यांची नात, व मयत सखाराम भट जोशी यांची विधवा स्त्री हिंचें पाणिमहण राजीखुशीनें व अक्कलहुशारीनें कहन तिजशी बाह्मधर्माप्रमाणें लग्न करितों. मी मरेपर्यंत पतिप्रमाप्रमाणें हिंचें पालनपोषण करीन आणि हिच्याच संगतीं राहुन विश्वास्त्रणें व निष्कपट मानों वर्तेन. जर आम्हांस मुर्छे झालीं तर त्यांच्याशीं मी पितृधर्मानुसार प्रेमानें वरेंन. परमेश्वर जो आमचा कृपाळू पिता, तो मला हे करार पाळण्याची शिक्ष देवो. \*''

मिति श्रावण वद्य १३ शके १०९२ प्रमोद नाम संवत्सर, बुधवार ता. २४ आगस्ट १८०० (सही इंग्रजी ) सुकाम सुंबई, Wasoodev Babajee Nowrangay. मोरो विद्वस्त वाळवेकर, मिकोबा स्टक्ष्मण चन्हाण, आत्माराम पांडुरंग.

<sup>\*</sup> बधूर्नेही असाच करारनामा केलेला असून वराचें व वराच्या पित्याचें व आजोबाचें नांव त्यांत असून "जर आम्हांस मुलेबाळें झाली तर त्यांशीं भी मातृधर्माश्रमाणें श्रीतीनें वरोंन. त्यांत भी अंतर करणार नाहीं " एवढाच फरकः असून त्याच साक्षीदारांच्या सह्या आहेत.

प्रतिमापूजनाचा त्याग करून झालेला हा प्रार्थनासमाजीतील पहिला विवाह होब. त्यानंतर दुसरा विवाह जो झाला तो रा. रा. सदाशिव पांडुरंग केळकरांचा. तो १८७८ साली झाला. १८७८ पर्यंत ह्या दोन विवाडांव्यतिरिक्त समा-जाच्या मंडळीत विधि अवश्यक असणारी जी शुभ व इतर कार्ये झाली त्या वेळचे सर्व विधि जुन्या रीतीनुसार झाले असले पाहिजेत हैं उघड आहे. म्हणजे कोण-त्याही कारणानें का होईना. प्रतिमापुजन जो असन्मार्ग त्याचा त्याग न करितां स्थानक वारात होते असे प्रवर्ण भाग आहे. कांडी अंशी अहमदाबाद प्रार्थना-समाजाचा जो एक नियम आहे की. व्यक्तिगत ईश्वरोपासनेच्या वेळींही कांहीं प्रतिमा वगैरे असतां नये. त्याचप्रमाणें, तसा नियम नसतांनाही राजरोसवणें सभासदोच्या हातून होणाऱ्या प्रतिमापजनाकडे डोळेझांक होत आलो ह्यांत कांडी संशय नाही, सन १८७३ साली प्रतिमापूजन हा असन्मार्ग होय असा भाग जरी गाळून टाकला. तरी त्याच्याऐवजी प्रतिमापूजन हा ईश्वरोपासनेचा खरा प्रकार नव्हे अशी रचना आली, आणि जो खरा प्रकार नव्हे, त्याचा लैकिकासाठी आम्ही अंगीकार करीत होतों असे ह्यावरून उघड होते. असे प्रकार जेव्हां होऊं छागले त्या वेळी साहजिकपणे सभासदांच्या वर्तनावर जाहीररीतोने वर्तमान पत्रा-तनहीं टीका होऊं लागली. आमच्या मंडळोमध्यें विधीसंबंधानें कांहींच जाएति नव्हती अमें प्रहणतां ग्रेत नाहीं. परंत थोडी जी जागृति झाली तीही जोराची नक्दती. १८७४ साली साहापर्यंत सभासदांची कुटंबें एकत्र झाली म्हणजे जन्या विधींचा त्याग करावयास आपण तयार आहोत असे दोघां सभासदांनीं जाहीर करणें हा ह्या जागतीचाच परिणाम हें जरी खरें असलें, तरी असला हिशेबी प्रकार ह्या कामीं उपयोगाचा नाहीं असे ह्या दोघांपैकी एकांच्या पढें लक्षांत आठें व तमा अफ्रियाय स्पष्टपणें त्यांनी व्यक्तही केला. त्याचप्रमाणें कोणते विधि असणें इष्ट आहे व ते करण्याची पद्धत ठरविज्यासाठी समाजाने १८७९-८० साली एक कमिटी नेमिली होती. व विवाहाखेरीज बाकी सर्व विधि तयार होते असे रा. ब. पंडितांनी जाहीरही केलें होतें. परंत ते तयार असलेले विधि केन्द्रांही पढ़ें आहे नाहींत व आजपर्यंत कोणते विधि केलेच पाहिजेत व ते करण्याची पदत खांसंबंधानें समाजानें आजही कांडीं निकाल लावलेला नाहीं, तथापि थोडीबहत ब तीही इतर दिशेनें जागृति झाली होती असें जरी गृहीत धरिलें तरी तीस प्रारंभ १८७४ साली अस्पष्टरूपाने झाला एवढेंच म्हणतां येतें. अर्थात असा हा धरसोडीचा प्रकार पाइन, समाजाच्या पढाऱ्यांच्या वर्तनावर वर्तमानपत्रांतन टीका झाली तर त्यांत आश्चर्यांचें काय आहे ? प्रार्थनामंदिराचा प्रवेशसमारंभ मोठ्या थाटानें झाल्यानंतर, एका पुढारी सभासदांच्या कुढुंबांत व्रतबंध झाला. स्या वेळचा विधि जुन्या रीतीनें झालेळा पाहृन जिकडून तिकडून टीका झाली. १८७४ सालांतीलच ह्या टोकेचे कांड्रीं नसुने आम्ही पुढें देत आहों.

(१) "आम्हांस एका मित्रानं आश्वये रीतीनें सांगितळें की ...... यांच्या मुळाची मुंज झाली. तंब्हां ब्राह्मणांच्या रीतीप्रमाणें गणपतिपूजन वगैरे मूर्तिपूजेचे विधि व भिक्षावळ झाली. भिक्षावळीचा अर्थ असा आहे की, आता हा मुळगा ब्राह्मण झाला म्हणून भिक्षा मागण्याचा अधिकार ह्याला प्राप्त झाला आहे. त्याचप्रमाणें काशीयात्रेस जाण्याची बतावणीही मौजविधीच्या संबंधानें करावी लागते. मूर्तिपूजा करणे गैरशिस्त आहे असे प्रार्थनासमाजाचें मत असता... अपल्या यंथ ह्या विधीत मूर्तिपूजा करी होऊं दिली ?" ज्या वर्तमानपत्रांत वरील पत्र प्रसिद्ध झालं आहे त्या पत्राचे संगदक म्हणतात:—

"यावरून सदरील मित्रांस मोठं आध्यं वाटतें; पण ह्यांत आध्यं मानण्यांचें कांहीं कारण दिसत नाहीं. प्रार्थनासमाजमंदिराच्या प्रवेशसमारंभाच्या
वेटी जे नियम वाचून दाखिके स्यांत मूर्तिपूजिविषयी एक नियम होता खरा;
पण, त्यांत प्रार्थनासमाजांतील लोक मूर्तिपूजा करणार नाहींत असे लिहिकें के
नक्तें. तर या मेदिरांत मूर्तीची किंवा कोणत्याही साकार पदार्थांची उपासना केली जाणार नाहीं अशा अर्थांचे शब्द होते. आणि ह्या मेजिकार्यात जे
मूर्तिपूजेचे विधि झाले तं मंदिरांत झाले नाहींत, तर खाजगी रीतीनें एका
सभासदाच्या घरीं झाले. तर येणंकरून पूर्वोक्त नियमास यरिकचितही बाध
येतो असे आमहास वाटत नाहीं. ह्या लोकांनी हिंदुधर्मांचा किंवा त्यांतील
कोणत्यादी गोष्टीचा त्याग केला आहे असे लोक कशावरून समजतात. दे प्रार्थनासमाजांत मिळाल्यावन इतकेंच झालें आहे की, समाजात्या देवलांत मात्र
हिंदुधर्मांस अनुसहन काहीं करावयांचे नाहीं, पण त्या इमारतीच्या बाहेर त्यांतील
कर्मकांड यथासांग वालवून जातीच्या लोकांस संतुष्ट करण्यास किमपि मनाई
नाहीं. पुराणांतील वांगी पुराणांत. माधवराव रानडे ह्यांनी लम केलें तेवहां सुवीधपत्रिकेनं कडक लिहेलें. आतं तिचा आवेश कोठें गेला ?"

(२) याच प्रसंगास अनुरुक्ष्त इंदुप्रकाशांत एक पत्र प्रसिद्ध झालें आहे, त्यांत लेखक म्हणतातः—...मुलाचा व्रतबंध झाला तेव्हां त्यांनी किती बेबता पुजल्या ? आरंभी तर मंडपस्थापना. तिला दोन नारळ बांधले त्यांची पूजा. नंतर धुपारी म्हणजे गणपति ह्याची पूजा. घटकापात्राची पूजा. हर हर ! किती देवतांच्या पूजा अशा गृहस्थास कराज्या लागल्या! त्या मंदिरांत "पुंडलिक वरदा हरि विट्ठल, पावैतीपते हर हर महादेव, सीताकांत स्मरण जय जयराम "हे शब्द विल्ठल नाहीत. निराकाराचे मात्र नांव, आणि त्याप्रीत्यर्थ नवी कविता. तर गायत्रीमंत्र तोन वेळां मुलाचे कानांत सांगितला तो कोणचा ! त्या प्रार्थनासमाजांत नवीन पाडविलेला की बिडलोपाजिंत चालत आहे तोच ! ( इंड्रफ्काशास उदेश्यन ) आपण विद्वान शास्त्रक्ष आहां आणि हे प्रार्थनासमाजांतील विद्वान व सुवारेवाले जातीच्या भौतीकरितां बोल्तात तसे वागत नाहीत. करितां आपणास कांहीं बोध करणे असल्यास येत्या अंकांत कांहीं प्रसिद्ध करावें." ह्या विनं-तीस अनुसल्न इंड्रफ्काशकार लिहितात "(या पत्राचा) गंभीरपणे विचार करितां आमच्या प्रार्थनासमाजांतील मित्रांस धमेसंबंधी अवस्य संस्काराच्या संवंधानें ही नेहमीं मोठी अडचण पडत आहे ती त्यांनी स्वमतास अविरुद्ध अशी एकादी संस्कारपद्यति करून हुर कराची आणि बोल्ल्यांत व बाल्ल्यांत मेळ ठेवावा अशी आम्ही त्यांस मित्रभावांने सुचना करितों."

(३) बाच प्रकरणासंबंधानें ठाण्याचे अहणोदयकर्ते रा. रा. काश्विनाथपंत फडके म्हणतात, " ह्या वैळेस त्यांच्या समाजाचं मुख्य व पहिलें कर्तव्य, एकच सत्य ईश्वरावर विश्वास व प्रीति ठेवून त्याची उपासना किंवा सेवा करणे याचा स्यांस विसर पढला काय ? असें करण्यास त्यांस त्यांच्या स्थितीने भाग पाडलें असें म्हणण्यास कारण दिसत नाहीं. शिवाय मुंबईसारख्या शहरांत जेथें चार मंडळीचें त्यांस सहाय आहे अशा ठिकाणीं ही गोष्ट त्यांच्या हातन होण्यास त्यांच्या मनानेंच उस्रट खाल्ली असें म्हणण्याशिवाय दुसऱ्या कारणास जागा दिसत नाहीं." अशा प्रकारें ज्यांच्यावर टीका झाली ते समाजमतानुसार वागले नाहींत म्हणून त्यांच्यावर असा भडिमार झाला. तरीसुद्धां पुष्कळ वर्षेपर्थंत तत्त्वनिष्ठे-संबंधाची कृतीच्या रूपाने प्रत्ययास येणारी जागृति अनुभवास येऊ लागली नन्द्रती. एवढेंच नन्हे. तर कांहीं अंशीं आपल्या दुर्वलतेविषयीं युक्तिवाद लढविष्याचे प्रकार झाले असे म्हणणें भाग आहे. प्रार्थनासमाजाची जेव्हां स्थापना झाली त्या बेळी संसारांतील धर्मसंबंधी सर्व कृत्यें समाजमतांस अनुसरून व्हावीं हा वहेश असल्याचें जाहीर झालें, व प्रतिमापूजनाविरुद्ध जाहीर रीतीचें उपदेश होऊं बागके. असे असून प्रत्येक श्रुम कार्याच्या वेळी ज्या मतांच्या प्रतिपादनासाठी निराळी संस्था काढिकी ती मतें बाजूस ठेवून ज्या वेळी वर्तन होऊं लागळें. त्या

वेळी झालेली टीका पाहन हात आंवरण्याच्या ऐवजी प्रार्थनासमाज व बाह्यसमाजः ह्यांच्यांतील काल्पनिक भेट टाखविण्याची रिकामी खटपट झाली नसती तर आम्ही आपल्याला कमी राष्ट्रगान्यद कहन घेताले असते. मंबईच्या प्रार्थनासमा जाने प्रार्थना-समाज हैं नांव को घेतलें तर म्हणे " आपण आपल्याला ब्राम्ड ह्मणजे ब्रम्डनिष्ठ म्हणवार्वे अशी आपली योग्यता नाहीं. तसेंच आपल्यास ब्राह्मसमाजाचे सर्व नियम त्यांत कांही एक फेरबदल न करितां मान्य होतील असे नाहीं, केवल आपल्या-स्नारख्या विस्तारां द्या मनव्यांसह एकत्र मिळन निराकार, निर्विकार, अत्यंत शद्ध, मंगल, परमकपाळ परमेश्वराची उपासना करून लीन भावाने आध्यात्मिक बलाविषयों त्याची प्रार्थना करावी. इतकाच आपला तर्त अधिकार आहे. ह्यांतील गोष्टीकडे दृष्टि देऊन पूर्वोक्त प्रार्थना समाजाच्या स्थापकांनी आपल्यास शोभेल असे नांव देविलें " ही अशी विकली उयांनी केली त्यांनी प्रार्थनासमा-जाच्या स्थापकांनीं "प्रतिमापजनेचा असन्मार्ग सटन सन्मार्गाची लोकांस प्रवृत्ति व्हावी व संसारांतील सर्व धर्मसंबंधी कृत्यें या मतास अनुसूख्न व्हावीं हा ह्या समाजाचा उद्देश आहे " असे का म्हटलें स्थाचा विचारच केला नाहीं असे उघड होतें त्यांनी " आध्यात्मिक बलाविषयीं त्याची प्रार्थना करावी इतकाच तुर्त आपला अधिकार आहे " असे का नाहीं महटलें ? त्याचप्रमाणें प्रार्थनासमाजाचा सभासद आणि आपणास द्वाद्य म्हणविणारा ह्यांच्यामध्येंही विनाकारण कृत्रिम भेदभाव दाखविण्यांत आला तो असाः---

"प्रार्थनाममाजांतील कित्येक लोक ज्यांस ब्राह्मधमांप्रमाणें सर्व बाह्म आचार, ज्यवहार, विवाहादिक सर्व संस्कार, वगैरे एकंदर संस्था नवीन पद्धतीनें आपण एकदम सुरू करावी, लोकमतांत फेरफार होण्याची वाट पाहात न बसता आपण त्यांपासून निराळें व्हावें, अन्नव्यवहारादि नित्य जातिभेदाचे चाल्क निर्वेध बाळ-गल्यावांचून करावा, व जातिभेदसूचक जी यक्षोपवीतादि बाह्म चिन्हें त्यांचा त्याग करावा असे वाटतें आणि हैं सर्व ब्राह्म ह्या नावानें व्यक्त होतें असें जे समजतात ते आपल्याला बाह्म म्हणवितात." आता हा भेदभाव ज्याप्रमाणें कृत्रिम आहे त्याचप्रमाणें तो अत्यंत हानिकारक व प्रगतीस सर्व प्रकारें बाधक कसा आहे तो अल्प विचारांतीं लक्षांत येण्यासारखा आहे. प्रार्थनासमाजाचे सभासद व बाह्म ह्यांच्यांत जर भेदभाव राखावयाचा होता तर प्रतापचंद्म सुद्धमदारांना \*

 <sup>&</sup>quot; समाजाच्या मूलतत्त्वांच्या पुनर्घटनेचें कार्य चाळ असतांना व्यवस्थापक मंडळीनें असे ठरविळें की, समाजधर्माचें वळण लागावें, धर्माचा प्रवेश कुटुंबामध्यें

साहा साहा महिने मुंबईंत मुद्दाम बोठावृन आणून ठेवृन घेण्याची काय जरूर होती ? त्याचप्रमाणें लोकमतांत फेरफार होण्याची वाट पहावयाची म्हणजे काय ? ज्या वेळी प्रार्थनासमाजाची स्थापना केली. त्या वेळी लोकमतांत फेरफार होण्याची वाट स्थापकांनी पाहिली काय ? सर्व हिंद म्हणविणारां-पेक्षां निराहेंच संदिर जेव्हां उभारलें. तेव्हां लोकमतांत फेरफार झाला होता काय ? फेरफार होईतों वाट पहाण्याचा विचार कोणीही प्रथम पहें केलेला नाहीं. अर्थात नंतर तो पढें करणें म्हणजे आपल्या दर्बलतेवर झांकण घालण्याचा प्रयत्न केल्यासारखेंच होय. स्थापकांचा असा हेत असता, तर त्या दिशेनें मूळपासून कांडी प्रयत्न झाले असते. मळ हेतच असा आहे की. सभासदांनी विशिष्ट मतें स्वीकारावयाची व त्या बरहकुम स्वतः आचरण ठेवावयास लागावयाचें. ह्यांत लोक-मतांत फेर ब्हावयाची वाट पहात बसण्याचा प्रश्नच निघत नाहीं. तसे असतें तर साहा कटंबें एकविचाराची झाल्यावर निराळें व्हावयाचें. असा ज्यांनी १८७४ साली विचार केला होता त्यांनींच अमक एक कटंबें एकत्र झाली म्हणजे यंब करूं. त्यंव करूं असें म्हणण्याच्या भानगडीत न पडतां, जें आपल्याला योग्य व सत्य नाटतें तें बिनदिकत आचरणांत आणण्याचा काळ आतां आला आहे असें सन १८८१ साली म्हटलें नसतें. अशा प्रकारें आम्ही दुर्बलता दाखवन तिची तरफदारी करण्याचा प्रयत्न केला म्हणून आम्हांमध्ये दबळेपणाचे साम्राज्य माजले असें म्हणणें प्राप्त आहे.

विचारांत घेण्यासारखी दूसरी एक गोष्ट अशी आहे भी, प्रार्थनासमाज स्थापन होण्याची कारणें देतांना प्रत्यक्ष आमच्या वतीनें जी कारणें दिलीं आहेत त्यांचाही विचार केला असता तर लोकमताचा रिकामा बागुलबोवा करण्याकडे कल वळला नसता. सन १८८३ सालीं मुंबईच्या प्रार्थनासमाजानें " मुंबई येथील प्रार्थना-समाजाची हकीकत " नामक जें पुस्तक प्रसिद्ध केठें त्यांत असें स्पष्ट म्हटलें आहे:---

" इंग्रजी विद्येचा प्रसार झाल्यापासून सुशिक्षित लोकांमध्यें सत्यासत्य, योग्या-योग्य. कर्तव्याकर्तव्य द्यांविषयी विचार करण्याची शक्ति वाढत चालली. लोक-

व्हाना व बंगाल्यांत ह्या बाबतीत कसे प्रयत्न होत आहेत ते आपल्याला येथील मंडळीस कळार्वे म्हणून केशवचंद्र सेन किंवा त्यांना येणे शक्य नसल्यास प्रताप-चंद्र सुञ्चमदार ह्यांस येथे बोलवार्वे. " ( 90 cf)

रूढीस अनुसरून व धर्माच्या नांवानें ज्या शेंकडों गोष्ट्री आपण नेहमी करितों स्यांत किरयेक अगर्दी निरर्थक आहेत. व किरयेक तर हानिकारक आहेत याकरितां त्यांचा त्याग केला पाहिजे व कित्येक गोष्टींचा प्रचार आपणांत नाहीं पण त्यांची फार आवत्यकता आहे. याकरितां त्या चाळ केल्या पाहिजेत असे कित्येक सुशिक्षित लोकांस वाटं लागलें. कांहीं दिवसपर्यंत असे नसते विचार मनांत येता येता पढ़ें त्या विचारांप्रमाणें प्रत्यक्ष आचरण घडलें पाहिजे असे मनांत येऊन जेथे इंग्रजी विद्येचा विशेष फैलाव झालेली अशी ह्या देशांतील सुख्य कलकत्ता. संबर्ड व मदास ही शहरें तेथेंच वरील उद्देशाच्या सिद्धपूर्य प्रथम मंडळ्या स्थापन होऊं लागस्या." ह्यावरून असे स्पष्ट होतें कीं. प्रार्थनासमाज ही संस्था दुबळेपणाचा पमारा घालण्यासाठी स्थापन झाली नाहीं. विचारांस कृतीचें स्वरूप देण्यासाठी स्थापन झाली. दुबळेपणाचा आरोप सभासदांनी तिच्यावर केला व तोही आपला स्वतःचा दुबळेपणा झांकण्यासाठी, तथापि निदान कांही सभासदांस तरी आपण जें कांहीं केलें तें गर केलें असे बाटत होतें हैं "समा-जांतील एकदोन सभागद आपण समाजमतांस न मिळणाऱ्या अशा रीतीनें आपल्या मुलांचे उपनयनादि विधि केले म्हणून कांहीं दिवसपर्यंत खिन्न झालेले मला टाऊक आहेत " अशी जी ग्वाही डा. भांडारकरांनी दिली आहे तिचेवरून स्पष्ट होतें. शावरून प्रार्थनासमाज शा संस्थेचं ध्येय लोकांमध्यें दर्बलता आण-णारें नाहीं एवढी गोष्ट स्पष्ट होते.

"धमींत्रत्यर्थं व धर्मवलानं सामाजिक सुधारणा घडून याच्या एतद्यं प्रार्थना-समाजावी स्थापना झाळी" हें म्हणणे ठीक आहे; पण "केवळ आपल्यासारख्या विवारांच्या मनुष्यांसह एकत्र मिळून निराकार, निर्विकार, अत्यंत छुद्ध, मंगल, कृपाळु परमेश्वराचा उपासना करून लीन भावाने आध्यासिक बलाविषयों त्याची प्रार्थना करावां आणि लोकमतांत फेरफार होण्याची वाट पहात बसावें " असें प्रतिपादणें हेंच आमच्या ठिकाणीं अनुष्ठानासंबंधानं औदासिन्य उत्पन्न करण्यास कारण झालं नसेल काय ? " धर्मवलानें सामाजिक सुधारणा घडवून " आणा-वयाच्या व " आध्यासिक बलाविषयीं " देवाची प्रार्थना करावयाची याचा फार निकट संबंध आहे. " देवा माझी पापापासून सुटक कर " असी कितीही करण स्वराने देवाची प्रार्थना केल्यानें मनुष्याची, आत्मप्रयत्नावांचून, पापापासून सुटका होणें शक्य आहे काय ? मनुष्याच्या अंतःकरणांत प्रथम पश्चात्ताप जारत -होईल, नंतर पापानवृत्तीविषयीं तो उचल धेईल, परंतु पापापासून सुर राहण्याचा त्याने प्रयत्न करावयास नको काय ? आध्यात्मिक बल प्राप्त झालें आहे किंबा बाहीं हें क्रतीवरूनच ठरावयाचें. पण ही अशी कृति कोणी करावयास तत्पर झाला, तर त्यास लोकमतांत फेरफार होण्याची वाट न पहाणारा म्हणून ब्राह्म असें क्रणन जर त्यास हिणवं लागलों तर धर्मबलाच्या साहाध्यानें सामाजिक सधारणा कोणच्या काळी होणार ? सारांश. कोणत्याही दृष्टीनें विचार केला तरी आमच्या मंडळीची वरील दिशा चकछेली होती असे म्हणणें भाग आहे. आध्यात्मिक बलाच्या साहाच्याने सामाजिक संघारणा घडवन आणावयाच्या यांत कांही गैर नाहीं. तें आमचें ध्येय अगदी बरोबर आहे आणि ब्राह्मसमाजाचे ध्येयही त्यापेक्षां निराळें नाही हें पंडित शिवनाथ शास्त्री ह्यांच्या पढील विचारांवरूनही स्पष्ट होष्यासारखें आहे:---

The Theistic Church of India lavs all the insistence that is possible with its limited energy on living and loving communion with the Supreme as the chief spiritual aim of its members. It is not simply a theological body delighting in clever expositions of nice points of liberal religion, nor is it merely a reformatory organisation, seeking to reform the many social abuses, by which our dear country is afflicted. Of course social reform forms an important part of the programme of its work; but that is only its secondary aim, a part of the conscientious and consistent operation of its principles but its main effort is directed towards enabling men and women to raise themselves to the contemplation of and loving communion with, the Supreme.

-The Mission of the Brahma Samaj, pp. 29-30. म्हणजे याचा अर्थ असा होतो की परमेश्वराचें सहाय मागून जें सामर्थ्य प्राप्त होईल स्याचा विनियोग सामाजिक सुधारणेच्या व इतर कार्याकडे लागणें हैं कम-प्राप्त आहे. जें सत्य आहे, जें न्याय्य आहे, जें आपल्या विवेकास मान्य आहे. जें पनित्र आहे तें आचरणांत आण्णें हा आपळा धर्म आहे. हें आपळें कर्तका आहे, हें कर्तेच्य करण्यास परमेश्वर बळ देत असतांना, छोकमतांत फेर झाळा नाहीं म्हणून ती जी कर्तेच्याची उठलेली ऊमी तीस दाबून टाकणें म्हणजे प्रत्यक्ष परमेश्वराचाच उपमर्द करणें होय.

आम्हांला वस्तुतः एके बाजूला आध्यारिमक सामध्यांच्या वाढीची तळमळ व दुसऱ्या बाजूला देव जो कर्तन्याचा मार्ग दाखवीत आहे त्या मार्गाचे बिन-दिक्षत अनुसरण करणें ह्या दोन्ही गोष्टी एक समयावच्छेदॅकहन व्हावयास हन्या आहेत. ब्राह्मधर्मानुसारें व्यक्तीची उन्नति ती ही अशी. केवळ सामाजिक प्रधार-णेच्या बावींस प्राधान्य देऊन शोभसाठी न्नाम्ह म्हणवून घेणें हें खन्या न्नाम्हाचें च्येय नव्हे. त्याच्या योगें प्रार्थना किंवा न्नाम्हसमाजांचें विशिष्टत्व नष्ट होईल हें ध्यानांत वागविके पाहिजे. न्नाह्म नस्यारेही बहुत लोक सामाजिक प्रगतीचा पुर-स्कार सर्वत्र करोत आहेत. त्यांच्यांत व न्नाम्हधर्मानुयायी म्हणविणारांतील भेद वर दर्शविला आहेत. त्यांच्यांत व न्नाम्हधर्मानुयायी म्हणविणारांतील भेद वर दर्शविला आहेत.

असो. आतां आज गुंबईच्या समाजाची अनुष्ठानाच्या बाबतींत काय स्थिति आहे त्याविषयींही प्रांजलपणें दोन शब्द येथें नमूद करितों.

कलकत्त्याहन विवाहविधी मागवन त्या विधीनसारें आद्य आचार्य मिकोबादादा चन्द्राण यांनी पहिला विवाह लाविला, त्याची आपल्याला आतां माहिती झाली आहे. दसरा विवाह रा. रा. सदाशिव पांडरंग केळकर यांचा. ह्या विवाहासाठी सदाशिवरावांनी डा. भांडारकरांजवळ बसन विधि तयार करून घेतला. आपल्या समाजाच्या तत्त्वांविरुद्ध विधि करून विवाह होऊं द्यावयाचा नाहीं. असा त्यांचा निश्चय होता. परंतु विधि तयार नाहीं म्हणून ते अड्डन बसले नाहीत. अगर चाल ओघाबरोबर वहात गेले नाहीत. तथापि हा विधी समाजास सर्वस्वी मान्य होताच असें कांहीं म्हणतां येत नाहीं. निदान समाजाच्या मान्यतेचा त्यावर छाप बसला नव्हता, जर तो मान्य असता, तर त्या वेळचे सेकेटरी रा. रा. भास्करराव भाग-वत ह्यांना चुकोची दुरुस्ती करण्याची आवश्यकता भासली नसती. सदाशिवरा-वांच्या लग्नाच्या निमंत्रणपत्रिकेवर भास्कररावांची सही होती. नांवाखाली सेक्के-टरी, प्रार्थनासमाज असे म्हटलें होतें, त्याचप्रमाणें पत्रिकेमध्यें हकीकत प्रसिद्ध करि-तांना प्रार्थनासमाजमतांनुसार विधि झाला असे म्हटलें होतें. परंतु सेकेटरी अश्वी सही घालण्यांत चक झाली व हा विधी समाजाच्या सर्व सभासदांस मान्य आहेच असे ह्यावरून समजावयाचे नाही अशी पुस्ती जोडण्यांत आली व जुने सर्व विधि पाइन त्यांतील कोठले ठेवावयाचे ते ठेवून तो सर्व समाजमतानुसार बनविष्यासाठी

चक कमिटी नेमिली. ह्या विधीत विवाहविधिही घातला होता. त्यावरून डा. मांडारकरांनी तथार केलेला विधि सर्वोज्ञमतें सर्व पुढारी लोकांस पसंत नव्हता की काय अभी शंका यावयास जागा आहे. तथापि सदाशिवरावांचा विवाह झाल्यानं-तर एक महिन्याने रा. ब. शंकरराव पंडित यांचा विवाह जो झाला तो ह्याच पदातीने झाला ह्यानंतर मंबईच्या प्रार्थनासमाजामध्यें ह्या पद्धतीनुसार कित्येक विवाह झाले. कित्येक विवाह अर्धवट ह्या पद्धतीने झाले आहेत. अर्धवट म्हणजे कसे त्याचा येथें खलासा झाला पाहिजे. पूर्वी पुष्कळ प्रसंगी असे होत असे कीं, बर ब वध दोन्ही समाजापैकी नसत. वर समाजापैकी असला म्हणजे विधीपैकी वरगृही होणारा भाग समाजमतानुसार होत असे. वरगृही विवाहामध्ये पुण्याहवाचनावांचन दसरें कांहीं विशेष व्हावयाचें नसतें. एवढें झालें म्हणजे वधुगृहीं बाकीचे सर्व विधि जन्या पद्धतीप्रमाणें होत. कथीं कथीं अशा विवाहसमयीं विवाहविधिही समाजमतान-सार झाळे: परंत देवदेवक बसविणें व दसरे कांडी प्रकार वधुग्रडी जन्या रीतीने झाले. परंत आता प्रत्यक्ष सभासदांस जुने विधि करणें सहसा जमावयाचें नाहीं असें बादतें. कारण सन १९२० सालीं समाजाच्या साधारण सभेमध्यें एक असा नियम झाला आहे की ज्याच्या योगें प्रत्येक सभासदास अशी प्रतिज्ञा करावी लागते की. माझ्या कटंबांतील सर्व कार्यें भी एकेश्वर विधीनसारें करीन व सर्व प्रसंगीं प्रति-मापूजनाचा त्याग करीन. ह्या प्रतिक्षेचाही भंग करणें कोणास अशक्य आहे असें नाहीं. खरें पहातां अशा प्रकारची प्रतिज्ञा करावयास न लागतां सर्व सभासदांनी पूर्वीपासन ध्येयपालनाविषयी दक्षता दाखवावयास पाहिजे होती. पण तश्ची दाखिनली गेली नाहीं. ह्याउप्पर प्रत्येक सभासदाला परमेश्वरास साक्ष ठेवन आपल्या कुदंशंतील पृद्धा कार्याच्या वेळीं कोणती गोष्ट करावयाची व कोणती न करण्याची प्रतिज्ञा केठी आहे याची आठवण राहील. १९२० सालापासन आतां-चयत जे सभासद झाळे त्यांच्या हातून प्रतिज्ञाभंग झाल्याचे अद्याप ऐकिवांत नाडी.

ह्या सर्व विवेचनावरून ब्राह्मधर्मांच्या अनुष्ठानासंबंधाच्या आजपर्यतच्या प्रार्थना-समाजातील इतिहासाची बावकास कल्पना होईल. परंतु केवळ सर्व विधि समाजमतानु सार केळे म्हणजे तेवळ्याने ध्येयपाछन होत नाहीं, ब्राह्म-धर्मानुष्ठानकी पूर्ण होत नाहीं. अनुष्ठान व इतर बावतींतील ध्येयपाछन ह्या दोन्ही गोष्टी एकसमयावच्छेर्देकरून प्रत्येक समासदाच्या जीवनांत घडून आल्या. पाहिजेत, असें वर स्टटकेंच आहे. "देवाच्या खन्या स्वरूपाचें झान संपादन करून म्हणजे जानी होऊन. देवच आपली एक उत्तम गति असे समजून त्यासा चिकटन राहन, आपला सर्व आचारविचार करणे हेंच एक प्रार्थनासमाजाचे ध्येख आहे." असे डा. मांडारकरांनी म्हटलें आहे\* आणि हें ध्येय स्त्री व पुरुष अशा बोहोंसही सारख्या रीतीने लाग आहे ही एक गोष्ट प्रथम लक्ष्यांत ठेवण्यासारखी आहे. प्रचलित हिंद धर्मात धर्मसाधनाच्या बाबतीतही स्त्रीपुरुषांस समान अधिकार नाहीत. अध्ययन व कर्तव्यें ह्यासंबंधानें स्त्रियांना अगदीं कमी दर्जाचें स्थल टिलेलें आहे. प्रार्थना अगर बाह्यसमाज हा असला क्रत्रिम भेद न करितां खियां-वरही ध्येयनिष्ठा व ध्येयपालन ह्यांसंबंधानें मारखी जबाबदारी आहे असे मानतो. ज्याप्रमाणें पुरुषास समाजाचें सभासद होतां येतें त्याप्रमाणें स्त्रीसही सभासद होतां थेतें: ज्याप्रमाणें पुरुष साधक बन्न स्वतःच्या कटंबांत. इतरांच्या कटंबांत व सामाजिक उपासना चालवितो त्याचप्रमाणे स्रीसही तो अधिकार पोंचतो. कोणीही ब्यक्ति केवळ पुरुष आहे म्हणून त्याला तो अधिकार ज्याप्रमाणे प्राप्त होत नाही. न्याचप्रमाणें कोणीही व्यक्ति केवळ स्त्री आहे म्हणून तिचा तो अधिकार जात नाहीं, कलकत्त्याच्या साधारण समाजांत ज्याप्रमाणें स्निया सभासद आहेत. स्निया जपासना चालवितात. स्याचप्रमाणे मंबईच्या समाजांत स्त्रिया समासद असन क्षिया उपासनाही चाळवितात. उमानाई केळकर ह्या मंबई समाजाच्या पहिल्या सभासद होत. ह्यावरून इतकें उघड होतें की. ब्राह्म धर्माच्या ध्येयाचें परिपालन व संवर्धन स्त्रीपरुषांनीं मिळन करावयाचें असतें. तें जेथें होतें तेथें बाह्य धर्माचें उउउवल स्वरूप पहावयास सांपडतें. उत्तम ग्रंथांचें नित्य वाचन. मनन. व्यक्ति-गत व कौटंबिक प्रार्थनेविषयीं जणं काय वतस्थ असणें. सामाजिक उपासनेविषयीं आस्या बाळगुन त्यांस कटंबांतील सर्व व्यक्तींसह नियमानें हजर राहणें. सर्व संसार, संसारातील सर्व कार्ये, परस्परांशी होणारे सर्व व्यवहार. उपजीविकेसाठी करावे लागणारे सर्व उद्योग, ह्या सर्वात धर्मसाधन आहे. ज्या वेळी आपण न्यायानें, नीतीनें, धर्मबुद्धीनें प्रेरित होऊन संसारांतील कार्ये करीत असतों. त्वा वेळी केवळ कर्मसाधन करीत नसतों तर तें धर्मसाधनच होय: ही भावना जागत तेवन वागणें: परमेश्वराचें ज्ञानस्वरूप, प्रेमस्वरूप, आनंदस्वरूप, व सर्वकक्तिमत्व ह्या आपल्या संसारांत नित्य दिसतें, अनुभवास येतें त्याचें ज्ञान इस्त घेऊन समरस होणें हें आमचें ध्येय आहे. अनुदार विचार. अनुदार

धर्मपर व्याख्याने पृ. ४६७.

कृति. अनुदारपणा दर्शविणारी वृत्ति. हें आमचें ध्येय नव्हे. सर्व कार्यामध्यें. सर्वेत्वळी व सर्वेकाळी परमेश्वर परमात्मा आपल्या सांगाती आहे हा विश्वास हुढ करून, परमेश्वराची इच्छा जाणण्याचा प्रयत्न करून, तदनुसार निश्च-गाने प्रेमपुरःसर सामग्री है आमने ध्येय. आतां असा विश्वास असन, हें आप छें ध्येय आहे. अशी निष्ठा असन ध्येयापासन पतन होणें, किंवा देवाचें भजन, ध्यान आणि त्याला प्रिय अज्ञी सदाचाराची कृत्यें न करणें. स्वार्थाकडेच दृष्टि असणें. परार्थांची उपेक्षा होगें. प्रपंचाकडेच सर्व लक्ष्य असगें. असे प्रकार होगें अशक्य नाहीं, एवढेंच नाहीं तर, वारंवार असे प्रकार होतातही. तेव्हां अशा वेळीं पश्चा-नाप पावन आत्मपरीक्षण करून परमेश्वरास शरण जाणे, त्याची करुणा भाकणे व जें सामध्ये प्राप्त होईल त्याचा उपयोग ध्येयपालनाकडे करणें. व केव्हांही आपल्या अनुप्रानामध्ये बिघाड होऊं न देणें. परमेश्वराची आज्ञा त्यानें दिलेल्या विवेकात-सार वागणें अशीच आहे. अशी खणगांठ बांधन विनत भावानें वागणें हैं प्रार्थ-नासमाजाच्या सभासदान्त्रं कर्तव्य शाहे. केवळ विधीकलाप ब्राह्मधर्मानसार्रे केल्यानें कोणी ब्राह्म होत नाहीं: अगर केवळ उपासना मार्ग पत्करिल्यानें. व सर्व बाबतीत धर्मतत्त्वानसार न वागल्याने कोणीही प्रार्थनासमाजाचा योग्य सभासद होत नाहीं. होन्ही बाजकडे सारखी दृष्टि पाढिजे. ध्येयपालनामध्यें ह्या सर्व गोषी येतात

### मरुवर्य डा. भांडारकरांचा अभिप्राय.

शेवटी १९१३ साली, मृत्यूपूर्वी एक तप आधीं. गुरुवर्य डा. मांडारकर कांनी धर्मानवान व ध्येयपालन ह्यासंबंधानें दिलेला अभिप्राय त्यांच्याच शब्दांत येथें देऊन हैं प्रकरण संपवितों.

"प्रार्थनासमाजाचा धर्म हा एकांतिक भक्तिधर्म आहे. म्हणजे अनेक देवता न मानन एकाच ईश्वराचें प्रेमपूर्वक भजनपूजन करावें आणि तें भजनपूजन आ-ध्यात्मिक योगाने म्हणजे बाह्य चिन्हांचा आश्रय न करितां करावें. तेव्हां आ-ध्यात्मिक योगाने भजनपूजन निरपवाद रीतीने व्हावें एतदर्थ प्रपंचांतील सर्व प्रसंगी अनेक देवता व बाह्य चिन्हें यांचा परित्याग करून केलें पाहिजे तरच त्या धर्माचा परिणाम आपल्या भात्म्यावर व आचरणावर झाला असें समजावयाचें, अमकच एका प्रसंगी देवाशी अध्यातमयोग करावा आणि दुसऱ्या प्रसंगी अनेक देवतांची चिन्हें पुढें ठेवून त्याची पूजा करावी हें मनुष्यास

आध्यात्मिक उन्नतीस प्रतिबंधक आहे. उच स्थलापासून त्याला गर्तीमध्ये पाइन टाकण्यासारखें आहे. अशा प्रकारचें सरासरी चाळीस वर्षामार्गे भी मंबईस होतों तेव्हां समाजातील मंडळींनी परस्परांशी एक कराराचें पत्रक तयार करावें असा बेत घाटत होता. ( मामा परमानंदांनी १८७४ साली लिहिलेल्या व त्यांच्या चित्रांत दाखल केलेल्या पत्रासंबंधानें हा उक्केंब आहे.-सं. ) त्यांत प्रपंचांतील सर्व धर्मकृत्ये आपत्या मतास अनुसहन आध्यात्मिक योगाने करावी व स्यामळे जातींनी बहिष्कार घातला असता परस्परांस चिकदन रहावें असे आपणास बांधन घ्यां असा आशय होता. पण अशा प्रकारच्या कराराच्या पत्रकांनी सुधारणा होणें नाहीं. तकोशनें म्हटल्याप्रमाणें. स्रधारणकीच्या कवामध्यें आपुलिया बळें आपण कांस घालावी आणि मार्गे फिरोनियां दूसरा सांगिया साहाकारी कोणी येत आहे की काय असे पाई नये. हैं तत्त्व आतां सर्वानी गृहीत केलें आहे. परंतु ह्या तत्त्वास अनसहत आचरण ज्यांचे होत नाहीं असे एष्कळ आहेत. जाति किंवा संबंधी ह्यांस भिकन आपल्या धर्ममतांच्या विरुद्ध अनेक देवतांचें आणि मतींचें अवलंबन निमटपणें करितात: हैं कांहीं आपल्या घर्ममार्गस श्रेयस्कर नाही. त्याच्या प्रगतीस फारच प्रतिरोधक आहे. करितां या गोष्टीचा शांतपणें विचार केला पाहिजे.

विवाहविधि, किंवा उपनयनविधि, अथवा गणेशचतर्थी किंवा होळी खांच्या संबंधानें कांही तरी निमित्त सांगन यांतील मुर्तिपूजेचा आपल्या आचरणांत प्रवेश करबाबा है सर्वथा उचित नाहीं, सर्णांच्या संबंधानें तरी लोकांकडन अगर संबंध्यां-कडन आपणास विशेष त्रास होण्यासारखा नाहीं. परंत उपनयन व विवाहविधि यांच्या संबंधाने होण्यासारखा आहे. उपनयन जर करावयाचे असेळ तर तें नवीन सुधारलेल्या प्रकारानें करणें इष्ट आहे. आणि करावयाचें नसेल तर धर्मप्रवेशाच्या विधीचा दसरा कोठला तरी प्रकार योजिला पाहिजे. उपनयनापेक्षां विवाहविधीचा विषय हा विशेष कठीण आहे. त्यांत दोन पक्ष असतात. ते दोन्ही पक्ष प्रार्थनासमाजान्यायी असल्यास अडचणच नाही. ( नाही कशी ? वध्रपिता. वरपिता दोषंही समाजाचे सभासद, दोषेही पदवीधर, वरही पदवीधर व वधूही चांगली सशिक्षित, पण विधि मात्र सर्व जुना असा प्रकार घडळेला आहे.-सं. ) नवीन पद्धतीने त्या विधीचे अनुष्ठान त्यांनी करावें. जातीविषयी किया संबं-धियांविषयीं भीति मनामध्ये आण्न जन्या पद्धतीकडेस जाण्याचे विषय आतां उरले नाहींत. कोणी म्हातारेवतारे ह्या गोष्टीस प्रतिकृत अस-

क्यास त्यांस अनुकल करून घेतलें पाहिजे. १८७२ चा तिसरा कायदा ह्याचें अवलंबन केलें असतां, मी हिंदू, मुसलमान किंवा किस्ती इ॰ धर्माचा अनुयायी नाहीं अशी शपथ प्यावी लागते ती घेण्यास किरवेकांची तयारी नसते. असे जर आहे. तर एक मार्ग राहिला की कायदेशीर रीतीने मुलाचा पितरिक्थावर वारसा स्थिर रहावा म्हणून तदनसारे पित्याने मृत्यपत्र करण्याचा प्रघात घातला पाहिजे. अज्ञा रीतीनें तिसऱ्या कायद्याचा आश्रय न करितांना पष्कळ विवाह झाले की. तत्संबंधी आमच्या पंथाची चालच रूढीमध्यें येईल. मात्र असे झालें पाहिजे की तिसऱ्या कायबाच्या आश्रयाने झालेली कांडी लग्ने आहेत. आणि त्याधिवाय झालेली दुसरी आहेत; असें न होतांना सर्वच त्याचा आश्रय न घेतां झाली पाहिजेत म्हणजे ती चाल रूढ होईल. आजपर्यंत कायदाच्या आश्रयाचिवाय झालेली अशी लग्ने बरीच आहेत आणि त्याच्या आश्रयाने केलेली अशीही आहेत. हैं दैविष्य मात्र नसावें. आतां जेव्हां उभयपक्ष भिन्न पंथाचे आहेत. तेव्हां वरपक्ष जर समाजानयायी आहे. तर वधपक्षास अनुकल करून घेतलें पाहिजे. आणि अशांचीही उदाहरणें आहेत. आणि वरपक्ष जन्या पंथाचा असल्यास बऱ्याच अंशी अडचण येईल तथापि ती दर करण्याचे प्रकार नाहींत असे नाहीं, एकंदरींत आपल्या धर्ममार्गावर जर आपली पूर्ण श्रद्धा आहे. तर आपले सर्व विधि आणि सण केवळ आपल्या मार्गासच अनुसक्त झाले पाहिजेत."

## सुबोधपत्रिका.

( सत्यमेव जयते. ) पिवैभाग र

१८७२ साली थिईस्टिक ॲसोशिएशनची स्थापना झाल्यानंतर मंडळी स्वस्थ बसली नाहीं. मंडळीचा मुख्य जो उद्देश की "परस्परांच्या साहाय्यानें ग्रद भाविक आचरण आणि धर्मसंबंधीं सत्य हीं आपण स्वतः साध्य करून अन्यत्र प्रसत करावी. आणि सदाचार आणि व्यावहारिक सुधारणा यांची वृद्धि करावी " तो केवळ सभा करून, त्यांत निबंध वाचून व त्यांवर वादविवाद होऊन पूर्ण होणें नाहीं हैं मंडळीच्या रुक्ष्यांत आर्के व हा हेत ( धर्मसंबंधीं सत्य प्रस्त करणें ) सिद्धीस नेण्यासाठी उपाययोजना करण्याकडे मंडळीचें लक्ष्य वेघलें. 'धर्म, सदाचार व व्यवहार ' ह्या विषयांवर अल्प किमतीची प्रस्तकें प्रसिद्ध करण्याच्या विचारांत मंडळीचें एक साप्ताहिक पत्र असावें हा विचार पढें आला ब तो सर्वमान्य झाला. मंडळीचें साप्ताहिक पत्र असावें, हा विचार अगदींच नवीन नव्हें हैं येथें सांगितलें पाहिजे. हिंद रिफार्मर पत्राच्या संपा-दकांनी समाजाचा हेत व नियम ह्यांसंबंधाने ता. १ आगस्ट १८६७ रोजींच्या आपल्या अंकांत ज्या वेळी मित्रत्वाच्या नात्याने टीका केली त्याच वेळी असे सचविले होतें कीं. "ज्या कोणास ह्या सभेची मतें जाणन धेणें आहेत किंवा परब्रह्मधर्मासंबंधानें कांहीं माहिती किंवा खात्री करून घेणें आहे. तर ह्या मंडळीकडन त्यासंबंधानें कांहीं योजना असावी. लोकांनीं जर सभेच्या चिटणिसांस लिहावें तर उत्तरें देण्यांतच त्यांचा सर्व काळ निघन जाईल. व आम्ही त्यांस कांही पगारही देत नाहीं. तेव्हां हें ओझें त्यांवर करें घालावें ? अथवा कित्येक संभावित ( गृहस्य ) एकेश्वरभक्तीत तत्पर खरे, परंत कांडी शंका येतात त्या चिटणिसांकडे लिहन पाठविण्यास संकोच वाटतो. कारण ( तसें केलें तर ) आपलें नांव दिलें पाहिजे. नाहीं तर उत्तर कसें मिळणार अन्ना अडचणी येतात. याकरितां मंडळीने एक वर्तमानपत्र प्रसिद्ध कराहे: अगर हहीं शहरांत जी प्रसिद्ध होत असतात त्यांस आपला आश्रय देऊन तें मंडळीचेंच अंगभूत आहे असे मानून धर्मसंबंधी पत्रव्यवहार, प्रश्लोत्तरें किंवा ब्याख्याने बगैरे जें प्रसिद्ध करणें तें करावें. येणेंकरून सर्व हिंदुस्थानभर पत्रदारा आपल्या मताची प्रवृत्ति होऊन आपल्या सत्कृत्यास बळकटी येत जाईल" ह्यांतील

जी दसरी सचना की शहरांत प्रसिद्ध होणाऱ्या पत्रांपैकी एखादें अंगभूत समजून त्यास आश्रय द्यावा, ती मंडळीस पसंत न पड़न वर म्हटल्याप्रमाणे एक लहानसे साप्ताहिक पत्र काढण्याचा मंडळीचा विचार कायम झाला व त्या पत्रास सबोध पत्रिका हैं नाव ग्रावशाचें व पत्राचें धोरण जें सत्य तेंच प्रतिपादावयाचें: कारण सत्याचा नेहमीं अंतीं जय होतो ह्याचें निदर्शक वाक्य-सत्यमेव जयते-हें घालावयाचें असें ठहन ता. ४ में रविवार १८७३ रोजीं लहान रायल साइजमध्यें ८ प्रष्ठांचा ( विविधज्ञानविस्तार आकार ) पहिला अंक प्रसिद्ध झाला. याचा खप फार व्हावा व गोरगरिबांसही हैं घ्यावयास सलभ जावें म्हणून प्रत्येक अंकाची किंमत फक्त एक पैसा ठेवण्यांत आली होती. वास्तविक पहातां ह्या ठिकाणीं पहिल्या अंकाचा नमुना व त्यांतील उद्देशाविषयीचा लेख येथें देणें जरूर होतें. परंत तसें करणें शक्य नाहीं हैं येथें नमद करणें अवश्य आहे. मुबोधपत्रिका हैं पत्र एका संस्थेच्या मालकीचें खरें, परंत त्याची व्यवस्था निरनिराळ्या व्यक्तींकडे. निर-निराळ्या ठिकाणी गेल्यामळे पहिल्या २५ वर्षांतील सर्व वर्षांचे अंक समाजापाशी नाहीत. ते निरनिराळ्या ठिकाणांहन आणविण्याचा प्रस्तुत लेखकाचा प्रयत्नही न्यर्थ गेला आहे ! त्यामळें सबोधपित्रकेचा प्रथमांक निघाल्यावर दूसऱ्या पत्राने काय लिहिलें तेवढें देऊनच आम्हांस वाचकांची जिज्ञासा तुप्त करणें भाग आहे. ता. १५ मे १८७३ च्या जानोदयांत आम्हांला पढील मजकर सांपडलाः-

" नर्चे पन्न—येथील प्रार्थनासमाजानें एक नवीन लहानसें मराठी पन्न चाल, केलें आहे, त्याचें नांव खुवीधपत्रिका. हैं धुमारें ज्ञानोदयाच्या (आजच्या नल्हे, पूर्वीच्या—सं.) सांचाची ८ पृष्ठें असून छंदर टैपांनीं छापलेलें आहे. हैं दर रिव-वारीं सकालीं निघतें आणि याचा खप फार न्हावा व गरीव गुरिवांससुद्धों घेतों यावें म्हणून याची किंमत फार थोडी म्हणूजे दर प्रतीस एक पेसा व सालिना १२ आणे ठेविली आहेत. यांत " धर्म नीति न्यवहार वगैरे उपयुक्त विषयांवर" निवंध, न्याख्यानें, भाषान्तरें, प्रसिद्ध ग्रंथांतील निवडक वेंचे हीं प्रसिद्ध केलीं जातील. हैं पत्र व त्याचा उद्देश ह्यावकन आम्हांस फार संतोष वाटतो."

आता ह्या पत्राच्या व्यवस्थेमध्यें कसा फरक झाला याची थोडीशी कल्पना करून देण्यापूर्वी येथें एका गोष्टीचा उक्लेख करणें जरूर आहे. सन १८९९ पर्यंत छुबोधपत्रिका हैं पत्र नांवाचें थीह्रस्टिक अंसोधिएशनच्या मालकीचें होतें. तवापि प्रथमपासून तें प्राथंनासमाजाच्या ध्येयानुसार चालकेलें आहे. एकेश्वर

मंडळीचें ज्यांस सभासद व्हावयाचें त्यांस प्रतिमापूजन अमान्य असावेंच लागत नसे: प्रतिमापजन हा ईश्वरोपासनेचा खरा मार्ग नव्हे. असे म्हणावयास कबल-नमनही कोणासही मंडळीचें सभासद होतां येत असे. तरी पण पत्र समाजाच्या ध्येयानसार चालविलें गेलें. ह्याचें मुख्य कारण असे की. समाजाच्या बाहेरची मंहली जरी थीडिस्टिक ॲसोशिएशनमध्यें होती. तरी संपादकीय व इतर जबा-बहारी ही समाजांतील कित्येक सभामद आपल्यावर घेत आले. नांवाची मालकी मात्र ॲसोसिएशनची होती. मराठी पत्र जेव्हां निघालें स्थाच सुमारास सुबोध-पत्रिकेची गुजराथी आयुक्तिही निघं लागली होती. व ह्या गुजराथी आयुक्तीचे कांहीं सटे अंक प्रस्तत लेखकाने पाहिलेले त्यास स्मरतात. समाजाचे एक बृद्ध सभासद सांगतात की रा. जयशंकर भट नांबाच्या गहस्थांनी प्रथम दोन्ही आव-त्तींसंबंधानें खटपट करण्याचें मनावर घेतलें. मे महिन्यांत पत्र निघालें. व पढें ज्या वेळी पाऊस पडावयाचा त्या वेळी पडला नाही. अवर्षणाची भीति वाटं लागली म्हणून समृद्रकिनारी महायज्ञ सरू करण्यांत आला. त्या वेळी हे महायजाचे खळ कमी अहार्वे व यज्ञावर पावसाचं येणं व न येणे अवलंबन नाहीं याविषयीं सबोध-पत्रिकेनें लोकांची योग्य समजत घालण्याचा प्रयत्न केला व त्या यज्ञाच्या संधीत पत्रिकेच्या शेंकडों प्रती रा. जयशंकर हे संपनीत असत असे हे बृद्ध गृहस्थ कळवितात. त्या वेळी सबोधपत्रिका काळकादेवीवरील एका खापखान्यांत छापिली जात असे. परंत नंतर गुजराथी आवृत्ति बंद करण्यांत आली व ह्या गृहस्थांनी तिची जबाबदारी सोडिली. व रा. रा. सदानंद बाळकृष्ण पालेकर ह्या गृह-स्थानी सबोधपत्रिकेची जबाबदारी आपल्यावर घेऊन तिची सर्वे व्यवस्था उत्तम ठेविली. प्रथमतः ते त्या वेळच्या नांवाजलेल्या ईगल प्रिंटिंग प्रेसमध्ये पत्रिका छापून घेत असत: परंत नंतर त्यांनी स्वत: Indian Printing Press नांवाचा एक छापखाना काढिला व पत्रिकेची व छापखान्याची व्यवस्था आपला एक पुताण्या रा. आत्मारामपंत यांजवर सोंपविली, ह्या छापखान्यांत पत्रिका छापिली जात असतांना तिनें समाजाची व लोकांची अत्यत्तम सेवा बजाविली... रा. पाळेकरांच्या कारकीर्दीतच पश्चिका इंग्रजी व मराठी भाषांत प्रसिद्ध होकं लागली. स्रोच्या ताब्यांत पत्रिका असतांनाच तिचा शाकार लागोपाठ दोन वर्षे\* बाहत

पत्रिकेचा आकार वाडवावा हा विचार रा. रा. सदानंदजी खांच्या मनांतः बरेच दिवस घोळत असावा तथापि विचार निश्चित न झाल्यायुळें व सर्व सामा-

गेळा; श्लांच्या ताच्यांत पत्रिका असतांनाच तीत सर्व प्रकारचा भरपूर मजकूर येळं ळागळा; आस्मारामपंतांनी निरानिराळ्या छेखकांच्या घरोघर फिल्म छेख जम-वावे; गुरुवर्य डा. भांडारकर म्हणता की, मी तर पुढें पुढें ह्याच तरण इसमास विनोदानें सुबोधपत्रिकेचा संपादक म्हणूं लागळों; इतकी ह्या कामी हा तरण गृहस्य आस्या दाखवीत असे कीं, तो दाराशीं आळा असतां त्याळा रिफहर्स्ते पाठविणें जिवाबर येत असे ! अशा प्रकारें पत्रिकेचें पुष्कळ वर्षे सुलाप्रमाणें पाठन केळेळे हे गृहस्य रा. रा. सदानंदजी पाठेकर ता. ३ दिसंबर १८९३ रोजीं मधुमेहाच्या विकारानें परलोकवासी झाले. त्या वेळी सुबोधपत्रिकेनें पुढील उद्गार काहिले:—

नाची व रेखकांची जुळवाजुळव न झाल्यामुळं नव्या वर्षाचे ४ अंक त्यांनी लहान आकाराचेच काढळे व पांचव्या अंकापासून, म्हणजे ता. १ जून १८७९ पासून मोठा आकार कहन भरपूर मजकूर देण्याची व्यवस्था केली. त्या वेळी दीड रुपया वर्गणी करितांना पुढील खुलासा केला होताः—

" गेल्या साहा वर्षात याची किंमत एक पैसा होती. या पत्राची योग्यता कितीही असो स्याचा विचार करणें वाचकांकडेस आहे. परंत तें लिहन केवळ छापन काढण्यासही एक पैसा किंमत थोडी आहे असे कोणीही कवल करील. तथापि ह्या स्वस्त दरानें गरीबगुरिबांस हें पत्र प्राप्त व्हावें म्हणून होईल तितका प्रयत्न करण्यांत आला. परंत लोकांकडून मिळावें तसें उत्तेजन न मिळाल्यामळें आस्टांस खर्च भागविण्यास फार अडचण पडली. शिवाय आमच्या वर्गणीटारांमध्ये असे धर्मास्मे मिळाले की वर्षांच्या वर्षे पत्र घेऊन पैसा चकविण्यास ते आळस करीत आहेत. एकंडरींत पत्राची किंमत बाढविणें जरूर पडलें आहे." अशा प्रकारें दोन वर्षे नकसान सोसन त्यांनी स्वतःच्या जवाबदारीवर हें पत्र चाल-विलें. पण, भरभराटीचीं कांहीं लक्षणें दिसेनात. तेव्हां आठव्या वर्षाच्या अखे-रीस त्यांनी पुढील निर्वाणीचा बाण सोडला ! " ह्या आठ वर्षात वर्गणीदारांनी करावी तभी मेहेरबानी करून वर्गणी वेळेवर न भरल्यामळें लोकांवर पष्कळ बाकी बकली आहे. त्यामळें हें वर्ष पुरें झाल्यावर पत्रिका चाल राहण्याची श्लांति बाटते. म्हणून ह्या आणीबाणीच्या वेळेस सर्व वर्गणीदारांस सुचविण्यांत येतें की. जर ते आपलें कर्तव्य बजावन बाकीचा निकाल विलंब न लावितां करतील तरच पत्राचे चालविणारे मोठ्या खुशीनें पत्र चालू ठेवितील." ह्या सूचनेचा परिणाम

"सदानंदजींची वृत्ति त्यांच्या नांवाप्रमाणे असन, त्यांचे अंतःकरण व आच-रण हीं दोन्ही निर्मळ असत. ते येथील प्रार्थनासमाजाच्या प्रमुख सभासदांपैकी एक होते. इतकेंच नाहीं, तर समाजास तन, मन, धन योहीकरून आस्थेने मदत करीत असत. अलीकडे प्रकृति अस्वस्थ असल्यामळें मंदिरांत उपासनेस येणें त्यां-च्याकडन नियमानें होत नसे. तथापि आपल्या घरींच कुटुंबांतील माणसांसह चार घटका प्रेमाने ईश्वरप्रार्थना करून ब्रह्मानंदसखाचा अनुभव घेत असत आणि सदानंदजींचा हा तित्यक्रमच असे. आमच्या सबोधपत्रिकेला तर ते केवळ धर्म-पित्याप्रमाणें होते. तिची व्यवस्था बरेच दिवस त्यांजकडे होती व त्या वेळीं तिच्या उत्कर्णकरितां द्रव्याचे वरेच नकसान सोमन योग्य वाटेल तितके परि-श्रम करण्यास त्यांनी मार्गे पढें पाहिलें नाहीं. सदानंदजी हे बाळ मंगेश वागळे व नारायणरावजी परमानंद यांचे सहाय्यायी होते. " पालेकरांनी पत्रिकेसाठीं बरीच झोज सोसिली व कटाचित त्यांनी आगखीही अज्ञाच प्रकारें ती चाल-विली असती. तथापि रा. आत्मारामपंतांच्या मत्यमळें त्यांनी पत्रिकेची व्यवस्था व जवाबदारी सोडिली व ती रा. रा. रामभाक माडगांवकरांनी आप-ल्याकडे घेतली. रामभाऊंनी त्या वेळी एक शास्त्रीबोबा लेखक म्हणून ठेविले होते. त्यांच्या वेळीही सुबोधपत्रिकेची व्यवस्था पूर्वीप्रमाणेंच चालली होती. नंतर रा. रा. सदाशिवराव केळहर समाजाचे मिशनरी झाल्यापामन त्यांचे बरेचसे लेख पत्रिकेमध्ये येऊं लागले. माडगांवकरांनंतर रा. रा. मोरोपंत वाळवेकरांकहे १८९४ एप्रिल अखेर पत्रिकेची व्यवस्था असे. त्यांनीं स्वतःच्या मालकीचें सबोध-असा झाला का, पत्र बंद करूं नये अशीं पुष्कळ पत्रें आली, परंत "कित्ये-कांनी पत्र बंद करून जुनी बाकी पाठविली नाहीं. तेणेंकरून पत्रिकेचा कर्जाचा बोजा फार वाढला आहे. कित्येक सूज्ञ व या सार्वजनिक कामाचे हिताचिंतक अशा मित्रांनीं आपणांकडील बाकी पाठविली व पत्र बंद न व्हावें अशा उत्सकतेनें सचनाही केल्या.....अशा वर्गणीदारांच्या आग्रहास्तव व कांही अंशी इतकी वर्षे चाललेलें पत्र बंद न होईल तर बरें. असे वाटल्यावरून पन्हां आम्हीं तें चालवृन पहाण्याचा निश्चय केला आहे." अशा प्रकारें पत्र आणखी चाल-वृत पहातांना, त्याचा आकार त्यांनी पुन्हा वाढविला. कागद अधिक चांगला घेतला. व पुरवण्या घाळून मजकर आणकी वाढविला! तरी पण सांप्रसिक स्थिति म्हणप्यासारखी सुधारली नाही. रा. सदानंदजीनी आपला खर्च मात्र बादविला व तो मोठ्या औदार्थोंने सहस्र केला

:प्रकाश नांबाचें पत्र काढलें होतें. तें त्यांनी सुबोधपत्रिकेमध्यें सामील केलें व सबोध-पत्रिका आठ नक वर्षे आपस्या जवाबदारीवर चालविली. पढें रा. रा. सर्वानंदजी पालेकर द्यांचे विरंजीव रा. रा. दीनानाथ पालेकर द्यांनी कांडी महिने पत्रिकेची · ब्यवस्था पाहिली. स्यांनी सबोधपत्रिकेचें स्वरूप कांडीसें बदललें. म्हणजे पूर्वी ' मुंबई ' ह्या सदराखाली समाजासंबंधाच्या बातम्या वगैरे येत. तें काहून टाकृन इंग्रजी व मराठी बाजंकडे " प्रार्थनासमाज " हें हेडिंग सुरू करून येथील व बाहे-रच्या समाजासंबंधाच्या बातम्या ह्या सदराखाठी देण्याचा क्रम सह केठा. थोच्याच महिन्यांनी पत्रिकेची सांपत्तिक जबाबदारी जरी त्यांनी नाकारिली तरी ही अंतर्व्य-वस्था कायम राहिली. त्यांच्यानंतर "डा. भांडारकर, न्या. मू. म. गो.रानडे, शेट दामोदरदास गोवरधनदास, रा. रा. ना. ग. चंदावरकर, व रा. रा. दी. वि. माडगांवकर ह्यांच्या साहाय्याने है. १५०० ची रक्कम उभी कहन ती. रा. रा. ना. वा. घुमरे ह्यांस पत्रिका छापून प्रसिद्ध करण्याकरितां कांडीं अटीवर दिली."\* रा. वसरे पत्रिका आपल्या ज्ञानमित्र छापखान्यांत छापीत असत. मध्यंतरी एक वर्ष रा. के. आनंदराव खांच्या साहाय्यानें पत्रिकेची व्यवस्था यशस्त्री झाली होती. त्यांनी अनेक प्रकारें खटपट करून तकसान न होतां पत्रिका चालविली. एवढें एक वर्ष खेरीज करून नुकसान झाल्यावांच्रन पत्रिका केव्हांच प्रसिद्ध झालेली नाहीं. ही व्यवस्था कांहीं वर्षे चालली व १८९९ साली सुबोधपत्रिका समाजानें आपल्या ताच्यांत घेतली व ह्यापढें नकसानीसंबंधाची सर्व जबाबदारी समाजावर शाली.

मध्यंतरी १९०५-६ साली प. वा. डा. काणे यांच्या देगगी वे जे पंघरारों क्यये आले होते त्याच्या साहाय्यानें छुवोधपत्रिका छापखाना स्वतंत्रपणें घाळून त्यांत छुवोधपत्रिका छापखाना स्वतंत्रपणें घाळून त्यांत छुवोधपत्रिका छापण्याचा प्रयत्न झाला; ह्यासाठी नारायणराव छुवरे यांचा सर्व छापखाना व आणलों कोही नवीन सामान घेण्यांत आले होतें. डॉ. आंडारक रांच्या धर्मपर ज्याख्यानांच्या पहिल्या आल्हातीची पुष्कळशी पृष्ठे देशी कागवाबर ह्याच छापखान्यांत छापिली आहेत, परंतु छापखाना चालविष्यास योग्य न्यवस्थान पक न मिळाल्यासुळें छापाखाना जुकसान सोसून विकाषा लागठा.

कोही वर्षे रा. रा. सदाशिव पोडुरंग केळकर हे कामगार नांवाचें पत्र चालवीत असत. स्याच्या पुष्कळशा प्रती प्रीव्हस् केंटन कंपनीच्या तर्फे स्यांनी

<sup>\*</sup> १८९४-९५ सालचा विपोर्ट.

चालविहेह्या गिर्ण्यांत खपत असत. त्यांनी पुढें आपलें पत्र बंद करून कामगार पत्र सबोधपत्रिकेंत सामील केलें व पत्रिकेच्या प्रती गिरण्यांतन जाऊं लागल्या. समारें आठडों पती अज्ञा प्रकारें खपत असत. पढें ह्या गिरण्या चांगल्या चाले-नातशा झाल्याः पत्रिकेमध्ये कामगारांस उपयुक्त असा मजकूर येण्याचे यांबलेः त्यामुळें प्रीव्हस कॉटन कंपनीनें आपला आश्रय बंद केला; गिरण्यांचा व त्या कंपनीचा संबंध सटला व सबोधपत्रिकेमध्यें कामगाराचें नांवाचें अस्तित्व जें दिसत होतें तें नाहींसें झालें. हल्ली सबोधपत्रिकेची सांपत्तिक स्थिति फार असमाधानकारक आहे. कांही वर्षांपर्वी पन्हा एकदां खटपट करून पत्रिकेस वार्षिक देणगी देणारे मिळविण्यांत आले. अज्ञा देणग्या देणाऱ्यांपैकी सालिना दीडशें रुपयांपासन पन्नास रुपयांपर्यंत देणगी देणारे अद्याप टिकन आहेत. शिवाय प. वा. वामन वासदेव नवरंगे सांच्या स्मरणार्थ नवरंगे कटंबाकडन जी दाहा हजार रुपयांची समाजास देणगी मिळाली तिस्या ब्याजांतन दरसाल अडीचडों रुपये सबोधपत्रि-केस मिळत असतात. तरी छपाईचा खर्च फार वाढलेला असल्यामळे व जाहिरा-तीचे उत्पन्न कमी झाल्यामळें सबोधपत्रिकेसाठी दरसाल एक हजार रूपयांचे नुकसान समाजास सोसावें लागतें. आज पुष्कळ वर्षे पत्रिका कर्नाटक छापखान्यांत छापिली जात आहे. त्याचे पत्रिका छापण्याचे दर इतर छापखान्यांच्या मानानें अधिक नाहीत तरी समाजाला ते भारी पडत आहेत. तथापि समाजाचे धर्मप्र-साराचें काम सुबोधपत्रिका सतत ५३ वर्षे करीत आहे हें ध्यानी वागवन हें पत्र इतके नुकसान सोसन समाज चालवीत आहे. समाजाकडे सुबोधपत्रिका आल्या-पासन पुष्कळ व्यवस्थापक झाले. त्यांपैकी कांहीची नांवें:--रा. रा. हा. गो. वैद्य. ए. एम. सध्यदः जयराम नानाः ग. ल. वैद्यः ग. य. चिटणीसः ग. ल. भोडारेः इ. हार्शी सबोधपत्रिकेच्या व्यवस्थापकाचें काम रा. रा. विष्णु बल्लाळ वेलणकर ह्यांजकडे आहे व ते तें व्यवस्थित रीतीनें करीत आहेत.

याशिवाय सुबोधपत्रिकेच्या कायमच्या फंडासाठी आपली तीन हजार रुपयांची विम्याची पालिसी रा. दा. गो. वैद्य यांनी समाजाच्या स्वाधीन केली आहे. त्याचप्रमाणे रा. वा. थों. केळकर ह्यांनी ४ टके व्याजाचा पोर्टटस्टचा एक हजार रुपयांचा बाँड सुबोधपत्रिकेस दिला आहे. मात्र त्यांच्या मार्गे त्याचे व्याज पश्चिकेस मिळावयाचें आहे. तसेंच डा. काझीबाई नवरंगे ह्यांनी ६ टक्के व्याजाच्या दोन हजारांच्या नोटा गतवर्षी समाजाच्या हवाली केल्या स्यांच्या व्याजापैकी दरसाल प. वा. वासदेवराव नवरंगे ह्यांच्या स्मरणार्थं रु. १०० सबोधपन्निकेस मिळावयाचे आहेत.

सुबोधपत्रिकेनें केलेल्या कार्यांचें स्वरूप.

हें स्वह्न ससंगत रोतीने येथे नमुद्र करणे अवघड व अशक्य कार्य झालें आहे. कारण, पूर्वी म्हटस्याप्रमाणे, समाजाच्या ताच्यांत १८७३ पासनस्या पश्चिकेच्या फाइली नाहीत व त्या कोणा सभासदाच्या घरीही नाहीत. पूर्वी म्हणजे १९०१ साला-पर्यंत येथील नेटिव्ह जनरल लायबरीमध्ये प्रभाकर, हिंदु रिफार्मर, सुबोध पत्रिका वगैरे पत्रांच्या अगदीं जुन्या फायली होत्या: परंत लायनरी खेतवाडीत नेण्याच्या वेळी ठेवण्याचा खर्च कमी करण्यासाठी ह्या जन्या फाइली विकृत टाकण्यांत आल्या असे कळतें ! समाजाचे एक हितचितक रा. मिटबांवकर ह्यांनी १८७७ दिसेंबरपासन १८८२ पर्यतच्या फाइली समाजास बक्षिस दिल्या तेवढयाच अगदी जुन्या फाइली हल्ली अस्तित्वांत आहेत. ह्या फाइली मिळाल्यामळेंच ईश्वरविषयक जान, ह्या विषयावरील विस्तृत लेख, संचिताचा नाश, केसरी व प्रार्थनासमाज, केस-रीच्या उद्दाम उद्या. सणांत शिमगा व ग्रंथांत प्रराणे, वेद व प्रराणे, त्याचप्रमाणे सनातन एकांतिक अथवा एकेश्वरी धर्म इ. विषयांवरील गुरुवर्य डा. भांडारकरांचे देखांचा संग्रह करणें शक्य झालें: ह्या सर्व देखांनी जवळ जवळ १४० प्रहें व्यापिली आहेत हैं पाहिलें म्हणजे रा. मिटबांवकरांनी दिलेल्या ह्या देणगीनें समा-जार्चे किती अमोल कार्य झालें आहे याची कल्पना होते. त्याचप्रमाणें सबोधपत्रि-केच्या सर्व वर्षांच्या फाइली समाजापाशीं नसल्यामुळें जी एकंदर हानि झाली आहे तिचा विचार मनांत येतांच मन खिन्न झाल्यावांचून रहात नाही. ह्या पहिल्या २५ वर्षात जे अनेक महत्त्वाचे छेख व त्याचप्रमाणें महत्वाचे उपदेश पत्रिकेंत प्रसिद्ध झाले त्यांपैकी पष्ककांस समाज आतां कायमचा मकला आहे. तथापि ह्या झालेल्या हानीबहरू खेद करीत न बसतां जन्या मंडळीनें सुबोधपत्रिकेच्या द्वारा जें लोकविक्षणाचें, विचारजागृतीचें, सत्यविचारप्रसाराचें कार्य केलें आहे त्याचा विचार मनांत आला म्हणजे मन आनंदाने भड़न येते व असे बाटतें ही. धन्य हे लोक की ज्यांनी आपल्या दोषांची जागृति असन आपल्या ध्येयाचे पावित्र्य राखण्याचा नेहमी प्रयस्न केला. आपल्या व आपल्या सभौवतालच्या लोकांच्या दुबळेपणाची छाया आपल्या उच्च ध्येयावर सुबोधपत्रिकेच्या संपादकांनी केन्द्रांहि पह दिखेली नाहीं, नातेवाईक, मित्र, सभासद, थोर योग्यतेचा पुरुष हा विचार संबोधपन्निकेच्या संपादकांनी आपणांस शिवं दिला नाही. व एका सत्याच्या रक्षणार्थ, धर्माचे उच ध्येय व उच साध्य दृष्टीपुढें ठेवून, कोणाच्याही दोषांकडे विनाकारण कानाबोळा न करितां निर्मीडपणें सबोधपत्रिकेनें कार्य केलें आहे

राजकारण हा पत्रिकेचा मुख्य विषय नब्हे. तथापि राजकारणाच्या सावलीस उमें रहावयाचे नाहीं असा बाणा पत्रिकेने केव्हांच बाळगिला नाहीं. उलट We shall try to avoid as much as possible all debate. But, when we cannot avoid it, we shall try to discuss principles and personalities असे आश्वासन इंग्रजी बाजू जोडल्यानंतर पहि-ल्याच अंकात देऊन ज्या वेळी अनेक विषयांची चर्चा सुरू झाली. त्या वेळी अनेक विषयांवर निर्भाडपणें विचार पत्रिकेंत येऊं लागले. स्वीधिक्षण. उच शिक्षण. नीति-विषयक चर्चा, राजकीय चळवळ, निर्निराळ्या घडणाऱ्या प्रसंगांपासून घेण्यासारखे धडे असे विषय घेऊन सर्वत्र स्पष्टोक्ति व स्पष्ट विचार आहेले आढळतात. बन्हा-नंद केशवचंद्र सेन यांच्याकडे सर्व हिंदस्थानाचें लक्ष ज्या काळी होतें त्या काळी त्यांच्या हात्न ध्येयपालन झालें नाहीं हें सुबोधपत्रिकेनें दाखवून दिलें व ह्या-पेक्षां केशवचंद्र सेनांनी लग्न मोडलें असतें तर ब्राह्मसमाजाच्या कीर्तीत भर पडली असती असें पत्रिकेनें म्हटलें. केशव बाबू जेव्हा उठता बसतां खिस्त-महिमा गाऊं लागले. त्या वेळी सबोधपत्रिकेने त्यांची कानउघाडणी करून सांगि-तलें की, इकडे दयानंद सरस्वतींनीं वेदांचा अर्थ करितांना आपल्या कल्पना व आपले विचार ह्यांस जुळतील अशा कल्पनांचा व अर्थाचा वेदवचनांवर आरोप करणें हें ज्याप्रमाणें आम्हांस त्याज्य वाटतें त्याचप्रमाणें केशव बाबंचें श्रिस्ताच्या बचनांचा मनमानेल तसा अर्थ लावर्षे व आपल्या लाडक्या कल्पना बायबलमध्ये घालन तदनसार अर्थ करणें हेंही आम्हांस अयोग्य वाटतें. दोघेडी धर्मकार्य कर-ण्याचा आविर्भाव दाखवन सत्यहानि करीत आहेत.

सुनोधपित्रिकेची स्पष्टोिक केवळ आपल्या लोकांपुरतीच होती आणि सरकारचा संबंध आला म्हणजे मग मृग गिळले जात असाही कोणी समज करून घेण्याचें कारण नाहीं. १८७८ तील गोष्ट. स्त्रीविक्षणाची चळवळ सुंबईत सुरू होती. सुलीना इंग्रजी शिक्षण कर्से यावयाचें, काय काय शिक्षवावयाचें, ह्यासंबंधानें वर्चा चाल असे, अशा वेळी अलेक्झांडा गलेस्स्कृत्वचा बक्षिस समारेभ त्या वेळचे गल्द-रनर सर रिचर्ड टेंग्ल ह्यांच्या अध्यक्षतेलाली झाला व त्यांची भाषण केलें. त्यांची पाथात्य क्रिया शिक्षणासुळें कशा पुढें गेल्या आहेत, सबं देशांतील क्रियांत त्यांचा वर्जा कसा उच्च आहे, वगैरे गोष्टींचा तेवडा उक्केस केला होता है पाहून गल्द-रनर साहेबांस थोडा अकलेचा वळसा यावयास पत्रिकेचें मार्गेपुढें पाहिलें नाहीं. पुढील बाक्यें पहा "In all that His Excellency said there was

however nothing new as calculated practically to meet present wants or defects.... we wish that in future Sir Richard Temple will speak less frequently in public, so that we may have better chances of having from him something really practical, something that may be a real contribution to the cause of progress "

प्रार्थनाखमाज कोणताही धर्मप्रंथ सर्वाशानें प्राह्म मानीत नाहीं; परमेश्वर साव-यवरूपानें अवतार घेत नाहीं; सर्व धर्मप्रंथांतील प्राह्मांशाचें परम आदरानें सेवन करावयास समाज तयार आहे; हैं सर्व खरें; पण हैं झान व्हावयाचें कशाच्या जोरावर ! विवेकाच्याच ना ! पण, विवेकाची सांगी सर्वत्र सारखो कोठें असते ! म्हणून विवेकप्राह्म जें तेंच ध्यावयाचें हैं म्हणून विवेकालाच पटत नाहीं अशी जेव्हां विरुद्ध टीका मधून मचून होऊं लागली त्या वेळीं पत्रिकेंत एका इंमजी\* केंबांत सहर्ठें:—

Theists should no doubt find in the dictates of conscience the voice of God. But in what conditions must the conscience itself be to be the vehicle of the voice of God? It must be educated as Reason, Taste and Human faculties must be, in the light of knowledge of all kinds that mankind has hitherto acquired and of the progress it has made from barbarism to civilization. The conscience that teaches that a Brahman howsoever base, sinful and inhuman, should be worshipped with all devotion, is according to our lights not an enligh-

<sup>\*</sup>डा. भांडारकर इंप्रजी बाज्लाही छेख लिहीत असत असें त्यांनी स्वत: सांगि-तर्छें होतें व त्यांनी तसे छेख दाखविलेही होते. हा लेख त्यांपैकी एक असावा.

हा उतारा फार मोठा आहे, तरी पण तो जशाचा तसाच येथें अशासाठी घेतछा. आहे की, समाजाचे संस्थापक व पुढारी विवेकाला ज्या वेळी महत्त्व देत असक स्या वेळी Conscience संबंधानें स्यांच्या मनामध्यें कोणता आदर्श होता हैं स्पष्ट करावें. आजही वरील आदर्श उपयोगाचा नाहीं असें कोण ऋणेल ?

tened conscience. The conscience that commands the followers of the orthodox faith in any country to murder heretics and makes toleration a sin, does not convey to us the voice of God. Secondly a devotion to self-interest, and a habit of subjection to the ruling passions, often corrupts and warps conscience so as to make it not the voice of God, but of the power that is constantly thwarting the purposes of God, in the existence of which the followers of certain religious believe. Thirdly the declarations of conscience with regard to the same act are different according as the relation of surrounding circumstances are different. Killing a man who is inoffensive is wrong, but a judge killing a man who has himself murdered another man, is not. In both cases the act of killing is the same, but the relations are different. Thus, then, it appears, to us that the responsibility of a theist who would follow his conscience unflinchingly as the voice of God is very great. He must educate and enlighten his conscience, avail himself of all kinds of knowledge, of the moral ideas and teachings of all good men, just as an educator of his Taste must place before him all the modes of beauty that were ever approved by men of genius subject himself to a severe discipline so as to be free from the slavery of passion and self-interest and view each particular case in all its relations before he discovers in it a command from God. Otherwise he will in all cases completely deceive himself and fall away from the path of God and there is no enormity that he may not come to believe to be a virtue."

प्रार्थनासमाजाच्या समासदांच्याविरुद्ध लिहिण्याचे प्रसंग आजपर्यंत सबोध-पत्रिकेला अनेक वेळां आले आहेत. त्या वेळी पत्रिकेनें स्पष्टपणें टीका करण्याचें उदाहरण घाळून दिलें आहे व त्याचेंच अनुकरण व अनुसरण आजपर्यंत होत आले आहे. १८८० साली रा. रा. गोपीनाथजी सदाशिवजी हाटे यांच्या प्राय-श्वित्ताचा प्रश्न मुंबईत जोरांत होता. हे प्रार्थनासमाजाचे आस्थेवाईक समासद होते. पन्नीच्या कारणार्थ स्यांनी प्रार्थनासमाजास दिलेलें Organ समाजानें नर्वे आरगत बक्षिस सिळेपर्यंत वापरलें. हे गृहस्थ १८७९ साली विलायतेहन परत आहे. तेथे ते पालिठाणाच्या ठाकरांच्या कोडी कामासाठी गेहे होते. परत आल्या-नंतर वर्ष टीड वर्ष सर्व कांडी यथास्थित चाललें होतें. त्यांची मलें बातींत जात होती. लग्नकार्यास ह्यांस आमंत्रणें येत होती. परंत नंतर जातीत दोन पक्ष होऊन खांस त्रास देण्याच्या हेतनें कोणी हें प्रकरण पेटविलें व त्या वेळीं गोपिनाथजीनी कांडी लोकांपुढें मान वांकवन प्रायक्षित घेऊन लोकांस अनन्वित उदाहरण घाछन दिलें. त्यापूर्वी रा. ब. शंकर पांडरंग पंडितांनी प्रायश्चित्त न घेण्याचे उदाहरण ्याळन दिलें होतें. त्यांच्यासंबंधाने बहिष्कार प्रकरण उद्धवलेंही नाहीं ! गोपिनाध-जींच्या ह्या कृत्याबहल सुबोधपत्रिकेनें विरुद्ध टीका करून प्रथम प्रायश्चित्त न घेण्याचा उपदेश केला व तरी स्यांनी तें घेतल्यानंतर स्यांनी नव्या पिढीस पिच्छे-हाटीचें उदाहरण घाळन दिल्याचें दाखवन दिलें. व म्हटलें की. " जातिप्रकरणांत आपण जितकें अधिक यन चालांचें आणि त्यास जितकें अधिक भ्यांचें तितकें तें अधिकच पाठीस लागतें. आपण बेपवीईनें वागून बराच वेळ धीर धरिला म्हणजे तें आपोआप दबतें व सर्व नीट होतें....आपर्छे सर्वीहन श्रेष्ठ कर्तव्य करण्यांत ज्या नहीं येतात त्या एकीकडेस ठेविल्या असतां आपलें ऐहिक नकसान व लोकांत अपकीर्ति होत असली तरी कर्तव्यास धरून चालावें. हें कृत्य विचारश्रन्य नव्हे स्तत्यह होय असे आम्हांस बाटतें. " नारायणी घडे जेणे अंतराय। हो का बाप माय त्यजावे ते " ह्या साधच्या वाक्याचाही हाच भावार्य आहे असे आस्त्री समजतों. " स्याचप्रमाणें माधवराव रानडे. वितामणराव भट वगैरे मंडळीनी जेव्हां प्रायिक्तों घेतली, तेव्हां हे मोठे लोक आहेत, विद्वान, आहेत, श्रीमंत आहेत. आपके परस्कतें आहेत हा विचार सुबोधपत्रिकेनें आपल्याला शिवूं दिला नाहीं व ह्या पुढाऱ्यांनी प्रार्थनासमाजाच्या ध्येयाला सर्व प्रकारें कमीपणा आण्न कोकांस फार बाईट उदाहरण घाळन देऊन संस्थेच्या कार्यात मोठी घोंड उत्पन्न केल्याचे दाखबून दिछे. स्याचप्रमाणे एका इ.स. धर्मशील, समाजासंबंधाने

अत्यंत आस्या दाखिवणाऱ्या गृहस्यांनी एका उदार विचारांच्या सुषिक्षित तरुणाशी आपस्या मुलीचा विवाह केवळ रिजस्टर करून लावून दिखा, नवा विधि
केळा नाहीं, प्रार्थना केळी नाहीं, चार मित्रांस बोळाविळें नाहीं, खाबहळ त्यार
बयोबृद्ध गृहस्थास द्वण यावयास पित्रकेने मागे पुढें पाहिळें नाहीं, त्यापि ध्येयपाळनाच्या रष्टीने पहातां पिहल्या तीस वर्षांत एका बाबतीत बरीच ढिळाहे झाल्याचें
पित्रकेच्या उपलब्ध फाइली वाचून आम्हांस नाह्याजानें म्हणावें छागतें. १८७६:
त रा. व. शंकरराव पंढितांचा सोळापूर मुक्कामी सदाधिवराव केळकरांच्या विवाहाच्या वेळी तयार झालेल्या नव्या पद्धतीनुसार उपावेळी विवाह झाला त्या वेळी
पित्रकेनें छोकांस जागें करण्यासाठीं असा स्पष्ट स्वारा दिला की, " खाममाणेंच्य
जर इतर सभास्यद आपल्या येथील कार्यें करितील तर बोळणें एक
आणि करणें निराळें अशा रीतीचा जो दोष छोक त्यांस देतात त्यादः
जागा राहणार नाहीं." असा इपारा, पित्रकेनें पुढें दिला नाहीं किंवा समाजांतीळ मंडळीत राजरोसपणे छुन्या रीतीचे मुळांमुळीचे विवाह झाले तरी ह्या ध्येयपतनावहल कोर्टे चर्चा झालेली, अगर समाजमतांस अनुसङ्कन विवाह:
ब्हावेत अशी जोराची चळवळ सुरू केलेली आम्हांस आढळळी नाहीं.

पहिल्या पंचवीस वर्षांच्या अवधीत ज्यांनी संपादकाचें व लेखकाचें, व ज्यांनी आजपर्यंत इंग्रजी संपादकाचें कार्य केलें त्यांच्याविषयी येथें घोडी माहिती देणें. जरूर आहे.

मामा परमानंदानी सुबोधपत्रिकेची सेवा अगरी अखेरपर्यंत केली. त्यांच्याः ह्या सेवेचें वर्णन त्यांच्या अल्पचित्रांत पहावयास सांपडेल. ते कधीमधी मरा-ठीतही लहान लहान लेख लिहीत असत व हे बहुतकहन पहिल्या चार वर्षांच्या अंकांत आले असावेत. डा. भांडारकरांचे पुष्कळसे मराठी लेख धर्मपर लेखांत संप्रहित आहेत. त्यांचे मराठी लेख एकत्र करण्याची प्रथम करपना मामांची. त्यांची ईश्वरविषयक ह्यान या विषयावरील सर्व लेख एकत्रित कहन ते पुन्हा वाचुन पाहुन त्यांत कमीअधिक करण्यासाठी डा. भांडारकरांपाशी दिले होते. परंतु त्या वेळी तें कार्य त्यांचे हातून झालें नाहीं. लिहिकेले लेख नष्ट झाले क आतां ते पुन्हा छापण्याची संधि येणें शक्य नाहीं असें त्यांस बाटत असता ते एकत्रित करण्याचा योग जमून आला. ते कधीकधी इंमजीतही लेख लिहीत असत. ते अंतस्य पुराज्यावहन सहज ओळखता येतात. विशेषतः ईश्वरविषयक हानावरील कोहीं लेखांचा सारांग्र, बुद्धधर्मनीति व बुद्धवरित्रांतील कोहीं प्रसंक

आमंद्रेशाचे हंग्रजी लेख स्थांचेच असावेत. रा. व. बांकर पांडरंग पंडित हाांचे कांडी लेख व व्याख्याने इंग्रजी बाजकडे आहेली आहेत. आम्हांस असे कळतें की. मा मा माम्राक माहगांतकर हंग्रजी व मराठी अशा दोन्ही बाजंकडे कथींकथीं लिहीत असत. परंत ते लेख कोणते हैं कळावयास मार्ग नाही. याबहल फार दिलगिरी बाटते. रा. रा. केळकरांचे पुष्कळ लेख पत्रिकेंत आले आहेत. त्यांचा उल्लेख रयांच्या चरित्रांत पहावयास सांपडेल. त्यांचे लेख स्पष्ट, भाषा श्रद्ध, विचारसरणी सरळ. पुष्कळ वेळां लेखांत मार्मिक विनोद व लेख अवळपघळ असत. त्यांचे छेख बाचून त्यांच्या स्पष्ट विचार्सणीबहुल व साध्या, सुंदर भाषे-बहुल मोठा आदर बाटे. रा. रा. दीनानायराव माडगांवकर हे कित्येक वर्षे सबोधपत्रिकेचे संपादक होते. त्यांचे बहतेक लेख आध्यात्मिक व भक्तिपर भाहेत. परंत त्यांच्या लेखांत जो मुख्य दोष असे तो हा की. लहान लहान वाक्यें त्यांस लिहितांच येत नसत. दाहा पंघरा ओळीचें एक वाक्य असा प्रकार वारंबार घडे. रा. रा. वासदेव गोपाळ भांडारकर हे कित्येक वर्षे सबोध-पत्रिकेचे इंग्रजी बाजचे संपादक होते. ह्यांचे लेख भक्तिपर व तत्त्वज्ञानविषयक व सामाजिक विषयांवर असत. ह्यांचे अप्रलेख अतिशय विचारपूर्वक व गंभीर विचारांनी ओतप्रोत भरलेले असत. Tears of an Aged Parent. Hindu Social Life ह्या विषयांवर एकेक छेखमाला त्यांनी लिहिली. ज्या अंकांत Tears गळलेली आहेत ते अंक उपलब्ध नाहीत. ह्या लेखकाने ते लेख बाचले आहेत. रा. रा. श्रीधरपंत भांडारकर हे पत्रिकेच्या दोन्ही बार्जस फर-सतीच्या व कथीं कथीं अगदी अहल्या वेळींही छेख लिहीत असत. १८९३ सालच्या अंकांत स्यांचे पष्कळ लेख आले आहेत. मामा परमानंदांवरील इंग्रजी केख श्रीधर-पंतानींच लिहिलेला आहे. त्याचप्रमाणें सबोधसंग्रह नामक प्रस्तकांत जे धर्मपर लेख प्रशित केले आहेत ते सर्व त्यांचेच आहेत. कांडी दिवस रा. रा. जगन्नाथ नारायण परमानंद, बी. ए. हे पत्रिकेंत इंग्रजी बाजुकडे लहान लहान स्फट लेख लिहीत असत. त्यांची लेखनशैली त्यांच्या तीर्यक्षपांसारखीच आहे. त्यांनी Rambler अशा सहीनेंही कांहीं स्फट लेख पत्रिकेसाठी लिहिले आहेत. सर नारायण बंदावरकरांचे छेख सबोधपत्रिकेंत पुष्कळच आहेले आहेत. त्यांच्या छेखांच्या संप्रहामध्यें त्यांपैकी कांही आले आहेत व त्यांच्या प्रकळ केखांचे व व्याक्यानांचे रूपांतर मराठीत झाकेलें बाचकांस माडीत आहेच. त्यांची इंप्रजी भाषेवरील सता, गाढ विद्वता, केखनकेली, विचारसरणी, मकिमाव अपूर्व होती. इंप्रजी

बाज्य्या संपादकांपैकी र्रा. रा. वामन सदाधिव सोहोनी, यहेश्वर बाहुदेव मोडारकर व यशवंत नारायण टिपणीस ह्यांनी पुष्कळवर्षे इंग्रजी बाज् सोमा-ळळी. सर नारायण यांची पुष्कळशी व्याख्यांने रा. रा. टिपणीस ह्यांची लिहिलेडी आहेत. रा. सोहनी यांचा स्फुट लेख लिहिण्यांत हातखंडा असे. रा. यहेश्वरपंत अध्यासिक विषयावर मननीय लेख लिहीत असत. हहीं डा. गजानन यशवंत चिटणीस छुवोधपत्रिकेच्या इंग्रजी बाज्चे संपादक आहेत.

# सुबोधपत्रिका

(उत्तरभाग)

( लेखक—रा. रा. नरहर रघुनाथ फाटक, बी. ए. न्या. मू. रानडे ह्यांच्या चरित्राचे कर्ते. )

मराठी भाषंतल्या कृतपत्रांचा इतिहास लिहितांना ज्या कृतपत्राला कोठेंना कोठें विशेष स्थान देणें अवश्य आहे, त्याचा प्रार्थनासमाजाच्या इतिहासांत प्रमुखपणें सविस्तर निर्देश न झाला तर ती मोठीच उणीव राहील या भावनेनें पुढील हकी-कत लिहिली जात आहे. रा. द्वारकानाय गोविंद वैय हे आज तीस वर्षे सुबोध-पित्रकेच्या संपादकांचे कार्य करीत आहेत. एका शतकाच्या चतुर्यशाची सीमा ओलांडणाऱ्या दीर्षकाळांत ज्यानें या साप्ताहिकाचो संपादकीय धुरा वाहिली त्याच्या कामगिरीची माहिती त्यानंच लिहावयास घेतलेल्या प्रार्थनास-माजाच्या इतिहासांत गोवणें औत्वर्याला सोडून होईल याची जाणीव त्यास असल्यामुळें ही माहिती आपल्या पुस्तकांत मुळीच नको, असेंच त्याचें विश्वत मत होतें. परंतु इतिहासांता उपेपणा घालविष्याच्या हेतूनें रा. वैद्यांचें मत धाच्यावर वसदून हें लहानसें कार्य प्रमुळें लेकानें स्वीकारळें आहे. यामुळें औचित्यांत उरम्ब होणाऱ्या व्यंगाची जवाबदारी सर्वस्वी लेखकावर आणि ही माहिती प्रार्थनासमाजाच्या इतिहासांत समावष्ट करावयास भाग पाडणाऱ्या इप्रमित्रांवर आहे.

रा. वैयांचा पत्रिकेशी तीस वर्षामार्गे संबंध जडला. १८९६ साली ते प्रार्थ-नासमाजांत दाखल झाले व १८९७ सालच्या आगस्ट महिन्यांत सुबोधपत्रि-केची व्यवस्था त्यांच्याकडे आली. तेन्हांपासून आजपर्यंत ही व्यवस्था वर म्हटल्याप्रमाणे त्यांच्या हातीं आहे. प्रार्थनासमाज हा एक नव्या मतांचा

येथवर रा. वैद्य यांच्या सामान्य लेखनशैलीचें विदेवन झालें. ही शैली त्यांच्या कार्यांस पोवक आहे. पण सुवोधपत्रिकेंत लिहिलेल्या प्रचलित विषयांवरील लेखांहून त्यांनी वजावलेल्या दुष्ट्या कार्मागरीची घोरवी विदेष आहे. रा. वैद्य यांनी या कामगिरीच्याद्वारें केवल प्रार्थनासमाजाचीच सेवा केलेली नसून मराठी भाषेची सेवा केलेली आहे. रा. वैद्य सुवोधपत्रिकेच्या संपादकीय आसनावर येण्यापूर्वी प्रार्थना समाजाच्या न्यासपाठाव्या अध्यासकाव्या समाजाच्या न्यासपाठाव्या समाजाच्या न्यासपाठाव्या समाजाच्या न्यासपीठावरून कलकल्लीचे समाजाच्या न्यासपीठावरून कलकल्लीचे समाजाच्या न्यासपीठावरून कलकल्लीचे समाजाच्या न्यासपीठावरून कलकल्लीचे समाजाच्या न्यासपीठावरून प्रार्थन

विचारांचा उपदेश सारखा करीत होते. पण या उपदेशाचा ओघ प्रवाच्या संच-बांत धरून त्याचा महाराष्ट्रांतल्या भावी पिढ्यांना उपयोग करून देण्याची कल्पना रा. वैद्यांचे अगोदर कोणासच झालेली नव्हती. भांडारकर, मोडक, रानडे यांनी धर्म-प्रवचनें करावी, ती ऐकत असतां श्रोत्यांनीं तल्लीन होऊन इलावें आणि काम संप-ल्यावर घरोघर निघुन जार्वे, या भंगर स्थितीला पायबंद लावन प्रथक्षाने समाजी-तील उपदेशाला चिरस्थायित्व आणण्याचे कार्य रा. वैद्य यांनी केलेले आहे. हें कार्य जर त्यांनी केलें नसतें तर समाजाविषयीं लोकांचे प्रतिकळ प्रह लयास जाऊन त्यांची दृष्टि निवळण्याचा मार्गच खंटला असता. जे धर्मपंथाचे जनक आणि प्रवर्तक स्यांच्या विचारांचा संप्रह केल्यानें त्यात्या पंथांतल्या लोकांना स्फर्तींचा. समा-धानाचा आणि निष्ठेचा सांठा सांपडतो. हें सप्रसिद्ध आहे. दरदिवशीं नव्या परि-स्थितीच्या अनरोधाने रंग पालटणाऱ्या राजकारणांतल्या सांप्रदायिकांना जर आवल्या वंशवन्तिज्ञांच्या विचारांचा गाथा निर्माण करण्याची आवश्यकता भासते. तर ज्याचा मानवी जीविताशी अस्यंत जिव्हाळ्याचा अकृत्रिम संबंध त्या धर्म-विषयांत क्रान्ति करणारांच्या विचारांचें स्या स्था पंथालाच नव्हे तर सर्वसामान्य बहजनसमाजाला किती महत्त्व असेल याची कल्पनाच करणें उत्तम ! प्रार्थनासमा-जारमा बाबतीत रा. वैद्यांनी हें आद्यप्रवर्तकांच्या विचारसंग्रहाचें काम केलेलें आहे. स्यासाठी त्यांना कष्ट सोसावे लागले. भांडारकर प्रशृति प्रार्थनासमाजाचे पढारी आपर्के धार्मिक हदत बोखन जात. ते विचार कागदावर उतहन ठेवून पढच्या लोकांकरितां जतन करण्याची फिकीर बाळगीत नव्हते. त्यांचे विचार एकाम-चित्तानें अंतःकरणांत सांठवन पनः त्यांच्याच तळमळीच्या व कळवळीच्या शब्दांनीं कागदावर व्यक्त वरावयाचे हें काम सोपें नाहीं. अतिशय उत्कट आस्था अस-स्याशिवाय तें कोणी पत्करलेंच तर शेवटास जावयाचें नाहीं, शंका असेल त्यांनी अनुभव घेऊन पहावा. त्याच त्याच मुद्दयांची व त्याच त्याच ठराविक भाषेमध्यें प्रकट होणारी राजकीय व्याख्याने जशींच्या तशीं अहबाल रूपाने क्लपत्रांत बावयाची म्हटस्यास लघुलेखन पद्धतीच्या अभावीं किती त्रास पडतो याचा अनु-भव असणारांना प्रतिप्रसंगी धर्मासारस्या रुख कठिण विषयांत आंगडपांगांची अधिकारी व्यक्तीच्या मुखांतन बाहेर पडणारी प्रवचने अस्सलाबरहकुम उतहन काढण्याच्या मानसिक श्रमाबद्दल जास्त सांगावयास नको, पण रा. वैद्य यांनी क्षणा श्रमसायासाची पूर्वो न बाळगतां रानडे भाडोरकर बांच्या प्रवसनांचा संबद्ध केला. डी त्यांची सुबोधपत्रिकेचे संपादक या नात्याने विशेष कामिनरी आहे.

बाबिवाय त्यांनी निर्माण केळेळे बाज्यय पुष्कळच आहे. १८९७ मध्ये त्यांनी विकेसी संवादकीय छेक्नणी हातांत घरछी असकी तरी त्यांच्या प्रचलित राजकीय व धार्मिक विषयावरील व्यासंगाचा ठाव कांद्र लागस्यास बरील सालाच्या प्रक. कर मार्गे जार्ने कार्गते. साधारणतः जगावा व्यवहार समजण्याची प्रगत्मता बद्धीला आह्या पासन ते वा विषयांच्या माहितीची दिएमें. चिकट नुकें ठेवीत आले आहेत. असे म्हणावयास हरकत नाहीं. सुबोधपत्रिकेचे संपादक. प्रार्थना-समाजाचे समासद व चिटणीस या नात्याने महाराष्ट्रांतस्या विश्विष्ट विचार-वर्गवरेचे विकिश्वास्त्र स्वांच्याकहे आहे. ही विचारपरंपरा होकांत आज नकळत मान्य व कड झालेली असली तरी तिच्या उत्पादकाविषयींचे दए प्रह लोकांत थोच्या फार अंशांनी अद्यापि कायम आहेत. हे प्रह दर करण्याची संधि रा. वैद्य बहुधा दवडीत नाहीत. स्थांनी लिहिलेल्या अनेक लहान लहान चरित्रपर पस्तकांत त्यांची ही दृष्टि प्रत्ययास आल्याचिवाय रहात नाहीं. पण पुज्य व्यक्ती-बहुलचे अनिष्ट अगर कृत्सित प्रहावर हुला चढविण्याला जी साधनसामग्री जवळ पाहिजे. ती त्यांच्यापाशीं जय्यत आहे. त्यांच्या केखनांतल्या महत्त्वाच्या विधा-नाला भक्रम आधार नाहीं असे कधींच घडत नाही. त्यामळे त्यांचे वाह्यय कोणास रुचो अगर न रुचो. तें वाचनीय आहे. त्यापासन कित्येकदा कांडींतरी अज्ञात अशा नव्या गोष्टी कळतात. अभी कवली प्रांजल मनाच्या वाचकाला द्यावी लागते. ज्या विचारपरंपरेचे ते वारसदार आहेत. ती विचारपरंपरा लोकांच्या आचरणांत आढळली तरी लोकप्रिय नाहीं. हें माहीत असनिह रा. वैद्य यांनी त्या परंपरेंतल्या प्रतिनिधि व्यक्तींची चरित्रें किंवा चरित्रविषयक निबंध लिहिलेले आहेत. ही बाब लक्षांत ठेवल्यास त्यांच्या अंगचा आणखी एक गण दश्रोत्पत्तीस येतो. त्यांची मनोरचना समाजापरती संकृचित नाहीं, समाजाच्या संस्थापकांप्रमाणें सार्वत्रिक व सर्वागीण उन्नतीचें चितन करणारी व्यापक आहे. हाच तो गुण होस. रा. वैद्यांनी उत्पन्न केळेल्या किंवा चरित्रपर वाद्ययाचा निर्देश वाचन कोणास अशी शंका येईल कीं, संपादकीय कामगिरीपेक्षां दूसरें वास्त्रय उत्पन्न करण्याची कामगिरी त्यांनी अधिक चांगल्या रीतीनें पार पाडलेली आहे: पण पहिल्या प्रतीच्या संपादकाची लक्षणे माहीत असणारांना या शंकेचे निराकरण तेव्हांच करतां येडेल. आपळी जबाबदारी जागून वागणारा संपादक आपल्या वृत्तपत्राला उपाधी ठेवून दूसरीकडे वास्त्रय निर्माण करील, असे कधींच घडत नाडी, तो जें जें म्हणून रुचेल तें तें आपल्या बुत्तपत्राच्या दारें जगापढें मांडीत असती. रा. वैद्य हे या

नियमाला अपवाद नाहीत. त्यांनी आपल्या बहुतैक सर्व वाक्ययाची लेणी छुबोध-पत्रिकेला चढवून-मगच ती स्वतंत्र पुस्तकरूपानें लोकोच्या हवाली केली आहेत.

सबोधपश्चिकेचे संपादक या नात्याने रा. वैद्य यांच्या कामगिरीचें परीक्षण करतांना सकहरीनी एकदम लक्षांत न येणारी एक गोष्ट विचारांत घेणें अवस्य आहे. सबोधपत्रिकेचें ध्येय व तदनसार होणारें लेखन याविषयी मतभेद होऊं शकेल. पण हें कार्य जर्से लोकप्रियतेचें नाहीं तसेंच किकायतीचेंही नाहीं. माण-साला प्रोत्साहन देणाऱ्या या दोन्ही गोष्टींचा अभाव असन सद्धां रा. वैद्य यांनी निष्ठापर्वक आपलें काम चालविलें आहे. ही एकच बाब त्यांच्या अंतःकरणाच्या वदान रचनेची साक्ष देण्याला समर्थ आहे. दागिन्याचा उत्कारपणा हा जसा केवळ सोन्याच्या बावनकशीपणावर अवलंबन नसतो. सोनाराच्या कसबाचा गुण त्यास लाभावा लागतो. या न्यायाने पाहिल्यास. रा. वैद्यांच्या अंत:करणाची रचना उदाल होण्याला कांही उपजत प्रशन्ति व कांही थोर परुषांच्या सहवासाचा व प्रत्यक्षाप्रत्यक्ष शिकवणीचा लाभ यांचा मिलाफ कारणीभत झालेला आहे. या ठिकाणी रानडे भांडारकरप्रभति थोर पुरुषांचा सगळाच मगदर रा. वैद्य यांच्यांत उतरला आहे. असे भाराविण्याचा बिलकल हेत नाहीं, त्यांचा मार्ग शक्य तेवढा आक्रमण करण्याचा रा. वैद्यांचा प्रयत्न समजण्याकरितां या गुणांचा उल्लेख केला आहे. केवळ मानसिक उन्नतीपरताच हा त्यांचा प्रयत्न नसन बौद्धिक विषयांतिह त्यांचा परिपाठ असाच आहे. आपले विचार जितत्रया सावधपणाने व साधार रीतीने हे प्रार्थनासमाजाच्या सांप्रदायांतले पर्वज मांडीत होते. तितक्याच साधार पद्धतीने रा. वैद्य आपले विचार वाचकांना सादर करतात. यासाठी तश्वज्ञानपर आणि अ-ध्यासम्पर बाह्मयाचे त्यांचे परिशीलन यथाशक्ति चाल आहे. त्यांच्या इतके धर्मेति-हासाचें वास्पय नजरेखालीं घातलेली माणसें महाराष्ट्रांत थोडींच दाखवितां येतील.

हा मजकूर बाबीत असतांना पुष्कळांच्या मनांत अशी शंका उभी राहील की, सुबोधपत्रिकेच्या पुढील ३० वर्षांचा इतिहास देतांना रा. वैद्यांच्या व्यक्तिबिषयक गुणांचें विवेचन कशाला? सुबोधपत्रिकेंत या तीस वर्षांमध्यें कोणत्या विषयाचा ऊहापीह झाला, कोणकोणत्या सावंजनिक महत्त्वाच्या वादांत पत्रिकेनें भाग पेतळा हत्यादि माहिती वाचकांनी मथळा पाहून अपेक्षिली असेल. पण असा इतान्त. निवेदन केला असता तर तो कंटाळबाणा झाला असता हैं उच्छ आहे. संपाद-कांच्या गुणांचें झान कहन दिल्यानें त्यांची कामगिरी ध्यानांत येणारी आहे व त्याइ करितांच संपाटकोच्या गुणविवेचनाचा मार्ग येथे पत्रकला आहे.

## रविवारची धर्मशिक्षणाची शाळा.

. शाळांत्न धर्मेशिक्षणाची सोय नाहीं: कटंबांमध्यें आपल्या मुलांना प्रार्थना-समाजास मान्य असदेल्या धर्मतत्त्वांनसार शिक्षण मिळत नाही पण तसे शिक्षण मिळ-ण्याची अत्यंत आवश्यकता आहे हें जाणून प. वा. भिकोबा लक्ष्मण चव्हाण ह्यांनी ५० वर्षापूर्वी धर्मविक्षणाचा वर्ग समाजातील मलांसाठी सरू केला. भिकोबादादा हे अत्यंत सात्विक क्लोचे. व धर्मप्रचाराविषयी अत्यंत कळकळ बाळगणारे ग्रहस्थ होते. त्यांनी मोठ्या प्रेमाने मुलांस उपदेश करावा. त्यांचा विनयशील स्वभाव. त्यांचे मार्देव, त्यांची सहनशील वृत्ति यांचा विद्यार्थ्योच्या मनावर ताबहतोब परिणाम होत असे. रा. रा. बाबण बाप कोरगांवकर हे त्यांच्या वर्गातील पहिले विद्यार्थी. त्यांच्या मनावर त्या वेळी इतका परिणाम झाला की. आजही भिकोबादादांची आठवण झाली व त्यांच्याविषयीं दोन शब्द बोलण्याचा प्रसंग आला की त्यांचा कंठ सद्भदित होतो. प. वा. गोविंदराव काणे वकील ह्या वर्गामध्यें शिक्षण देत असत. परंत पढें जे स्वतः वर्गाचे विद्यार्थी होते तेच रा. कोरगांवकर ह्या वर्गाचे विक्षक झाले व पुष्कळ वर्षे त्यांनी हा वर्ग चालविला. ह्या वर्गातील विक्षणाचा साधारण कम असा असतो. मलांना प्रार्थनासंगीतांतील प्रशांच्या चाली अवगत व्हाव्या म्हणून त्यांस त्या सांगून त्यांच्याजवळून तीं म्हणवून प्यावयाची, जेथें अर्थ विकट आहे असे बाटेल तेथें त्याचें स्पष्टीकरण करावयाचें: गोष्टीच्या, अगर असंग किंवा पद जें म्हटलें असेल त्याच्या आधारें थोडा सोप्या भाषेत उपदेश करावयाचा: एखारें सोपें पस्तक वर्गासाठी ठाविलें असेल तर त्यांतील पाठ ध्यावयाचा व आणखी एखार्दे पद्य म्हणवून घेतल्यावर प्रार्थना करून वर्गाचें काम संप्रवावयाचें. पुष्कळ वर्षे साधारणपणे ह्या पद्धतीने वर्ग चालल्यावर, पुष्कळ दिवस त्याच्या शिक्षकाचे काम रा. रा. वामनराव सोहोनी ह्यांनी केलें. त्याचप्रमाणें डा. सुखटणकर ह्यांनी-ही God and the Soul व दसरी कांडी पस्तकें प्रौडविद्यार्थीच्या वर्गा-मध्यें शिकविलीं. मधन मधन विद्यार्थींची संख्या वाढली असतांना अनेक वर्ग करावे लागत. स्त्रियांपैकी सी. मनोरमावाई गहे, प. वा. सी. कृष्णाबाई गहड, 5. कृष्णाबाई जब्हेरे ह्यांनी लहान मलांचे वर्ग कांही दिवस घेतले आहेत. विला-यरेंत व अमेरिकेंत धर्मशिक्षणाची शाळा ही एक फार महत्त्वाची संस्था समजली जाते. तेथील धिक्षणाचा कार्यक्रम आगाऊ ठरतो; तेथें काय करें धिकवावयाचें तें प्रथम ठहन नंतर त्यासंबंधाची पस्तकें तयार होतात. आमच्या वेथें तसा

प्रयत्न सालेळा नाहीं, नाहीं स्वणावयास रा. फोरपांतकरांनी काही वर्षापूर्वी वाल-संगीत व बालघमांतुशासन ह्या नांवाचें एक लहानसें पुस्तक रिवारच्या शाळें-तील युलांसाठी स्वण्न तयार केलें होतें. काही दिवस तें ह्या वर्णामण्यें विकवि-लेही जात होतें. प्रंथपरिचय ह्या सदराखाली ह्या पुस्तकासंबंधानें अधिक माहिती सांपडेल. हत्नी रिवारच्या शाळेची व्यवस्था रा. रा. वि. व. वेळणकर खांककडे असून ते काहीं मित्रांची मदत घेऊन जशीं मुळें असतील त्या मानानें वर्ण करून विक्षणाची व्यवस्था करीत असतात. चंदावरकर प्राथमिक शाळा झाल्यावर त्या शाळेंत शिकणारी पुष्कळ मुळें ह्या वर्णात नियमानें येऊन येथील विक्षणाचा लाम घेत असतात. रा. वेळणकर ह्यांनी एक पद्य म्हणवृन घेणें, प्रार्थना करणें, एखादी गोष्ट सांगून तिच्याद्वारें मुलांस बोध करणें असाच विक्षणाचा कम ठेवला आहे. तथापि ह्या शाळेसाठी एखादें दुसरें पुस्तक आतो काढलें पाहिजे व विक्षणाची तन्हा संवेरकृत्वच्या पद्यतीवर कांहींशी केली पाहिजे असें बादं लागलें आहे.

## ग्रंथपरिचय.

प्रार्थनासंगीत-प्रार्थनासमाजास मान्य जी धर्मतत्त्वे आहेत त्यांचा प्रसार करच्याची साधने अनेक आहेत. परंत प्रंथप्रसाराच्या द्वारे मतप्रसार झाला पाहिले हा विचार धिईस्टिक असोधिएशन ज्या वेळी स्थापन झाली स्या वेळीही मान्य झाला होता. म्हणनच ह्या संस्थेच्या विद्यमाने Chean Literature Society नामक संस्था निघाली: व ह्या संस्थेने कांडी लडान लडान पस्तकें लापन प्रसिद्ध केलीही. परंत ह्या संस्थेच्या दारें म्हणण्यासारखें कार्य झालें असे कांडी म्हणतां येत नाडी, जे महत्त्वाचे प्रंथ प्रसिद्ध झाले ते प्रत्यक्ष समाजाने प्रसिद्ध केलेले आहेत किंवा समाजाच्या सभासदांनी व इतरांनी आपापल्या जवाबदारी-वर प्रसिद्ध केले आहेत. आणि समाजानें प्रसिद्ध केलेल्या प्रंथांचा आधी परिचय करून बावयाचा म्हणजे प्रार्थनासंगीत है पस्तक दृष्टीपढें येतें. ह्या पस्तकाची हाडी सातवी आवृत्ति प्रचारांत आहे. ह्यावरून प्रस्तक लोकप्रिय झालेलें आहे असें सहज म्हणतां येतें. ह्या पुस्तकाचा इतिहास असा आहे:-१८६७ साली डा. भारमाराम पांडरंग शांच्या घरी जेव्हां साप्ताहिक उपासनांचा क्रम सरू करण्यांत आला त्यावेळी समाजाचे गायनाचे स्वतंत्र प्रस्तक नव्हतें. उपासनेचे जे तीन मुख्य भाग आहेत त्यांस आरंभ करितांना एक पद्य म्हणण्याचा प्रवात आहे. बंगाल्यांत राजा राम मोहन रायांनी सर्व रचिछेली पद्यें मागें पड़न महर्षि देवेंद्र-नाथांनी ब्रह्मसंगीत नामक जें पुस्तक तयार केलें तें अधिक लोकप्रिय आहें. आमच्या येथे वर म्हटल्याप्रमाणे आमचे स्वतःचे प्रस्तक नव्हते. म्हणून राव-साहेब पाळंदे ह्यांचें जें रत्नाबलि नाम पद्यांचें प्रस्तक होतें त्यांतन पद्यें महदसी जात असत. ह्या संप्रहातील पर्धे व अभंग स्वतः रावसाहेब पाळंदे ह्यांनी रचि-केहीं होतीं व तीं कोणस्याही धर्माच्या अनुयायास म्हणतां येण्यासारखीं होतीं. हें पुस्तक जेव्हां प्रसिद्ध झालें स्या वेळी जानोदयाच्या संपादकांनी त्याची बहत स्त्रति करून त्यांतील कांही पद्यें नमुन्यासाठी उतरून घेतली होती हैं त्या पत्राच्या जुन्या फाइली चाळतांना आम्हीं पाहिलें आहे. हहींच्या प्रार्थनासंगीतांतील ११३, १२८, १९७. २०३ व २९५ ही पर्धे पाळंदे ह्यांनी रचिछेल्या पर्धा-पैकी आहेत. त्यांवरून त्यांच्या पद्यांची योग्यता लक्षांत येईल. त्यानंतर डा. भांडारकर, रामभाऊ माडगांवकर, भिकोबा दादा चव्हाण, वामनराव मोडक इ० सभासदांनी पर्धे रचिली व ती संप्रहित करून प्रार्थनासंगीत नांवाचे लहानसे

प्रस्तक प्रसिद्ध करण्यांत आलें. नवीन जी पर्धे तयार केली ती बहतेक जुन्या चिजा प्रथम रावजीबोवा बेलबागहर ह्यांच्यापाशी शिकल्यानंतर त्यांतील शब्दां-बहुल आमच्या धर्मसंबंधी अभिप्रायास जळणारे असे शब्द घाळून तयार केली... ्. उत्सवाच्या प्रसंगासाठी नवीन पर्ये रचन ती ल**हानशा पत्रकाच्या रूपाने प्रथम** छापावयास सहवात झाली. एका प्रसंगी अशा पत्रकामध्ये तकारामाचे कांही अभंग घेतले व ते सर्व मंडळींना फार आवडले. " तेव्हां पढें संगीताच्या सर्व आवर्तीमध्यें तकाराम नामदेव आदिकहन संतांचे अभंग घाळ लागलों व त्याच-प्रमाणें दसऱ्या अनेक कवींची पर्येही आम्ही त्या संगीतामध्यें समाविष्ठ करूं लागलों. "\* अशा प्रकारें प्रार्थनासंगीताच्या पांच आवृत्ति जेव्हां संपन गेल्या तेव्हां नवी आवृत्ति पुष्कळच फेरफार करून काढण्याचा विचार मुकर झाला. पूर्वीच्या आवृत्तीहर पुष्कळ अंशाने निराळी आवृत्ति का प्रसिद्ध कर-ण्याचें ठरलें त्याचें स्पष्टीकरण असे आहे. 'नवीन आवृत्ति छापावयाची तर पूर्वीची जशीच्या तशीच छावणें हें प्रशस्त वाटलें नाहीं. अनुभवाच्या थोगें त्यांत पष्कळ संधारणा करण्याची आवश्यकता दिसन आली होती. संप्र-हही पूर्वीपेक्षां मोठा + व्हावा अशी इच्छा झाली होती: आणि पस्तकही बन्याच गृहस्थांच्या अवलोकनांत येऊन प्रसिद्ध व्हावें हें योग्य असा प्रह झाला होता: आणि पुस्तक पाहिलें असतां ह्या सर्व गोष्टी साधण्याचा यथामति यहा केला आहे असे दिसून येईल, पदांचे चार भाग केले आहेत. पहिल्या भागांत उद्बोधनाच्या उपयोगाची पदें घातली आहेत; दुसऱ्या भागांत देवाची स्त्रतिच केवळ ज्यांत आहे अशीं पर्दे आहेत. तिसऱ्या भागांत दुसरे प्रकार असून ज्यांत प्रार्थना आहे अशा पदांचा समावेश केला आहे. आणि चवध्या भागांत केवळ उपदेशपर पदांची योजना केळी आहे. अभंगांमध्यें आणसी एक पांचवा भाग केला आहे. त्यांत भक्ताच्या अंतरात्म्याच्या स्थितीचे किंवा अंतःकरणाच्या आशयाचे देवापाशी निवेदन केलें आहे. पदांच्या संग्रहामध्यें केशवस्वामी. शिव-

<sup>\*</sup> डॉ. भांडारकर.

<sup>+</sup> प्रार्थना संगीताची आवृत्ति पांचवी व सहावी ह्यांतील फरक पुढील माहिती बरून बांगली समजून येईल- पांचल्या आवृतीत पर्दे १९६ होती; सहावीत १५४ होती. पांचवीत अभंगसंख्या २५१ होती; सहावीत १७३ अभंग होते, स्पांचेकी ५४६ तुकोबाचे होते.

दिन केसरी. रंगनाथ. एकनाथ.अमृतराय, कनीर, नानक इ. साधूंची पूर्वीपेक्षां अधिक परें बातली आहेत; आणि देवनाय, सुरदास आदिकहन साधंची प्वीच्या आव-तीत नव्यती त्यांचा समावेश ह्या आवृतीत केला आहे. देवाच्या संनिध जाऊन त्याच्या समागमाने वागणे ह्या कार्यास वेळोवेळी आड येणारे जे भापल्या अंतः-करणाचे होच म्यांचे अवलोकन करून त्यांचा निरास करणे आणि तें कार्य सिद्धीस नेकन आपळे अंत:करण शांत. उन्नत. निर्भय. कर्तव्यदक्ष. प्रेममय असे करणें हा जो साधनकम स्याचे अवलंबन करूं इच्छिणारास तकारामबुवा गुरुस्थानी आहेत. त्यांनीही जपून आपल्या अंतःकरणास आळा अशाच प्रकारें घातला आणि देवाचे-पाय साधले. त्यांचा उन्नतपदाप्रत जाण्याचा कम चाळ असतांना वेळीवेळी जे उदार त्यांनी काढले ते आधनिक साधकास फारच उपयोगाचे आहेत....जन्या कवींच्या पद्यांत सामान्यतः एकेश्वर किंवा एकान्तिक मार्गास न जळणारे असे शब्द किंवा विचार जेथे आदळले त्या ठिकाणी ते बदलन दसरे फार करून त्याच-अमिप्रायाचे धातले आहेत: परंत ते बदललेले शब्द किंवा विचार त्याच साधचे असा वाचणाराच्या मनांत संशय उत्पन्न करण्याचा दोष येऊं नये म्हणन त्याः पद्माच्या अंतिम चरणामध्यें येणारें कवीचें नांव मागच्या आवसीत गाळलें होतें. परंत सर्व महत्वाचे विचार कवीचे असन थोड्या फेरफारासाठी मळ कवीचा मागमस न ठेवणें इष्ट बाटलें नाहीं म्हणून नवीन घातलेले शब्द बारीक टायपांत. धालन मळ कवीचें नांव कायम ठेविकें.'\* आणि हलीं जी सातवी आवृत्ति उपयो-गांत आहे. तिचा आकार बदलला असन तो आतां आटपसर झाला आहे. साहान्या आवलीतील कधींही म्हणण्यांत न येणारीं. ब्राह्मधर्माच्या ध्येयास अनुकल नस-णारी किंवा ज्यांत विशेष अर्थगांभीर्थ नाहीं अशी पर्ये ह्या आवत्तीतन कमी केली-असून त्यांच्या जागीं मराठी व हिंदी पदें घातलीं आहेत. ही नवी आवृत्ति तयार कर--ण्याच्या कामी प. वा. दीनानाथराव माडगांवकरांनी केलेल्या उद्योगाचा विचार मनांत आला की. मन क्षणभर स्तंमित होऊन जातें. तकोबांच्या कित्येक अभं-गांचे सांप्रदायिक अर्थ समजून घेण्यासाठी पंडरपूर येथे बाबूराव ह्यांच्या सामिष्यांत त्यांच्या मठांत जाऊन ते राहिले. ह्या नव्या आवलोमध्यें कोणी कोठली आधुनिक पर्ये रचली आहेत त्यांची यादी दिली आहे. पूर्वीच्या पिढींतील लोकांना ही माहिती सहज झालेली होती. कित्येकांच्या देखत पद्यें तयार झाली होती. परंत आतां ही माहिती असणारीं माणसें थोडीं आहेत. म्हणून पुढील-

<sup>\*</sup> सहाच्या आवतीची प्रस्तावना पहा.

ं पिढींच्या फायद्यासाठी कोणी कोठली पर्चे रचिली ती माहिती सिळाकी त्याप्रमाणे विकी आहे. येथे ब्राइसंगीत व प्रार्थनासंगीत ह्यांत जो ठळक भेद आहे त्याचा विचार करणें जरूर आहे. ब्राह्मंगीतांतील बहतेक सर्व पदें आधुनिक आहेत. आमच्या प्रार्थनासंगीतांतील बहतेक पर्धे प्राचीन आहेत. ब्राह्मसंगीतांतील पर्धे अवांबोन काळांतील भक्तांनी पूर्ण भक्तिभावानें तयार केलेली असल्यामळे बाह्यधर्मास सर्वस्वी अनुकल भाव त्यांत आला आहे. त्याचप्रमाणें ब्राह्मधर्मीचा जो बिशेष तो त्यांच्या पर्यामध्ये जितका आहे तितका प्रार्थनासंगीतांतील प्राचीन पर्यामध्ये नाही. स्पष्टीकरणासाठी दोन उदाहरणें घेतों. आधनिक काळी रचिलेली प्रार्थनासंगी-तातील " बंध हो त्यजनि अमिमाना " व " दे दे प्रभी वरप्रदान दे दे " हीं दोन परों ध्या. अवतारवाद न मागणें व त्याचप्रमाणें सर्व धर्माविषयीं आदराचा संबंध है जे प्रार्थना समाजाचे दोन विशेष ते रा. रा. वामनराव मोहकांनी रचिलेल्या पद्यांत जसे आहेत तसे प्राचीन कवींच्या पद्यांत असणें शक्य नाहीं. कारण ही विचाराची दिशाच मळी आधुनिक आहे. त्याचप्रमाणे " विद्याधन आणि सदन । बाटेतरी देई मान। परियांचा गर्व मिन लव न शिरू दे" असे देवावाशी कोणस्या जन्या संताने मागितलें आहे ? जने संतकवि ह्यांची संसारासंबंधाची दृष्टि व ज्ञाह-धर्माची दृष्टि यांत जो भेद आहे तो ह्याच्या मुळाशी आहे. व त्यामुळे प्राचीन कवींची रचना व आधुनिक साधकांची कविता ह्यांत मुखतः फरक दिसन येतो. दुसरी एक गोष्ट, आमच्या संगीताची चाल म्हणजे सातबी आवृत्ति जरी पाहिली तरी तींत प्रासंगिक पदांचा भरणा अगदींच थोडा आहे. ब्राह संगीतामध्यें अनेक प्रसंगांस उद्देशन रचिलेली पद्ये पुष्कळच आहेत. तथापि आमच्या प्रार्थना संगीताचे मुख्य जें सीभाग्य आहे तें हें कीं. तकोबासारख्या अत्यंत श्रेष्ठ साधकाच्या तकि ह्यांत इतक्या आहेत की. प्रत्येक साधकास त्यांपासन समाधान व शांति प्राप्त झाल्या-वांचन रहात नाहीं. जुन्या पदांचा व अभंगांचा इतका संग्रह दुसऱ्या कोणत्याही एका मराठी पुस्तकांत भाजपर्यंत झालेला नाहीं. प्रार्थना संगीत जुन्या व नव्या विचारांच्या आस्तिक जनांत प्रिय आहे व तें प्रार्थना समाजास मान्य असणाऱ्या धर्ममतांचा प्रसार करीत आहे यांत कांहीं संशय नाहीं. ह्या पुस्तकांत शेवटी दिंच्या. साक्या, क्लोक व स्तोत्रें ह्यांचाही मोठा भरणा आहे.

प्रार्थनासंप्रह.—प्रार्थनातमाजानें प्रसिद्ध केलेलें हें दुसरें पुस्तक होय. समाजानी स्थापना झाल्यानंतर पहिले पहिले उपासक आपल्या उपदेशपर भाषणात्रमाणें आपल्या प्रार्थनाही लिहुन आणीत असत. समाजाने आच आचार्य

रा. रा. मिकोबा दादा बण्हाण खांची १८०० सालच्या उत्सवांतील उपासनेसाठी लिहिलेली प्रार्थना भाज सुरैवानें उपलब्ध आहे ती मासल्यासाठी येथें देतों:-प्रार्थना.

हे सर्वलेकनाथ परमेश्वरा! सूर्यं, अपि, बायु, उदक, पृथ्वी, जीव इत्यादि सर्व पदार्थांचा तूं उत्पक्तर्ता आहेस, अनंत ब्रह्मगोल ही तुसी कार्ये आहेत. ही अद्भुत कार्ये तुसे अनंत गुण, अचित्र की अद्भुत कार्ये तुसे अनंत गुण, अचित्र चित्र अहत कार्ये तुसे अनंत गुण, अचित्र चित्र चित

या वेळेस कामधेनु, कल्पतर, वितामणि असल्या अद्भुत वस्त्वी इच्छा पुर-विणारा जो तूं परम समर्थ, उदारांचा राणा, देवाधिदेव, त्यास आश्ची निःस्वानी (दिर्ह्मानी) शुद्ध प्रीतीवांचून दुसरें काय चार्चे ? ती तर आश्ची देऊं म्हणायास आमचा अधिकार नाहीं, म्हणून, हे सर्वसत्ताधीशा प्रभो, तूं आमच्या सर्व अपरा-धांची क्षमा कर, आणि तुक्ष्या चरणास जसे साजतील तसे आमचे सर्व मनोभाव शुद्ध करून घेण्यास तूंच हात घाल. हे बापा, याप्रमाणे तुक्षी लेंकरें आणि आमचे सर्व देशबंधु तुक्षी आराधना करण्यास एकत्र मिळतील अशा महोत्यवाचें वर्ष कश्ची येईल ? तुक्ष्या कृपेनें तो सोन्याचा दिवस पाहायला आता आमचे तरुण आहेत. यांचे नेत्र कीकर भाग्यवान कर हे विह्निति.

प्रथम प्रथम अशा प्रकारच्या प्रार्थना सर्व वपासकोस लिहिताही येत नसत. ही अहवन मंडळीच्या तेन्हांच लक्षांत आकी होती. म्हणून जेन्हां धर्मप्रवार-व्यवस्था कायम झाली व रा. रा. सदाधिव पांडुरंग केळकर हे धर्मप्रवारक खा नारवाने प्रो. आंबारकर व बामनराव मोडक झांच्या सहवासाचा स्वतःच्या लाम-

साठी कोहीं महिने पुष्यास रहावयास गेले. त्या वेळी " प्रार्थनासंप्रह व सामाजिक उपासना " है पुस्तक त्यांनी भांडारकर व मोडक ह्यांच्या साहाय्याने तयार केलें व छापिलें, त्याच्या पूर्वी परमेश्वराच्या आराधनेचा प्रकार नांवाचे एक लहानसे पस्तक बंगालीबरून तयार झालेलें होतें. आतां लेखी प्रार्थना व उपासनेस बसलें असतांना त्या वेळी अंतःकरणाची ज्याप्रमाणें स्थिति असेल तींस अनुरूप तोंडाबाटे निघणारे प्रार्थनापर उदार ह्यांत जमीनअस्मानाचे अंतर आहे. उपासनोन्मुख बृत्ति करून उपासक ज्या वेळी प्रार्थना करूं लागतो त्या वेळी ध्याच्या भावभक्तीनसार त्याच्या तोंडावाटे शब्दप्रवाह वाहं लागतो. कित्येक जवासकांच्या प्रार्थना अत्यंत प्रेमळ व अंत:करणास जागृत करणाऱ्या अशा असतात. व त्यांच्या उपासनेस हजर असणाऱ्यांच्या मनावर अशा प्रार्थनेचा तत्काल परिणाम झाल्यावांचन रहात नाहीं, बंगाली लोक भावनाप्रधान तर खरेच: तथापि त्यांच्या-ै पैकी किरयेकोच्या प्रार्थना इतक्या परिणामकारक असतात व असत की सबै साध-कांची अंत:करणें त्या उचंबळवन टाकीत असत ह्यांत संशय नाहीं, वार्षिकोत्सवसमयी पंडित शिवनाथशास्त्री जी प्रार्थना करीत, ती चाळू असतांना उपासनेस हजर असलेल्या लोकांपैकी किरयेक लोक हंदके देऊं लागत. आणि साधनाश्रमाच्या स्थापनेच्या दिवशी जमलेल्या सर्व लोकांच्या मनावर इतका परिणाम झाला की. जवासनास्थली परुषांनी रुपये, नोटा घडाघड दिल्या, व कित्येक स्वियांनी आपले दागिने आश्रमाच्या खर्चासाठी पंडित शिवनाथशास्त्री ह्यांच्या स्वाधीन केले ! आमच्या येथेंमद्धां कित्येक उपासकांच्या प्रार्थना चाछ असतांनां एकाग्र नसलेलें चित्त एकाप्र झाल्याचा, व एकाप्र चित्त पूर्णपर्णे रंगून गेल्याचे अनुभव आलेले आहेत. सारांश. त्या त्या वेळीं न वाचतां होणारी प्रार्थना अत्यंत लाभदायक होते. परंतु पुष्कळांस प्रार्थना करणें साधत नाहीं. पुष्कळांस प्रार्थनेमध्यें काय मागावें, स्तवनाच्या वेळी स्ततिपर भाग कसा आणावा ह्या गोष्टी साधत नाहीत. त्याचप्रमाणें उपासना चालविण्याची संवय नसली म्हणजे प्रार्थना करणें सहज जमत नाहीं. प्रवांची जेथें अशी स्थिति तेथें खिया व मुळें ही मागें असली तर त्यांत आश्चर्य तें कसलें ? म्हणून १८८२ साली ह्या सर्व गोष्टीचा विचार ककत बरील पुस्तक समाजानें प्रसिद्ध केलें. ह्यांत सामाजिक उपासनेच्या वेळीं. उपासना चालविणारानें कोणकोणत्या गोष्टी केल्या पाहिजेत व त्या कशा केल्या पाहिजेत. काय काय खबरदारी घेतली पाहिजे ह्या संबंधानें योग्य सूचना असून सामाजिक उपासनेचे नमनेही दिले आहेत. ह्या पुस्तकांतील प्रार्थना साहाय्यक स्वह्मपाच्या

आहेत, एवर्ड लक्षांत ठेवले असता त्यांचा अत्यंत उपयोग होत असल्याचा अनु-भव येतो. ह्या पुस्तकाचा समासद व हित्तचितक ह्यांनी जितका उपयोग कराव-यास पाहिजे तितका केंक्रेला दिसत नाहीं असे अनुभवाने म्हणावें लागतें. पुस्त-काच्या प्रारंभी ईम्यरोपासनेंतील निरनिराल्या भागांचें वर्णन करितांना आराधना सफल झाली असे केंक्ट्रां म्हणतां येतें तें सागतांना म्हटलें आहे कीं, "आमची ईम्यराविषयीं पूच्यवृद्धि व खरा कृतकृताभाव हीं अंतःकरणामध्यें जायत होजन त्यांच्या अन्वयं योग्य वर्तन झालें आणि ईम्यर आपल्या समिध वास करीत आहे असा साक्षात अनुभव होण्याची उत्कंडापूर्वक इच्छाही पूर्ण झाली आणि आपला उद्धार व्हावा, ही इच्छा सफल झाली म्हणजे ह्या आराधनेचा उद्देश सिद्धीस गेला असें समजावें."

दुसरी आवृत्ति पहिल्या आवृत्तीपेक्षां फार सुंदर व महत्त्वाची आहे. न्या. मू. रानडे यांच्या प्रार्थना अत्यंत प्रेमळ असत. ह्याचा प्रत्यक्ष अनुभव घेतलेली माणसें अवापि पष्कळ आहेत. त्यांची भागवतधर्मावर जी व्याख्यांने झाली. त्यांपैकी पहिली तीन रा. रा. भूजंगराव मानकरांनी उतहन घेतली होती. अर्थात त्यांनी स्या वेळी प्रार्थनाही लिहन घेतल्या होत्या. त्या ह्या दसऱ्या आवसीमध्यें समाविष्ट केलेल्या आहेत. त्याचप्रमाणे एक वर्षी प्रण्यास क्रेगचा कहर चाळ असतांना गुरुवर्य डा. भांडारकर मंबईतच येऊन राहिले होते. ध्या वेळी प्रार्थना-समाजांतील एक अत्यंत आस्थेवाईक तरुण रा. रंगनाथ सदानंद पालेकर. समा-जाच्या एका जुन्या समासदांचे एक चिरंजीव, त्यांच्याकडे निरनिराळ्या वेळीं जात त्या वेळी ते प्रार्थना करीत व रंगनाथ त्या प्रार्थना लिहन घेत असत. त्या प्रार्थना निरनिराळ्या प्रसंगांस व कृतींस अनुसहन आहेत. पुस्तक छापवून घेण्याचें काम समाजानें रा. रा. वासदेव सखटणकरांवर सोंगविलें होतें व त्या वेळी त्यांनी कांडी लिहबून घेतल्या असाव्यात अशा रीतीनें ही दसरी आवृत्ति तयार होऊन १९०३ साली प्रसिद्ध झाली. परंत त्या आवृतीसंबंधानें एक विशेष गोष्ट येथें नमुद्र करा-बयाची आहे. कोणत्याही साधकास अत्यंत लाभदायक व साहाय्यक असे स्वाशय-निवेदनपर विचार ह्या आवृत्तीतील नवीन प्रार्थनां नध्यें आहेत. म्हणजे हें पुस्तक केवळ उपासनाच्या वेळी ज्या प्रार्थना करावयाच्या त्या वेळीच साहायक होणारें आहे असे नव्हे. तर प्रत्येक साधकास स्वतःच्या उन्नतीसाठी, जागृतीसाठी व समाधानासाठी ह्यांतील कांडी प्रार्थनेतील विचार अत्यंत साहाय्यभूत वाटल्याबां-चन रहाणार नाहीत. ह्या दशीने पढील काही ततारे पहा:---

( १ ) हे दयाळ पित्या, असत्य, व अमंगल आचरण आम्होस अत्यंत भयप्रद बाटेल असे कर आणि सत्य आणि पवित्रपणा ह्यां विषयींची गोडी आम्हास इतकी खाद कीं. इसल्याही मोहाच्या प्रसंगी आम्ही त्यांस सोहन छेशमात्रही जाणार नाहीं. ध्याचप्रमाणें धर्मसंबंधाच्या आमच्या कल्पना उदात्त झाल्यानंतर कसल्याही प्रसंगी त्यांच्या विरुद्ध आचरण करण्याचा आम्हांस अधिकार नाहीं. आम्ही आपली धार्मिक कर्त्ये नेहमी स्थासच अनुसहन केली पाहिजेत. पण है करणे आम्हांस फार कठिण जाते. कितीएक पिढ्या चालत आलेले धर्माचार चुकीचे दिसत असनही ते सोइन देण्यास मन घेत नाही: नातलग, स्नेही, सोयरीसंबंधी यांचे मन दुखेल म्हणून भीति वादते. लोकांचा आपणावर रोष होईल, ते निंदा करितील, छळ करितील, आपणाशीं सर्व संबंध तोडतील व त्यायोगें आपले व आपल्या मलांबाळांचे हाल होतील वर्गरे विचार मनांत येऊन आम्ही भेदलन जातों व आपल्या समजती-विरुद्ध वागण्यास आम्ही तयार होतों. किताएक वेळां खाप्रमाणें जरी आमचें धैर्य खचलें नाही. तरी अशा सुधारणा एकदम प्रचारांत आणिल्यानें लोक दचकून जातील व प्रतिकियेस सुरवात होऊन समाजाचें हित होण्याऐवजी नुकसानच होईल वगैरे विचार मनांत घेउन आम्हास आमच्या श्रदेच्याविहद आचरण करावयास लावतात. दयामय ! अशा समयीं तंच आमच्या अंतःकरणांत अवतीणे हो व आपल्या शक्तिमान पवित्र व प्रेमळ स्वरूपाचे दर्शन दे व असा प्रसाद कर की त्यायोगे अडचणी कितीही भयंकर दिसल्या तरी त्यांची दिकत न वाटतां सत्यास चिकदन रहाण्यास आम्हास उत्साह प्राप्त होईल. "-प्रार्थना ४९ वी.

(खालील दोन उतारे डा. भांडारकरांनी लिहिलेल्या प्रार्थनांतून घेतले आहेत.)

(२) देवा ! तूं माझ्या मतीवर चोहींकडून प्रकाश पाइन सत्याचे झान करून देतीस; परंतु त्या झानावर माझा भरंवसा नसल्यामुळें भी जनरहाटीस अनुस- इन राहतों. किंवा त्या झानास अनुसरून वागलों, तर ती माझी वागणूक जनर- हाटीस विरुद्ध होईल आणि जन माझी निंदा करितील, मजला बहिन्कार वालनतील म्हणून मिळन मी त्वां दिल्लें झान नष्ट कहन टाकितों. तूं तेजाप्रत मजला नेत असून मुद्दाम मी अंथकारांत राहतों; तूं हाती घरून मला उनतीच्या मार्गावर नेत असून नुझा हात भी झिडकारून टाक्तों आणि अझजनांचा हात घरून वाखतों, किंवा जनांचयें आपली मान्यता न्द्रावी महणून त्यांस दचतात स्था मतांचें व त्यांस क्वांत स्था मतांचें व त्यांस एवां स्था मतांचें व त्यांस एवां स्था मतांचें व त्यांस एवां स्था मतांचें काणि तो सार्य भातिसल्क आहे अशी माझा आजी आहे हिंचा योच्या विचारांचें खात्री होच्या

सारची आहे ह्यापेक्षां अधिक मोठा अधमपण तो कोणता ! तं कुपा करीत अस्व ती तुझी कुपा नको म्हणतों आणि आंत मतुष्याची कुपा साधावयास जातों. असा जर मी आहें तर तुष्ट्या दयेची आधा मला तिळमात्रा नाहीं. तुजपासून शांति आणि जन्नति, धैर्य आणि उत्साह है गुण प्राप्त व्हावयाचे ते कसे प्राप्त होतील ! मी जाण्याचुज्जल आपला नाध करून पेत आहें. ह्या लोकल्लें आणि लीकिकाच्या इच्लें माझा धात केला. तर देवा, इतका जरी अधम मी, तथापि तुझें लेकल्लें म्हणून मजवर दया कर आणि ही लीकिकाची वाड माझी खातीव आणि तुझाच हात घरून जे कांहीं परमसत्य आहे त्याचेंच अवलंबन करून वागेन, नम्रतेनें तुजवर अंतःकरणाच्या ठायी पूर्ण निष्कपट भाव ठेवून तं दर्शविलेल्या मार्गोंचें चालेन असे कर."

(३) नुसर्ते तोंडा बाढे तुझें नाम उच्चारून तुझी प्रार्थना केठी तर कार्यसिद्धि ब्हावयाची नाहीं. खरोबरी तुंच मजला एक गति. स्वतः मी अर्थत दुईवः,
तुझ्या योगेंच मजला शांति आणि समाधान, तुझ्या योगेंच अंतःकरणश्चिद्धि, तुझ्या
योगेंच चैंगे, तुझ्या योगेंच संकटांचा नाश असा अंतःकरणाचा हड प्रत्यय होजन
अनन्यमांचें तुज्याशीं आलों तरच मजला फळ्याप्ति ब्हावयाची. तस्मात् अशा
प्रकारची जी ही माझी विटंबना की, बाह्यात्कारें तुझें मजन करितों, परंतु अंतःकरण
शुक्क, अंतःकरणास द्रव नाहीं, अंतःकरण उन्मत्त तिजयासून मला सोडीच
आणि जेब्हां जेब्हां नाभोचारण करीन तेब्हां तेब्हां पूर्ण भावांने माझें अंतःकरण
तुष्मा यथीं संज्य त्र पर्यं कर्त कर आणि असे झाले असतां तरकाळ फळप्राप्ति.
पूर्णभावांचें मजन व प्रार्थना करणारा जो त्याला त्रं विलंब न लावितां शांति
देतीस, समाधान देतीस, त्यांचें अंतःकरण शुद्ध करतोस. अशा प्रकारें सदःफळदाता त्रं असून तुझी उपेक्षा करणें हा केवळ अधमपणा आमवा ! तस्मात् हा
नाहींसा कर आणि आमवा भाव शुद्ध कर.

प्राथन। समाजांत विदोष काय आहे? हैं युमारें ६५ पृष्ठांचें पुस्तक मुंबईच्या समाजांत १९०२ साली प्रसिद्ध केलें. खाच्या नांवावरून त्यांतील विषयाची बांगली करूपना होते. खाच्या प्रस्तावनंत असे म्हटलें आहे की, "प्राधंना समाज स्थापन झाल्यापासून त्याच्या हेतूं संबंधानें, स्वीकृत कार्याविषयी व तें करूप्याचें ज्यांनी आपापरूपा अल्पावस्यतुसार बिरावर घेतळें त्यांचे संबंधानें आजपर्यंत लोकांचा कार गैर समज झालेला आहे. कोणाला खांत अनुक-रणावांचन कांद्वी दिसत नाहीं तर कोणाला हैं सबै वोंगच बाटत आहे.

आजपर्यंत प्रार्थना समाजाच्या मतांच्या प्रसारासंबंधानं जसे प्रयक्त ब्हावयास पाहिजेत तसे ते झालेले नाहींत व त्यास जितकी अनुकूल परीस्थिति असावयास पाहिजे तितकी ती आढळलेलीही नाहीं. असे असून आज ह्या संस्थेची उन्नतीच होत असलेली आढळलार आहे. तरी पण प्रार्थनासमाजाचे जे मूळ सिद्धान्त आहेत त्यांचिवयीं जनांत बरेंच अज्ञान असल्यामुळें, समाजासंबंधानें फार गैरसमज होत असतो असा नेहमींचा अनुभव आहे. म्हणून प्रार्थनासमाजाच्या सिद्धान्तांचें ज्यांत सिधारणपणें सविस्तर विवेचन आहे अज्ञा पुस्तकाची उणीव आजपर्यंत बरीच मासत आली आहे. ही उणीव अंशतः तरी महन निधावी ह्या हेत्नें प्रस्तुत्वें पुस्तक प्रसिद्ध करण्यांत येत आहे. "

हे सर्व टेख प्रथम सुचोध पत्रिकेमध्यें प्रसिद्ध झाळे; त्यांतील कित्येक हा. भांडारकरांच्या देखरेखीखाली लिहिले गेले व नंतर पुस्तक छापण्यापूर्वी त्यांनी ते पुन्हा काळजीपूर्वक वाचून पाहिले. ह्यांत (१) उपोद्धात (१) सगुणोपासनेचें अत्यंत विमल स्वरूप (१) प्रार्थनासमाज द्वैतवादीच आहे (४) परमेश्वराविषयीं अत्यंत उन्नत तिद्धान्त; (५) प्रार्थनासमाजास प्रयप्नामाण्य मान्य नाहीं (६) मानसिक उपासना (७) प्रार्थना विचार (८) कित्येक आक्षेप व त्यांस उत्तरें अशीं प्रकरणें आहेत. हें पुस्तक आतां उपलब्ध नाहीं.

न्या. मू. रानडे ह्यांची धर्मपर व्याख्याने.

प्रार्थनासमाजानं प्रसिद्ध न केलेली पण प्रार्थनासमाजाचेंच कार्य करणाऱ्या पुस्तकांचा आतां येथे उल्लेख करण्याचे योजिलें आहे.

माधवराव रानडे १८६८ साली समाजांत दाखल झाले, तेल्हांपासून १९०० साल अखेरपर्यंत तीस बत्तीस वर्षे ते धमंपर व्याख्यानं मधून मधून देत होते. ह्या दीधंकाव्यंत त्यांनी दिल्ल्या विशेष महत्त्वाच्या व्याख्यानांचे सारांश जरी प्रसिद्ध झाले असते, तरी तो संग्रह अत्यंत मोल्यान झाला असता. परंतु पूर्वी मांडारकर रानडे सारख्या सभारवांनी व्याख्याने वावी आणि जी कांही थोडी बहुत माणसे जमली असतील त्यांनी ती ऐकावी व नंतर पुढे आणखी दुसरी ऐकावी असे रहाटगाडों वालांचें। माधवरावांची जुनी दोनतीनच धमंपर व्याख्याने आमस्या पहाण्यांत आली. मात्र माधवराव न्यायमूर्ते होकन आल्यावर हा प्रकार कांहीसा बदलला व ह्यांचे श्रेय सर्वस्वी प्रथमतः प. वा. दीनावाच विष्णु माडगांवकर ह्यांस दिलें पाहिजे. ते मार्गदर्शक झाले व त्यांच्या मागून आलेल्या संपादकाने ह्यांस दिलें पाहिजे. ते मार्गदर्शक झाले व द्यांच्या मागून आलेल्या संपादकाने ह्यांस दिलें पाहिजे. ते मार्गदर्शक झाले व त्यांच्या मागून आलेल्या संपादकाने ह्या वावतीत त्यांच्या पावलावर पावले टाकण्याचा प्रवक्त

केला. माधवरावांच्या धर्मपर व्याख्यानांचा इतिहास हा असा आहे. माधवराव रानडे १८९३ साली मंबईत आल्यानंतर त्यांची प्रार्थनामंदिरांत भागवत-धर्मावर दर पंधरा दिवसोनी न्यास्याने झाली. ज्या वेंच्याच्या आधारें ही ब्यास्याने झाली ते एकनाथी भागवतांतील वेंचे व भागवतधर्मावरील पहिली तीन व्याख्याने सलभ ग्रंथप्रसारक मंडळोने छापन प्रसिद्ध केली. पहिली तीन व्याख्याने रा. रा. भूजंगराव मानकर ह्यांनी आपल्या छघुछेखन पद्धतीनें लिहि-लेली आहेत. दसरी कांही प. वा. काशीनाथपंत मित्र व रा. नारायण भास्कर पंडित ह्यांनी लिहिली, त्यानंतर रा. दीनानाथराव व हलींचे संपादक ह्या व्याख्यानांचे सारांश लिहं लागले. ही महत्वाची व्याख्याने एकत्र कहन छाप-ल्यास लोकांस ती अत्यंत लाभदायक होतील असे एकदां न्या. मृ. रानडे ह्यांस आम्हीं सुचविकें असतां. रा. माडगांवकर ह्यांच्या विचारानें हें कार्य करावें असें त्यांनी सचिवलें. परंत त्यावेळी रा. दीनानायरावांची दृष्टि मंद झालेली अस-ल्यामुळें हा विचार मार्गे पडला व न्या. मू. च्या निथनानंतर पुन्हा ती व सूचना थी. रमाबाई ह्यांच्या पढें ठेविली व १९०२ सालीं व्याख्यानांची पहिली आवृत्ति निघाली व १९२४ साली तिसरी आवृत्ति प्रसिद्ध झाठी. ह्या तिसऱ्या आवृत्तीला एक चरित्रात्मक लेख जोडलेला आहे. माधवरावांच्या व्याक्रवानांची योग्यता किती थोर आहे त्याची कल्पना गुरुवर्य डा. भांडारकरांनी ह्या व्याख्यानां-साठी जो उपोद्धात लिहिला आहे स्यावहान कोणासही होण्यासारखो आहे. ह्या उपोद्धातामध्ये गहवर्थ लिहितातः---

रा० वा रानडे यांच्या उपदेशांमध्यें नेहमीं कांहीं तरी मार्मिक अंश असे, आणि कोणत्या तरी एका तत्त्वाचा विकास केलेला असे. पुण्यामध्यें त्यांचा मुक्काम असतांना त्यांच्या उपदेशांचें अवण मला नित्य होहें. त्या उपदेशांचें अव पुस्तकांत फारसे नाहीत. मुंबईस गेल्यानंतर त्यांनी केलेल्या उपदेशांचा बहुत-कहन संग्रह आहे, तथापि दोन्ही ठिकाणी झालेल्या उपदेशांचा सरणी एकच, एकनायस्वामीची वचनें पेऊन भागवतधर्मांचें त्यांनी जे उपपादन केलें त्यांतील सारांग आखा आहे कीं, ज्ञानमांग आणि योगमांग हेच दोन चरे मानिलें, तर पुष्कक साध्या मनुष्यांस उन्नतीची आशा नाहीं असे होंके लागेल. कारण कीं, नामंग अत्यंत दुक्कर, एखाददुसऱ्यासच साध्य. केवल कर्ममागांचे अवसंवन केलें असतां जबता प्राप्त होते, अंतरात्मा विकलित होत नाहीं; परंतु भागवतमार्ग त्यांस-साध्यामोळ्यांस मुद्धां साध्य आणि त्याच्या योगें प्रेमळता, त्या, इस्म

इस्यादि गण अंतरात्म्याच्या ठायी विकसित होतात. शिवाय हा मार्ग सर्व जातीं-च्या पुरुषांस आणि क्रियांस मोकळा आहे: स्याप्रमाणे वरील तीन नाहीत. म्हणून भागबतमार्ग म्हणजे देवाच्या ठायी शद्ध भावाने अनुराग आणि तत्पर्वक त्याचे भजन आणि पजन हाच श्रेष्ठमार्ग, शिवाय इतर मार्गीमध्यें केवळ सख हाच उदेश असतो. धर्माचे अवलंबन कां करादें याचे उत्तर सखद होईल म्हणून, विष-योपभोगानेंही सुख होतें. मग त्याचा त्याग का करावा. याचे उत्तर त्याने सुख अल्प व धर्मानें होणारें मोठें. तेव्हां हें तत्त्व स्वीकारिलें असतां अशी मति होज्याचा संभव असतो की. सध्या डोळ्यांपढें सख होत आहे तें टाका आणि ज्या-च्याविषयी आपणांस आणि प्रत्यक्ष ज्ञान नाहीं तें मेल्यानंतर होईल असा भरंबसा देवन धर्माचरणाचे कष्ट सोसा. इतका वेडेपणा कोणी करावा! तेव्हां डोळ्यांपढचें मस्त तेंच खजाल भोगावें अज्ञा मतीच्या योगानें धर्मभ्रष्टता होण्याचा संभव आहे. म्हणून धर्मानं साध्य सुख या मताचा परित्याग करून आपल्या स्वभावाचा जो दिव्य अंश त्याचा विकास करणें आणि दया. क्षमा. शांति इत्यादि जी दैवी संपद ती संपादन करणें हें धर्माचें साध्य असेंच घेऊन चाललें पाहिजे: आणि हें मत भागवतधर्मामध्ये महय मानिलें आहे. अलीकडील इंग्रजी ग्रंथामध्ये धर्माचें साध्य happiness नव्हे. तर blessedness हे आहे. हेच मत रा० ख० माध-चराचांनी आपल्या व्याख्यानांत विशदपणाने आणिलें आहे. तें सर्वानी लक्षांत ठेवण्याहारखें आहे. दुसऱ्या एका व्याख्यानामध्यें साध्य, सिद्ध आणि साधक हा त्रिवर्ग त्यांनी प्रतिपादिला आहे. साध्य म्हणजे कर्ममार्गी, सिद्ध म्हणजे ज्ञानमार्गी ब योगमार्गी साधक म्हणजे भक्तिमार्गी आणि त्यांच्याही संबंधाने वरील विचारांचें उपपादन केलें आहे. दसऱ्या कांही व्याख्यानांमध्ये "अवधे देखें जन ब्रह्मरूप" हें तकोबांचें बचन घेऊन सर्व मनुष्यांमध्यें दिव्य भाग म्हणजे देवाचा अंश जो आहे रबाचेंच अवलोकन आपण करावें हा उपदेश आहे. परंत आपणास अशी वाईट खोड लागली आहे कीं, दुस-यांचे दोषच आम्ही पाहतों आणि कथीं कथीं बहतकहून "पढिलांचे मना आणी गुणदोष । पुज्य आपणास करावया" या तकोबांच्या उक्तीप्रमाणें भापली महती व्हावी हा उद्देश गर्भित असतो. हा प्रकार अत्यंत निंहा, सर्वप्रकारें क्षधमपणाचा, तेव्हां यापासन आपण नेहमीं फार दर राहण्याविषयीं सावध असार्वे. हा विषय रा० ह० माधवरावर्जीच्या उपदेशामध्यें त्यांच्या नैसर्गिक सौज-न्याच्यायोगें बारंबार येत असे. तो उपदेश सर्वथा प्राह्म आहे: परंत सर्व प्रसंगी प्रसिद्धपणें पापें करणारे जे आहेत त्यांची भाणि सतत पुण्यशील जे त्यांची एक

कोटि होऊन पुण्यपापाचा भेद समाजात नष्ट झाला. असा परिणाम होऊं नये याविषयी सावचानता असली पाहिजे. आपल्या समाजामध्यें पूर्वीपासून चालत आलेले जे धर्मपंष त्यांतील प्राम्नांशाचा आपण अवस्य संप्रह करावा असा कटाझ टेबूनही रा० वा माधवरावांनी कांही व्याख्यानें दिली होती आणि या पुस्तकांति त्या प्रकारची व्याख्यानें आहेत, विचारी पुरुषांत हैं मत पूर्णपर्षे मान्य आहे.

वामन आवाजी मोडक द्यांची धर्मपर व नीतिपर व्याख्यांने— हें पुस्तक जें प्रसिद्ध झाठं आहे त्याचे सर्व श्रेय रा. रा. रामचंद्र मिकाजी जोशी ह्यांजकडे आहे. ह्यांतील पुष्कळसे लेख वामनरावांचे स्वतःचे असून कित्येक वंगालीवरून लिहिलेले आहेत. महर्षि देवेंद्रनाथांचे ब्राम्डजनांस प्रमसमर्पण, जीवास—परमासम्योग, ईश्वरिवयक झानांचे महत्त्व, ह व ही भाषांतररूप आहेत. ह्यावरून वामनरावांस वंगाली भाषा किती उत्तम अवगत होती त्याची वाचकांस कल्पना होईल. त्यांचे सर्व लेख अत्यंत भारदस्त, विवारसरणी अत्यंत मनोहर, एकंदर रचना सुंदर व मनास पटणारी अशी आहे. ह्या पुस्तकास राममार्जनी लिहिलेले वामनरावांचे चरित्र जोडले आहे, त्यांतील वराचसा भाग ह्या पुस्तकांतील चरित्रासक भागति चेतलेला आहे. ह्या एस्तकांत त्यांचा गीतार्यंसार हा विस्तृत निवंध दिलेला असून तो फार महस्वाचा आहे.

वामनरावांचे छेख, ब्याख्यानें व कीर्तनें ह्या विषयीं डा. भांडारकरांनी उपो-झातांत म्हटलें आहे:—" परमेश्वर व सदाचरण ह्यांविषयी अंतःकरणामध्यें इडभाव असला पाढिजे; आणि दुसरें असें कीं, स्वात्मपरीक्षण करून सत्यनिष्ठा, दया, झमा, शांति इत्यादि सत्संस्कार संपादिले पाढिजेत. अशा प्रकारचा समाजाचा धर्म. त्याचाव विकास हे जे रा. रा. वामनराव ह्यांनी लिहिलेले निवंध रा. रा. राममाज जोशी ह्यांनी परिश्रम करून एकत्रित केले आहेत त्यांमध्यें सांखेल. रा. रा. वामनराव मुंबई व पुणे येथें समाजाची उपासना वारंबार चालबीत स्यांचेळेत त्यांचा उपदेश श्रीत्यांच्या मनावर उत्तम ठसा उत्पन्न करणारा असा असे.....सारांश आमच्या समाजसंस्थेच्या इमारतीच्या खांबांपेकी रा. वामन-राव हे एक प्रमुख खांब होते."

डा. मांडारकर ह्यांचे धर्मपर छेख च व्याख्यानें. ह्या ग्रंथानी तिसरी श्रावृत्ति हत्नी प्रतिद्ध शाहे, स्वावहन हा प्रंथ लोकादरास पात्र झाला आहे असे म्हणावयास कांही हरकत नाहीं. पहिली शावति १९०९ मध्ये प्रतिद्ध झाल्यानंतर बहुत बृत्तपत्रांनी व मासिकांनी त्याचा बहुत आदरानें सत्कार केळा. रा. ब. महा-जिन ह्यांनी १९०९ च्या सप्टेंबर महिन्याच्या विविधज्ञान विस्तार मासिकाच्या अंकामध्ये एक वीस पृष्ठांचा छेख लिहुन ह्या प्रंथाची योग्यता दाखबून दिळी व तसें करितांना न्या. मू. रानडे व रा. रा. वामन आवाजी मोडक ह्यांच्या व्याख्यानांचाही उपयोग करून प्रार्थनासमाज, त्याची तत्त्वें व कार्य ह्याविषयी लोकांस माहिती करून दिली आहे. पहिल्या आदृतीच्या निवेदन पत्रिकेमध्यें स्वतः डा. भांडार-करांनी पढील माहिती दिली आहे:—

"धर्मसंबंधी कांही निबंध १८७८-१८८२ पर्यंत लिहन सबोधपत्रिकेमध्यें मी छापविले. ते सर्व एकत्र करून आणखी त्यांस नवीन जोडन एक पुस्तक तयार करावें अजी आमचे परलोकवासी परम मित्र रा. रा. नारायण महादेव परमानंद यांची फारच इच्छा होती. म्हणून १८७९ च्या आरंभी माझी प्रण्यास बदली झाली त्या वेळेस ज्या अंबांमध्यं माझे निबंध आले होते ते एकत्र करून स्यांनी माझ्या स्वाधीन केले. परंत आणखी निबंध लिहन प्रस्तक तयार करणें हैं काम पुण्यास असतांना किंवा परत मुंबईस बदली होऊन तेथें १८८१ अखेर-पर्यंत होतों तेथपर्यत सिद्धीस गेलें नाहीं आणि पुढें परत पुण्यास आल्या-नंतर त्या कामाची उपेक्षाच झाली. आणि हें कधीं तरी होईल अगा प्रकारची भाशाहि राहिली नाहीं. परंत जुने सुबोधपत्रिकेचे अंक दर्मिळ असतांही माझे सर्व निबंध एकन्न करून पुस्तकरूपाने छापणे हें काम आमचे तरुण मित्र रा. रा. द्वारकानाथ गोविंद वैद्य यांनी दोन तीन वर्षांवर परकरलें आणि इसरे ६ निबंध मजकडन लिहबून तेही त्यांस जोडले. शिवाय धर्मपीठावहन झालेले उप-देश टिपणें घेऊन लिहन कादण्याचा प्रघात मंबईस १८९७ साली पहला. मी १८८२ पासून तो आतांपर्यंत सुंबईस जेव्हां जेव्हां जात असे, तेव्हां तेव्हां उपदेश करण्याचे प्रसंग वारंवार येत. परंत ते उपदेश १८९७ पर्यंत कोणी टिपणें न घेतल्यामुळें प्रसिद्ध झाले नाहीत. १८९७ पासन पीठावरून जे उपदेश केले. ते प्रकळ प्रसंगी आमच्या मित्रांनी लिहून काहून सुबोधपत्रिकेत छापिके. पुष्यास अशा प्रकारें लिंहन काढण्याचा फारसा प्रघात नव्हता. तथापि दोन तीन पण्यांतीलिंह उपदेश पत्रिकेंत छापले गेले. या सर्व उपदेशांचा या प्रस्तकांत संबद्ध केला आहे. मुंबईतील उपदेशांपैकी कांही रा. रा. दीनानाथ विष्णु माड-गांवकर यांनी लिहन काढले, परंतु त्यांतील बहुतेक रा. रा. द्वारकानाथ गोविंद हैश शंजीन तयार केले. पध्यांतील उपदेश हा, वासदेव अनंत सब्बठणकर यांनी लिट्टून काढळे. स्यांचा विषय 'भाव अथवा परमेश्वरप्राप्तीचा उपाय' हा होता. ते एकत्र करून स्या नांचानें या पुस्तकांत छापळे आहेत.

पुस्तकांतील निबंध आणि बहुतेक उपदेश अथवा व्याख्यानें मी तपासलीं आहेत. शेवटची कांही व्याख्यानें दृष्टि फारच कमी झाल्यामुळें मी तपासली नाहीत. तथापि रा. रा. वैय यांनी मजला वाचून दाखविलीं, ती मी पसंत केली आहेत.

हें पुस्तक तयार होऊन प्रसिद्ध होत आहे याविषयी सब श्रेय माझे मित्र रा. रा. द्वा. गो. बैद्य यांचें आहे. त्यांनी पुष्कळ श्रम घेऊन स्वनः जुन्या अंकांतील काही प्रकरणें शोधून काहून आपले हातानें लिहून छापखान्यांत पाठविष्यासाठी तयार केली. या सब श्रमांबहल भी त्यांचा आभारी आहें, असे केवळ रूढीस अजुसरून शब्द न बोलतां 'ईश्वर त्यांचें कल्याण करो,' असा मी त्यांस आशीर्वाद देतों. पुस्तकाचे संपादक सर्व प्रकारें तेच आहेत."

ह्या प्रंथाच्या दुसऱ्या आवृत्तीमध्ये १० नवी व्याख्यानें घातळी आहेत. ह्या व्याख्यानांचा विशेष असा आहे की त्यांतील सोळा डा. भांडारकरांच्या शब्दांत आहेत. प्रार्थना मंदिरामध्ये ती झाळी व आम्ही अगर दुसऱ्या कोणी तरी त्यांचा सारांचा ठिहिळा व तो डा. भांडारकरांच्या नजरेखाळ्कन गेळा असे नब्हे, तर एक्दों व्याख्यानें झाल्यानंतर ही व्याख्यानें डा. भांडारकरांनी पुन्हा स्वतः निवे-दिळी व ती त्यांच्या समक्ष कोणी तरी उत्तक्त घेतळी व ती आमच्या हाती येण्या-पूर्वी त्यांस पुन्हां वाचून दाखविष्यांत आळी. तिसरी आहित डा. भांडारकरांच्या ८२ व्या वाढदिवर्ची प्रसिद्ध झाळी. तीत वतील पद्धतीस अनुसक्त वीस नवील व्याख्यानें चातळी असहत. दुसऱ्या आवृत्तील वार नारायण चंदावरकर ह्यांनी छिहिळेळी प्रस्तावना बोडळेळी अस्तुन एक शंभर पृष्ठांचा चरित्रास्मक ळेख जोडळा आहे. दुसरी आवृत्ति प्रसिद्ध झाल्यावर रा. रा. विद्वळ्याव शिंद ह्यांनी ह्या प्रयाचे महत्त्व द्यांती आहेत प्रसिद्ध झाल्यावर रा. रा. विद्वळ्याव शिंद ह्यांनी ह्या प्रयाचे महत्त्व दिवार छेख ळेख जोडळा आहे. दुसरी आवृत्ति प्रसिद्ध झाल्यावर रा. रा. विद्वळ्याव शिंद ह्यांनी ह्या प्रयाचे महत्त्व द्यांती छ कंखी ही भाग असा होता:—

" मधाबह्रक फुळाचे अधिक आभार मानावेत की मधमाशीचे, हैं सांगणें एक बेळ सोर्पे जाईक; पण वरील सद्भंषाचे उत्पादक व संपादक म्रांच्याविषयीं बाचकांची जी उपकृतवुद्धि होणार आहे तिचा निर्णय करणें मुळींच सोर्पे नाही. फुळांतील मधुर ह्रव्याची सांठवणी केल्याशिवाय त्यास मुळी मधपणाच येत नाहीं हैं जसें बारें आहे तसेंच फुळावर खुम्ब होणें हा जो मधमाशीचा आख गुण तो तर फुलाधिवाय मुळींच शक्य नाहीं हेंही खरें आहे. प्रस्तुत उरपादकांनी स्वतः पहिल्या आश्वतीच्या निवेदनपत्रिकेंतच जरी म्हटकें आहे की 'ब्राविषमी सर्व श्रेय माहे मित्र रा. रा. द्वा. गो. वैद्य ह्यांचेकडे आहे 'तरी ह्या पुस्तकाचें श्रेय कोणा-कडे आहे, हें टरविण्याची कटिणता कमी होत नाही. कारण यद्यपि रा. वैद्यांनी हें पुस्तक प्रकाशित करण्यांत, सर्व तहणांनी उदाहरण घेण्यासारखा उद्योग आणि उत्साह दाखविळा आहे तरी दुसरे पक्षी ज्या गुणांमुळें ते ह्या परमपूज्य गुहब-यांचे अनन्य अनुगामी झाळे आहेत ते लक्ष्यांत आणतां त्यांना मिळालेल्या प्रस्तुन श्रेयाचें मूळस्थान पुनः गुहबर्यंच होतात.

आमचें मराठी वाह्मय अवापि कंगालस्थितीतच आहे, हैं कोणी कितीही स्वामिमानी असला तरी त्याला कबूल करावें लागेल. तशांत धर्मपर पुस्तकांची— विशेषतः आधुनिक संस्कृतीला साजेल अशा प्रयाची—तर मोठीच उणीव आहे; इतकेंच नव्हें तर अशा वाचनाची अवापि अमिरुचिदेखील आमच्या वाचकव-गाँत प्राली आहे किंवा नाहीं द्यावहल आजपर्यंत जबर शंकाच वाटत होती. पण थोच्याच बालांत रा. वैद्यांना ह्या पुस्तकाची वाढविलेली दुसरी आशृति काढ-ण्याचा प्रसंग आला—नव्हे त्यांनी आणिला ह्याबहल त्यांचें अमिनंदन करावें तितकें थोडेंच.

प्रस्तुत पुस्तकाचे 'धमंपर लेख,' 'ज्याख्याने' आणि 'चरित्र' असे तीन भाग होतात. पहिल्या म्हणजे लेखांच्या भागाचा काळ म्हणजे प्रार्थनासमाजाच्या जवळ जवळ आरंभाचा काळ (१८७८-८२) होता. म्हणून अर्थात्व हा वादिववादात्मक झाला आहे. हा. भांडारकर समाजाचे समासद होण्यापूर्वी समाजाच्या तत्त्वांची मांडणी व शब्दरचना जी कठोर आणि अपूर्ण होती तिला डावटरसाहेबांनी हशींचें सीम्य व पूर्ण स्वरूप दिलें; इतकेंच नक्षे, तर त्यांचा मराठी जाणणाऱ्यांमध्यें अधिक विस्तारानें प्रसार केला. तो ज्या लेखांच्याद्वारें केला त्यांची ही मालिका होय. पूर्वीप्रमाणें हश्ली जरी समाजमताला बाहेरून उघड उघड विरोध येत नाहीं तरी ह्या भागांची उपयुक्तता कमी झाली आहे असे नाहीं. कारण समाजमतांतील तपशीलवार माहिती करून बेकं इच्छिणारांना ह्या भागापासून विशेष फायदा होण्यासारसा साहती करून वेकं विस्तारां तथा भागापासून विशेष फायदा होण्यासारसा समाजाच्या नवेषक बाजूनी पूर्ण जाणीव कायम टेबल्यासाठी समाजाच्या सभासदांनाही हा भाग आवस्यक आहे.

पण ज्याला सर नारायणरावांनी Invigorating tonic to the mind, sanctifying discipline of life ( मनाला हुरूप आणणारे पौष्टिक, व जीवित हाद हरणारी प्रणाली ) असे हादलें आहे. तो भाग हाणजे व्याख्यानांचाच होय. पहिल्या भागाप्रमाणे ह्यांत तोहीस तोड आणि फेंकीस फेंक हा प्रकार नसल्यामुळें कित्येकांस हा तितका रुचण्याचा संभव नाहीं. पण वरवर बाचणारांच्या करमणकीकरितां. किंवा कोटीक्रमाची जळवाजळव करणाऱ्या वावदकाकरितां हा भाग नाहीं. हा विध्यात्मक व पौष्ट्रिक भाग आहे. धर्मपर व्याख्यानांचा अथवा उपदेशाचा उद्देश प्रतिपक्षाचा पाडाव करण्याचा किंवा एखाद्या सिद्धांताची प्रतिपत्ति करण्याचा नसतो. उपदेश हा ईश्वरोपासनेचा एक भाग आहे. ध्यान, भजन, प्रार्थना इ. च्या द्वारा चित्त निर्मेळ, निर्हेप आणि प्रहणशील झाल्यावर अभ्यंतरी उमरणारी, 'अबोलण्या' ईश्वराकडन मिळालेली ती एक खण आहे. हा बसल्या बैठकीला भरकन् वाचन टाकण्याचा भाग नव्हे. थकल्या भागल्या वेळी एकच उपदेश वाचला की कार्यभाग होणार आहे. हा निराळाच छापून काढला असता तरी बरें झालें असतें. तिसरा भाग चरित्राचा: तो ह्या इसऱ्या आवृत्तीचा एक विशेष असल्यामुळें हिला विशेष मोहरूपणा आला आहे. डा. भांडारकरांसारख्या मोठ्या माणसांचे चरित्र म्हणजे एक राष्ट्रीय धनच. तें खरें पाहिलें असतां ह्यांत पुष्कळच मोठ्या प्रमाणावर संपादित झालें पाहिजे: तें योग्य वेळी होईलच. पण तूर्त हातीं घेतलेल्या कार्याला अनुहृप असा लेख लिहुन रा॰ वैद्यांनी वाचकांना डाक्टरसाहेबांचे विस्तत चरित्र जाणण्याबहुल जो चटका लावून दिला आहे. तो वाखाणण्यासारखा आहे. रानडे आणि भांडारकर ही दोन्ही नांवें त्यांच्या प्रतिपक्षांच्याही तोंडी मिळूनच असावयाची. आधुनिक महाराष्ट्रमेरूची ही दोन अति उंच शिखरें. एक अनेक संस्था, चळ-बळी, आणि प्रेरणांची बीजें पेरणारा मुत्सही व दुसरा त्या सर्वाची शास्त्रोक्त उपपत्ति स्थापन करणारा मार्गदर्शक; एक प्रवर्तक व दूसरा पंडित. पण दोघेडी एकाच आधुनिक उदार धर्मांच्या मंडपांत बसन एकाच राष्ट्रयज्ञाची कामें चाल-बिणारे, परस्पर सहाय्यक अध्वर्य . डा. भांडारकर हे केवळ शाळेंतील व कॉले-बांतील अध्यापक नाहीत, तर सामाजिक व आध्यात्मिक सुधारणेचेही अध्यापक आहेत हैं त्यांच्या चरित्रछेखांत चांगर्छे दाखविछे आहे."

शेवटी, प्रार्थनासमाजाच्या बाहेर राहुनही ज्यांना समाजाच्या कार्याविषयी चांगळी माहिती आहे त्या रा. रा. नरहर राहुनाय फाटक ह्यांनी ह्या इतिहासाच्या पुस्तकासाठीं डा. भांडारकरांच्या लेखासंबंधानें पढील अमिप्राय मुद्दाम लिहन पाठविला आहे त्यावरून ह्या ग्रंथाचे महत्त्व बाहेरील मंडळीसही किती वाटत आहे त्याची सर्वास योग्य कल्पना होईल:-"इंग्रजी विधेच्या संस्काराने आंदोलन सरू झाल्यापासन किया प्रतिकियारूपाचें बरेंच वास्त्रय बाहेर पडलें. परंतु पद्धतशीर रीतीनं ईश्वराच्या अस्तित्वाचा. प्रभावाचा आणि भक्तीचा सध्याच्या काळी प्रमार पावलेन्या आधिमौतिक शासाचें जान जमेस धरून तर्कशुद्ध विचार सांग-णारे टिकाऊ बाह्यय फारसें दाखवितां येणार नाहीं. प्रार्थनासमाजाचा उदय होकन त्याच्या परस्कर्याची मतें लोकांसमोर येकं लागल्यानंतर जन्या मताच्या शास्त्रीपंडितांनी त्यांचे खंडन करण्यासाठी साप्ताहिक सभा भरविल्याचा बूतान्त आढळतो. त्या सभांच्या स्फरणानं कांडी प्रस्तकेंहि त्या काळी बाहेर पडली, परंत स्यांची नांवेंसदां आज कोणाला माहीत नसलेल्या स्थितीत ती आज आहेत. प्रार्थनासमाजाच्या कार्यामार्गे धर्माच्या जीर्णोद्धाराचा हेत असल्यामळे त्याला असल्या वादळापासन कांडींच बाधा झाली नाहीं. जे किरयेक संप्राहक स्वरूपाचे ग्रंथ समाजामार्फन प्रसिद्धि पावले आहेत तें सर्व मतप्रसाराच्या कार्याची फळें होत. हिंदस्थानांतली जुनी तत्त्वविचारांची परंपरा तोइन टाकून आणि नवे तत्त्वविचार खिस्तीधर्मापासन उसने घेऊन त्यांचे कलम येथील धर्मभर्मीत सज-विष्याचा प्रयत्न समाजाने चालविला आहे असा ज्यांचा ग्रह असेल त्यांनी हा प्रद क्षणभर वाजुला ठेवून जररानडे, मोडक, भांडारकर यांच्या प्रवचनांचें परि-शीलन केलें तर त्यांची दृष्टि निवद्रण्याला उग्नीर लागणार नाहीं: पण त्यांतल्या त्यांत जर विशेष रीतीनं कोणाच्या प्रवचनसंप्रहाची शिफारस करावयाची म्हटली तर ती गू. व. डॉ. भांडारकर यांच्याच संप्रधाची करावी लागेल. भांडा-रकरांच्या संप्रहांतला प्रकळसा भाग लेखांचा असल्याने तो त्यांच्याच लेखणी-तून उतरलेला आहे. प्रवचनांतली थोडी प्रवचने दसऱ्यांच्या लेखणीतन अह-वालहपानें आलेलीं आहेत. बाकीची बहतेक प्रवचनें त्यांनी तपासलेली किंबहना कांडी प्रसंगी लिहन दिलेली असल्यामळे भांडारकरांचे धर्महदत अस्सला बरहकूम जसेंच्या तसें या संप्रहांत प्रतिबिंबित झालेलें आहे, असें म्हणतां येतें. त्यांच्या संप्रहाचा दुसरा विशेष विविधतेचा आणि व्यापकतेचा आहे. ईश्वराच्या अस्तित्वावरच समाजाच्या धर्मविचारांची उभारणी झालेली आहे. तथापि या विषयाचे शास्त्रोक्त पदातीने सांगोपांग विवेचन केलेले महारी भाषेत अन्यत्र कचितच आढळेल. इंप्रजीभाषेत असे अनेक ग्रंथ आहेत. भांडा- रकरांनीं या विषयावर लिहिलेली सुबोधपत्रिकेंतली लेखमाला निराज्या पुस्तकां-प्रमाणें लहानपणी मुलांना शिकविण्याच्या व प्रौढवयस्कांना मनाच्या समाधाना-साठी किंवा प्रसादसंपादनासाठी अखंड वाचनांत ठेवण्याच्या योग्यतेची आहे. थोडक्यांत सांगावयाचें म्हणजे समाजाच्या इतिहासाचें. धर्मविचाराचें भांडारक-रांचा प्रवचनसंग्रह हें एक वाड्ययमंदिर आहे. सामान्यतः विशिष्टस्वरूपाच्या मतप्रतिपादनामध्यें जो दराप्रह व हटवादीपणा आढळतो. तो त्यांत नाहीं. पण क्रमरासंबंधी निरंतर विचाराने जी एक प्रकारची अधिकारमय साक्षात्कारवृद्धि मनुष्यामध्यें उत्पन्न होते, तिचें प्रतिबिंब या संप्रहांत पहावयास सांपडतें. कोण-तीहि गोष्ट तकांच्या कसोटीवर घासन तिची पूर्ण परीक्षा केल्याशिवाय स्वीका-रावयाची नाहीं असा भांडारकरांचा बाणा असल्यामुळें दुसऱ्यांना उपदेशाव-याच्या विचारांतिह त्यांनी तोच बाणा कायम ठेविला आहे. त्यायोगाने त्यांच्या भाषासरणीत तर्ककर्कजपणा आलेला आहे. गैरसमज उत्पन्न करणाऱ्या किंवा अर्थात संदिग्धपणा राहुं देणाऱ्या रसाळ मार्दनापेक्षां गहनविषयाच्या प्रतिपाद-नाला असा भाषेचा नीरसकठोरपणाच अधिक उपयोगी असतो. भांडारकरांच्या था संग्रहांतली आणखी एक सांगण्यासारखी महत्वाची गोष्ट म्हणजे उपनिषद. पराणें. गीता इत्यादि प्रंथांतून घेतलेले उत्कृष्ट निवडक वेंचे ही होय. आपल्या प्राचीन वाह्ययांत सांठविलेले ईश्वरविषयक तत्वज्ञानाचे जे उज्ज्वल आणि मनाची पराकाष्ट्रेची उन्नति दाखविणारे समर्पक विचार आहेत. ते भांडारकरांच्या संप्रहांत फार मोठ्या प्रमाणामध्ये एकत्रित झाले असल्यानं बोधप्राही बुद्धीने त्यांच्या संप्रहाचा सहज वरवर चालना करणारांनाहि या विचारांच्या परिचयाचा अनायामें लाभ घडतो.

सर नारायण चंदाचरकर द्यांची धर्मपर व्याख्यानें—सर नारायण चंदावरकर हे इंदुराला दिवाण असतांना इंदुप्रकाशचे मालक शेट दामोदर सावळाराम द्यांच्या मनांत सर नारायण ह्यांच्या व्याख्यानांचा मराठी अवतार लोकांस सादर करण्याचा विचार आला. व त्यांनी हैं काम सुबीध पत्रिकेच्या संपादकांवर सोंपविलें. संपादकांनी रा. केसकर व इतर मित्र ह्यांच्या साहाय्यांने हैं काय संपादकांकर, सुस्तकाच्या प्रस्तावनेंत त्यांनी असे म्हटलें आहे की "सर नारायण ह्यांची सर्व व्याख्यानें इंपजीत होतात; ती सर्वास अक्तार अकार कळतातच असे नाहीं. तसेंच ज्यास इंपजी विचकुळ समजत नाहीं अशा लोकांना सर नारायण यांच्या विचारांची ओळच कहन देण्याची संधि रा. रा. यंदे आण्व वावयास लिख

असतां आपण माघार घेणें हें इह नाहीं असे वादन संपादकांनी मीत मीत हैं कार्य हातीं थेतलें. ह्यांत एकंदर ३९ व्याख्यानें असून सर नारायण ह्यांच्या चरित्रा-संबंधानें एक विस्तृत लेख जोडलेला आहे. हा चरित्रलेख खुबोधपित्रकेच्या संपादकांनींच लिहिला. ह्यांतील व्याख्यानें जरी भाषांतररूप आहेत तरी तीं वाचीत असतां एका विचारवान्, धेर्यवान्, प्रतिभासंपन्न, सच्छील, व विवेक-मंडित पुरुपाच्या सहवासांत आपण आहों व पवित्र विचार, पवित्र भावना यांचा आपल्या मनावर सुपरिणाम होत आहे असा अनुभव येतो."

धर्मपर व्याख्यानें — धुबोधपत्रिकेमध्ये प्रसिद्ध झालेले किरयेक लेख व प्रार्थना मंदिरांत होणारी व्याख्यानें एकत्रित करवृत वर्षांतृत दोन निदान एकतरी पुस्तक छापून प्रसिद्ध करावें असा विचार रा. रा. वी. वी. केसकर ह्यांस प्रथम युवला व सुबोधपत्रिकेच्या संपादकांच्या सहाव्यानें त्यांनी धर्मपर व्याख्यानांचे पांच भाग प्रसिद्ध केले. ह्या भागांत पुष्कळ महत्त्वाचे लेख व धर्मपर व्याख्यानांचे संप्रदित केली गेली आहेत. अशा प्रकारचा प्रयस्न मुंबईत प्रथमच करण्यांत आला व त्या वेळी असे प्रयस्न श्रिस्तवार केले तर निर्फल होत नाहींत असें दिस्नुन आलें.

ब्राह्मध्रमेप्रतिपादक वाक्यसंब्रह—हें पुस्तक प्रथमतः बंगालीत प्रसिद्ध ह्यालें. त्याचें मराटी रूपांतर प. वा. कर्नल कीर्तिकर ह्यांनी तथार करून प्रसिद्ध केलें. ह्यांत प्रथम वेद व उपनिवर्दे, नंतर महाभारत इ० प्रथातील वेंचे आहेत, नंतर लिस्ती, महमदी, पारसी वगैरे अनेक ध्रमंत्रंथातील वेंचे दिलेले आहेत. मूळ पुस्तकास हल्ली स्लोकसंब्रह हें नांव असून त्यांत, आणसी कोही धर्मप्रथातील वेंचे पेतलेले आहेत. हें मराटी पुस्तक हल्ली उपलब्ध नाहीं. परंतु वंगाली पुस्तकांत संस्कृत वचनें वालवोधीत असून इतर धर्मातील वचनें इंग्रजीत व सर्वांचें भाषांतर वंगालीत दिलेलें आहे. सर्व धर्मप्रथांतील उत्तम वचनांची ओळख करून प्यावयास हें एक उत्तम साधन आहे.

सुरूभभजनसंग्रह—पूर्वी पुलम संगीत ह्या नांवाचे एक व्हान पुस्तक होतें. स्याची सुधारवेळी आदृत्ति ब्राह्मपोस्टल मिशननें प्रसिद्ध केळी. प्रार्थनासंगीताची किंमत त्या वेळी १ रुपया होती म्हणून गरीबांस योच्या किंमतीत चेतां येईल व कार न चिकटेल्या साधारण लोकांस व मुलांस समजेल अशा संगीताची पुष्कळ दिवस भासत असलेली उणीव ह्या पुस्तकानें भट्टन काढिळी. ह्या पुस्तकांत खुन्या प्रसिद्ध मकाची पुरस पर्दे, भजने व भाषुनिक कवीची पर्दे घातळी होती. कांही बंगाओ पर्दे स्थाच भाषेत ठेवून कांहीं वें मराठीत भाषांतर केळें. मूळ कवींच्या पाठांत फारच योच्या ठिकाणी थोडा फेरफार केळा. तिसऱ्या भावतीच्या वेळी सर्वास आतिल विष-यांची सहज कल्पना व्हावी म्हणून ह्याचें नांव सुष्ठभ भजन संग्रह असे बदलळें असून, ही तिसरी आवृत्ति हही संपळी असून चवयी आवृत्ति ठवकरच तयार होणार आहे. हें सुळभ भजन संग्रहाचें पुस्तक चांगळें लोकप्रिय झाळें आहे.

राजा राममोहन राय ह्यांचें चरित्र—१८०६ च्या छुमारास प. वा. भास्करराव भागवत ह्यांनी राजा राममोहन ह्यांचें अल्प चरित्र प्रसिद्ध केळें. त्यानंतर मिस कॉळेट ह्यांनी लिहिकेळें चरित्र प्रसिद्ध काळें व त्याची छुथारून वाढविळेळी आवृत्ति बाबू हेमचंद्र सरकार ह्यांनी प्रसिद्ध केळी. परंतु मराठीत त्यांचें चरित्र व्यव्हतें. ही वाण रा. केसकर ह्यांनी राजा राममोहन ह्यांचें चरित्र लिट्टून दूर झाळी आहे. ह्यांत राजांच्या चरित्रांतील सर्व महत्त्वाच्या प्रसंगांची साधारण माहिती विळेळी आहे. चरित्रास छुबोधपत्रिकेच्या संपादकांनी लिट्टिलेळा विस्तृत उपोद्धात जोडलेळा आहे. हें चरित्र मनोरंजक प्रथप्रसारक मंडळीनें प्रसिद्ध केळें असून त्यांचें गुजरावींत भाषांतर झाळें आहे.

बारुसंगीत आणि बारुधमीनुरास्तन—१९१५ साठी रा. रा. बावण बायू कोरगांवकर खांनी बारुसंगीत आणि बारुधमीनुशासन छा नांवाचे एक ३५ प्रश्नाचे पुस्तक प्रसिद्ध केले. छा पुस्तकास जोडलेल्या सूचनेंत रा. कोरगांवकर महणतात, "हें चिमुकलें वेंच्यांचे पुस्तक विशेषतः येथील प्रार्थनासमाजाच्या विद्यमानें चालत असलेल्या धर्म व नीतिबिक्षणाच्या शाळेतील मुलांमुलांकरितां योजिले आहे. तथाणि रयाचा उपयोग, आणल्या मुलांस धर्मिश्चिश्चण देऊं हच्छिनणाच्या हतर शिक्षकांस व आहेबापंसही होण्याधारला आहे, व ते तसा उपयोग करतील तर मुलांचें हित होईल. मुलांचे आहेबाप यांतील पहिलें पुस्तक दहा बर्षांच्या आंतील मुलांकड्डन, व दुसर्रे पुस्तक स्यांपेक्षां वडील मुलांकड्डन, वुस्परं पुस्तक स्यांपेक्षां वडील मुलांकड्डन, वुस्त्यां पंत्रच्या ऐवजी नित्य नेमानें पाठ करून घेतील, तर त्यांना योग्य वळण कागून त्यांच्या मनावर इष्ट परिणाम झाल्यावांच्च रहाणार नाही, असें बाटतें. यांतील दुसन्या पुस्तकांतील वेंचे सर रामकृष्णपंत मांडारकर यांनी उपतमच साल्यानंतर चुन्या संध्येच्या ऐवजी मुलांना पाठ करण्याकरितां म्हणून काढले आहेत. त्यांचें मराठी कविताबद्ध रूपांतर जें वचनांच्या खाली दिलें आहे तें माइया एका धन्मानतीय प्रिय मित्रानें (रा. रा. दी. वि. माइगांवकर) केलें

आहे. शेवटी जे नियम दिके आहेत ते माझे मित्र रा. रा. वामन रा. जोशी यांचे आहेत."

न्या. म. रानडे यांचे चरित्र, लेखक-रा. रा. नरहर रघनाय फाटक. बी. ए. न्या. मू. रानडे ह्यांचें हें विस्तृत चरित्र त्यांच्या मृत्यूनंतर वाबीस वर्षांनी प्रसिद्ध झालें. त्याच्यापूर्वी रा. ब. मानकरांनी नांवाला दोन खंडामध्यें लिहिलेलें चरित्र अस्तित्वांत होतें. परंतु तें नसतें टांचण होतें. माधवराबांच्या चरित्रांतील सर्व महत्त्वाच्या प्रसंगांचें व त्यांच्या चारित्रयाचें ज्यांत साधार विवे-चन आहे भशा चरित्राची भासत असलेली बाण ह्या प्रस्तकाने भरून निघाली आहे व गेल्या वर्षी प्रो. केलाक ह्यांनी रानच्यांचे जें इंप्रजी चरित्र लिहिलें आहे त्यास फाटकांनी लिहिलेल्या चरित्राचा आधार पुष्कळ अंशाने घेतलेला आहे. रानड्यांना ज्यांनी डाळ्यांनी सद्धां पाहिलें नव्हतें. अशा एका तरुणाने अल्पावधीत लिहिलेला हा चरित्रग्रंथ आहे असे सांगितलें म्हणजे रा. फाटक ह्यांचा उद्योग. आस्था व शोधकवृद्धि ह्यांविषयीं चांगली कल्पना होते व फाटकांनी रानड्यांच्या सर्वांगीण जीवनाशीं समरस होण्याचा केलेला प्रयत्न पाहून मोठें कौतुक वाटतें. धर्मपर व्याख्यानाला जो चरित्रात्मक लेख जोडला आहे तो केवळ चरित्रपर नाहीं. त्यांत रानड्यांच्या चरित्राचें रहस्य जाणण्याचा प्रयत्न केलेला आहे. व हरिभाक आपटे. रा. ब. महाजिन अशा गृहस्थानी त्याबहल छेखकाचे अभिनंदन केलें आहे. तथापि ज्या कोणास रानड्यांचें विस्तृत चरित्र व त्यांच्या कोठल्याही चळवळीविषयी विश्वसनीय माहिती हवी असेल त्यांस ती फाटककृत चरित्रामध्यें निःसंशय मिळेल इतकें सांगितलें म्हणजे ह्या चरित्रयंथाचें महत्त्व लक्षांत येईल.

ब्राह्मविवाह्विधि-१८७८ साली रा. रा. सदाधिवराव केळकरांच्या विवाहाच्या वेळी डा. भांडारकरांनी जो विवाहविधि तयार केळा तो प्रथम त्या वेळी
सुबोधपत्रिकेंत छापून प्रसिद्ध झाला. नंतर रा. सदाधिवरावांनी आपल्या झानदीप मासिकामच्ये एकंदर विवाहविधीविषयी टोका केळी व कांही सुधारणा कहन
ब्राह्मविवाहविधि पुन्हां छापिला व त्याच्या कांही स्वतंत्र प्रतीही प्रसिद्ध केल्या.
त्या दुर्मिळ झाल्यावर रा. रा. बा. कोरगांवकर स्नांनी हा सर्व विधि मोठ्या
टाइपांत संदर रीतीन छापविला असून त्याच्या सर्व प्रती प्रार्थनासमाज्ञाच्या
हवाळी केल्या आहेत. हा विधि छापण्याचा सर्व सर्च एका उदार कंधूने दिखा
आहे. अळीकडे होणारे समाजांतील सर्व विवाह बहुतकहन स्नाच विधीच्या
आधारें होत असतात.

दैनिक मनन—इंप्रजीमध्ये Daily Strength for Daily Needs आसारखी रोज वाचण्यासारखी पुष्कळ पुस्तकें आहेत. रोज कांहीं तरी एक विचार मनामध्ये आण्त त्यासंबंधानें मनन करणें, अगर असा विचार दृष्टीपुढें ठेवून देनिक कार्यास सिद्ध होणें हें अत्यंत लामदायक असतें. वर म्हटलेल्या प्रकारची पुस्तकें इंप्रजीत पुष्कळ आहेत, पण मराठीत लिस्ती वाध्यय सोडल्यास एकही नाहीं व तसें एकादें पुस्तक तयार झाल्यास तें कोणत्या प्रकारचें असावें त्याची कल्पना करून देण्यासाठी केवळ एक महिन्यासाठी रा. द्वा. गो. वैद्य यांनी हें पुस्तक प्रसिद्ध केलें आहे. ह्यांत ३१ दिवसांसाठी निवडक वेंचे दिले असून ते महिषें देवेंद्रनाथ, डा. मांडारकर, न्या. मू. रानडे, वामनराव मोडक, सर नारायण चंदावरकर, स. पां. केळकर, रवींद्रनाथ ठाकूर, इ० च्या लेखोत्त अगर व्याख्यानांत्त घेतले आहेत. परंतु ज्यांनी हें एक महिन्यापुरतें पुस्तक तयार केलें. त्यांस सबंध वर्षासाठी दैनिक मनन तयार करण्यास अद्याप पुरसूद सांपडली नाहीं.

रा. रा. डिंग्टे ह्यांचे केख व ब्याख्यानें—रा. रा. विद्रल रामजी शिंदे हे यनिटेरिशन स्कालरजीप घेऊन ऑक्सफर्ड येथे अध्ययनासाठी जातेवेळी त्यांस सबोधपत्रिकेसाठी सर्व प्रकारचे लेख लिहिण्याची संपादकांनी विनंति केली होती. स्याच्या पर्वी पत्रिकेंत रा. सदाशिवराव केळकर ह्यांनी लिहिले ी पर्ने प्रसिद्ध झालीच होतीं. रा. विद्रलराव हे किती प्रतिभासंपन्न लेखक आहेत याची साक्ष त्यांच्या लेखांबरून ते विलायतेंतन परत येण्यापूर्वीच लोकांस पटली होती. प्रचारकाचा पेका परकरल्यानंतर त्यांनी वेळोवेळी जी धर्मपर व्याख्याने दिली व जे लेख लिहिले त्यांतील बहुतेक सुबोधपित्रकेंत व इतर पत्रांत आले आहेत. ते सर्व रा. रा. बी. बी. केसकर ह्यांनी एकत्रित केले. व इंद्रप्रकाश छापखान्याचे मालक शेट दामोदर सावळाराम यंदे यांनी १९१३ साली प्रसिद्ध केले. ह्या प्रस्तकास रा. शिंदे यांचे प्रार्थनासमाजाच्या दसऱ्या एक सभासदानें लिहिलेलें एक लहानसें चरित्रही जोडलेलें आहे. त्या वेळपर्यंत प्रसिद्ध झालेले सर्व लेख व व्याख्यानें यांचा हा संप्रह वाचनीय असन ह्यांतील कित्येक न्याख्यानें विवेकास जागृत करणारी आहेत. मन त्रस्त झालें असेल तेव्हां, अगर विश्रांतीच्या वेळी ह्या पुस्त-कांत प्रसिद्ध झालेली रा. शिंदे यांची केवळ विलायतेहन लिहिकेली पत्रें जे कोणी बाबतील त्यांस रा. शिंदे यांचें निरीक्षणसामध्ये. कल्पकता. भाषेतील काव्य व रस अवलोकून समाधान वाटल्यावांचन राहणार नाहीं.

#### इतर समाज.

मंबईच्या प्रार्थना समाजाची स्थापना १८६७ साली झाल्यानंतर त्याच्या मतीचा प्रसार तशाच संस्था स्थापन होऊन किती झाला असा प्रश्न बारंबार वि-चारक्यांत येतो. प्रार्थनासमाजाच्या मतांचा प्रसार होण्याचे दोन मार्ग आहेत. पहिला मार्ग म्हणजे निरनिराळ्या ठिकाणी समाजांची स्थापना होणें व त्यांनी धर्मप्रसाराचें काम करणें, दूसरा मार्ग मुंबईच्या अगर दूसऱ्या कोणत्याही समाजाचे समासद उया ज्या ठिकाणी असतील तेथील समासदांनी आपल्या मतांचा प्रसार कर-ण्यासाठी प्रत्यक्ष व अप्रत्यक्ष प्रयत्न करणें हा आहे. हे जे प्रयत्न चाललेले असतात स्यांचा लोकांच्या मनावर परिणाम होतो व स्यामुळे स्यांचे विचार व आचार ह्यांमध्ये परिवर्तन होत असतें. ह्या दृष्टीनें पाहिलें असतांना. गेल्या साठ वर्षात प्रत्यक्ष रीतीनं १६कळ समाजांची स्थापना होऊन धर्मप्रसार झाला असे जरी म्हणतां आलें नाहीं, तरी प्रार्थनासमाजाच्या साठ वर्षांच्या जीवनाचा विचारी लोकांच्या चारिज्यावर जाणून अगर न कळत झालेला परिणाम समाधानकारकच आहे. लोकांच्या धर्मावषयक विचारांत उत्पन्न झालेलें औदार्य, प्रकळांनी स्वतःप्ररता प्रतिमायुजनाचा केलेला त्याग. वगैरे गोष्टींचा जे कोणी विचार करितील. त्यांस प्रार्थनासमाजाच्या गेल्या साठ वर्षांच्या कामगिरीची कल्पना सहज होण्यासारखी आहे. त्याचप्रमाणे प्रकळ ठिकाणी आजपर्यंत लहान लहान समाज स्थापन झाले. परंत तें काम पढें चालविणारी मंडळी त्या त्या ठिकाणी पढें न आल्या-मळें ते ते समाज अंती नामशेष झाले. ठाणें येथे रा. रा. गोपाळ मोरेश्वर साठे. जनार्दन बाळाजी मोडक, कर्नल कीर्तिकर वर्गरे मंडळी असतांना कांही वर्षे सद्भीसमाज नामक समाज होता. प्रार्थनासमाज ह्या नांवावर टीका झाल्या-मुळेंच निराळेंच नांव देण्याची आवश्यकता ह्या मंडळीला बाटली असावी. ह्या समाजाच्या विद्यमाने होणाऱ्या उपासना वरील गृहस्थ चालवीत असत. १८७९ साली ह्याचा तिसरा वार्षिकोत्सव साजरा केल्याचा उल्लेख आढळतो. महाराष्टा-चाच विचार केला तर नाशिक व पंढरपर येथील प्रार्थनासमाजांचा येथें उद्धेख केला पाहिजे. नाशिक येथें रा. ब. रानडे यांची बदली होतांच त्यांनी तेथें प्रार्थनासमाजाची स्थापना रा. रा. गोपाळ गणेश पंडित. मास्तर. खांस हाताशी घेऊन केली, त्यांच्या मार्गे रा. रा. केतकर विकलांनी ही संस्था अखेरपर्यंत चालविली. अमुक एक वेळी उपासना व्हावयाची असे ठरलेले होतें त्यावेळी रा. केतवर अथपास्न इतिपर्यंत उपासना चारुबीत. पंढरपुरास रा. व. बालशंकर

गेल्यावर त्यांनी समाजाची स्थापना केठी व तेथील पाटील वकिलांच्या सहा-य्यांने हा समाज किर्येक वर्षे वालला. आफ्रेनेजमध्ये गुलांवर देखरेख करण्या-साठी पाठविलेले रा. करकरे तेथे असतीना समाजास चांगर्ले स्वरूप आर्ले होतें; पण पुढें तो फार दिवस टिकून राहिला नाहीं.

सातारा सनातनधर्म प्रार्थनासमाजः नामशेष झालेल्या समाजात भाज सातारा येथील समाजास घालावें लागत आहे याबद्दल आम्हांस अत्यंत मेंद होत आहे. कारण, एके काळी सातारा समाज सिस्थतीत होता व तेथील कामरी स्पवस्थित रीतोर्ने होत होतें. वस्ततः सातारा येथे १८८६ साली प्रार्थना समाजाची स्थापना झाली असें म्हणावयास हरकत नाहीं, त्या सालीं रा. रा. सीताराम यादवराव जव्हेरे यांची पुण्याहन साताऱ्यास बदली झाली. त्या वेळी प्रार्थना अगर ब्राम्हसमाजाचा एकही सभासद साताऱ्यास नव्हता. साप्ताहिक उपासना जमविष्याचे कांही साधन नसल्यामळें सीतारामपंतांस चकल्यासारखें वार्ट लागलें. तथापि सातारा येथील ओळखी बाढल्यावर रा. वामनराव साखळकर वगैरे कांही मित्र जमवन स्वध्न प्रार्थनासमाजातील पद्धतीप्रमाणे साताऱ्यास साप्ताहिक उपासना होऊं लागल्या. १८८९ साली रा. जव्हेरे मुंबईस आले अस-तांना त्यांची व बाब अमृतलाल बोस यांची मुं ।ईत गांठ पडली व त्यांनी बाब-जींस साताऱ्यास येण्याचा आग्रह केला. साताऱ्यास बाबुंची तीन व्याख्यानें झाली व शहरांतील स्विक्षित लोकांस तेणेंकरून समाजाची माहिती झाली. इतक्यांत रा. ब. चिंतामण नारायण भट ह्यांची सानाऱ्यास बदली झाली. तेव्हां सीनाराय-पंतांस आनंद झाला. कारण, चिंतामणराव पुणें समाजाचे सभासद होतेच. चितामणराव तेथे आल्यानंतर त्यांच्या सहवासानें कांडी वडील मंडळीही समाजास येऊं लागली व जेथें पूर्वी कांहीं नव्हतें त्या ठिकाणी १८९५ साठी ज्या वेळी बाबू सरयेन्द्रनाथ ठाकूर साताऱ्यास जज म्हणून आले त्या वेळी समाजाची जाहीर रीतीनें स्थापना करण्यांत आली. स्या वेळी आणखी कांडी वकील व इतर मंडळी समाजाला येऊन मिळाली. उपासना चालविण्यासाठी एक स्वतंत्र जागा घेतली व बाबू सन्वेंद्रनाथ, सीतारामपंत, काळे, नाबर, इ. वकील ह्यांच्या साहारयानें समाजाचें काम मोठ्या उत्साहानें चाळं लागलें. व सत्येंद्रनाथ तेथें अमतांना मोठ्या थाटाचे उत्सव झाले. टागोरांचें सर्व मोठें कहूँ व आप लें चर में कार्य समजन उत्सवाच्या सर्व कार्यात भाग घेत असे. मंदन इंहन दोन वर्षे रा. रा. दीनानाथ सदानंद पाळेकर उत्सवासाठी गेके व तेथीक

सर्व समाह, उत्तम गायन, ठाकठिकीची व्यवस्था, लोकांची अनकलता पाइन त्यांना अत्यंत समाधान वाटलें. परंत ही समाधानाची स्थिति फार दिवस टिकन राहिली नाहीं. १८९८ साली बाब सत्येंद्रनाथ पेन्शन घेऊन आपल्या गांवीं गेले: रा. ब. चिंतामणराव भट हे ह्याच समारास पूर्णे येथे हेगला बळी पडले: ज्ञाच वेळी रा. ब. मराठे साताऱ्यास बदल्दन आल्यामळें सीतारामपंतांनी त्यांच्या साहाय्याने काम चाल ठेविलें: काळे. नावर वकील पष्कळ दिवस टिकन राहिले. रा. ब. मोरोपंत जोशी साताऱ्यासच राहावयास आले. त्यांची कन्या क. मथराबार्ड भांचें समाजास बरेंच साहाय्य होऊं लागलें. ह्या संमारास रा. जब्हेरे ह्यांनी अस्प्राय वर्गीच्या उन्नतीचा प्रश्न हाती घेतला व ब्राह्मधर्माचा संदेश त्यांस पोंच-विला. ते लोक समाजाच्या उपासनेस येऊं लागले व कांही सभासदही झाले: पण. त्यामळें कांही सभासदांनी आपलें अंग काइन ध्यावयास सहवात केली. कर्नल कीर्तीकर साताऱ्यास होते तोंपर्यंत समाज बऱ्या स्थितीत होता: परंत नंतर स्यास उतरती कळा लागली. रा. ब. काळे. रा. ब. जोशी व रा. जव्हेरे एवढेच काय ते राहिले. रा. ब. जोशी बृद्धापकाळामुळे बाहेर पडत नाहीत. सर्व प्रकारें त्यांस मनःपूर्वक साहाय्य करणाऱ्या. आपलें ज्ञान बाढीस लावन त्याचा लाभ इतरांस देणाऱ्या, धर्माचा विषय प्रिय असणाऱ्या मधुराबाई अकाली कालवश झाल्या हा स्यांच्या कीटंबिक आपत्तीमळें रा. ब. जोशी यांना कांहीं करतां येणें शक्य नव्हतें. जोंपर्यंत सीतारामपंत साताऱ्यास होते तोंपर्यंत त्यांनी समाजाचें काम चाळ देविछे. समाजाच्या वतीने अस्प्रत्य वर्गातील लोकांसाठी सह केलेली रात्रींची शाळा कडी चाळ ठेवावयाची हा प्रश्न आतां रा. जन्हे रे ह्यांच्यापुढें उभा राहिला. ते साताऱ्यास होते तोंपर्यंत त्यांनी समाजाची व शाळेची काळजी घेतली. लोक येवोन अगर न येवोत आपण आपलें काम करावयाचें हा त्यांचा बाणा होता. समाजाचे उत्सवही ते वारंवार करीत असत, व त्यासाठी न्या. मू. रानडे, डा. भांडारकर ह्यांस साताऱ्यास पाचारण करीत. त्याचप्रमाणें पुणें व मुंबई येथील इतर मंडळी जाऊन उत्सव साजरा करीत. अखेरीस पेन्शन घेतल्यामुळें सातारा शहर सोइन पुण्यास येण्याचें रा. सीतारामपंत ह्यांनी ठरविलें. त्या वेळी समाजाचे काम चालविण्याचे कोणी न परकरल्यासुळें रात्रींची शाळा चालविणारांच्या हवालीं हें काम करून विषणा मनानें रा. सीतारामपंत पुण्यास आले. त्यानतर कांहीं दिवस उपासना बालू होत्या. पण आता त्या चाळ नाहीत असे कळते. रा. सीतारामपंत साताऱ्यास असतांना क-हाड येथेंही एक समाज स्थापन झालेला होता. पण तो दोन वर्षे चालन बंद पडला.

### बहुमद्नगर प्रार्थनासमाजः

इतिहासः—ह्या समाजाची चळवळ प्रथम इ. स. १८७४ साळी सुर साळो. त्या वेळी चिवराम बापूजी परांजपे हे ग्रहस्य तेथीळ इंमजी शाळेचे हेडमास्तर होते. त्यांचे ताळिमॅतीळ सिताराम यादवराव जब्हरे हे त्या वेळी विवारियंचेंति असतानाच ह्या चळवळीत प्रमुखपणें भाग पेत होते. राममाऊ वाळवेकर, मोहन-ळाळ वकीळ, कोंडो राणूजी घाटे, गोविंदराव गोडसे वगैरे मंडळीनी त्यांच्या प्रोत्साहनाने एक ळहानशी प्राचैनासमा सुरू केळो. काळेंकरून शंकर पांडरंग वितामण जोशी ह्यांची डेप्युटी कळेक्टरचे व विष्णु म. सिड ह्यांची सबजज्ञचे जागी नगर येथें बदळी झाल्याने त्यांचा ह्या कामी मोठा पुरस्कार मिळाळा. ठाळशंकर उमियाशंकर हे सबजज्ञ असता त्यांच्या श्रमानें इ. स. १८८८ साळी कार्तिक वय एकादशीचे मुहूर्तावर ह्यांचें मंदीर उभारण्यांत येऊन त्याचा प्रवेशसमारंभ झाळा. हाच आतो समाजस्थापनेचा दिवस कल्यून वार्षिक उत्सव करण्यांत येतो. ह्या समारंभाचे वेळी पुण्याहून गुरुवर्य भांडारकर, रानडे, वितामणराव भट, धिवरामपंत गोखळे, नाश्चिकहून गंगाश्वरपंत केतकर वगैरे मंडळी हजर होती.

शंकर पांडरेग पंडित ह्यांनी ह्या समाजाची बरीच सेवा केळी. स्यांच्या वजनामुळें व नियमितपणामुळें वरीच मंडळी उपासनेस जामूं लागळी. ते साप्ताहिक उपासना चाळचून, गुरुवारची संगतसभाहि करीत. पुढें जे रावसाहेच काकडे पोळीस इन्सपेक्टर झाळे व चळवंत रामचंद्र शिंदे हळी सेकेटरी आहेत, सहरेवरावजी बागडे जे होवटपर्यंत खजीनदार होते व रावबहाहुर मारुतिराव मुजंगराव पुढें समा-जाचे अस्पक्ष झाळे, ही आणि इतर पुष्कळ मंडळी रां, पां. पंडित आणि मो. चि. जोशी ह्यांच्याच उत्साहामुळें समाजास लामळी. पंडितांच्या नजरेवाळों, शिंदे मास्तर मुळांचा वर्ग चाळवीत असत. सरकारी कामांत विशेषतः न्यायाचे बाब-तीत पंडितांच्या कडकपणामुळें नगर जिल्ह्यांत वंशेचरत ह्याला व समाजाचाहि बोळवाळा बाढळा. पुढें जो मिशन फंड स्थापून मुंबईस सदाशिवराव केळकरांची प्रवारक स्हणून योजना झाळी ती देखील कल्पना व तयारी मुख्यतः पंडितांचीच होती असे म्हणूतात. पुणें येयील सवानी पेठेंत सातारचे महाराज शहाजी राजे ह्यांची जो ब्राह्मसमाज काढिला होता त्यांत एक ब्राह्मविवाह ळालप्यांत आहाजी राजे वीरोहित्य पंडित महारायांनीच केळें. ह्यावहन स्यांचे अनुष्ठानाकडे करें लक्ष होतें हें दिसरों. नगर येथे पंडितांची अथापि जी जुनी माणसे कळकळीने आठवच काढितात ती केवळ ते विद्वान व कर्तत्ववान सरकारी अधिकारी म्हणूनच नन्हें तर ब्राह्मधर्माचे अनुष्ठान स्वतः करून इतर भाळ्यामोळ्यांकडन करविणारे व प्रचारकार्याची घटना करणारे म्हणनच होय. तथापि ह्या समाजाची भरभराट सारकी झाली असे मात्र म्हणतां येत नाही. प्लेग, तुष्काळ, पुढाऱ्यांची बदली इत्यादि अनेक कारणांमुळें हा समाज ह्या शतकाचे आरंभी बराच खालवला होता.

मधली स्थिति:-इ. स. १९०५ सालापासन पुढें भी ह्या समाजाला मधन मधन जाऊं लागलों. त्या वेळीं व पढें संत. हिवरगांवकर, धनेश्वर. ऋषी बगैरे तहण मंडळींनी समाजाचें काम नेटानें चालविलें होतें. फ्रेंडस लिबरल ऑसोबिएशन नांवाची संस्था स्थापन होऊन तिच्या विद्यमाने समाजाबाहेरहि क्यास्याने देण्याचा उपक्रम तेव्हां झाला. पण समाजाचा महत्र भार ह्या **वे**ळी प. लो. वा. सहदेवराव बागडे ह्यांवरच पहला होता. त्यांच्या साह्यांने एक स्प्रत्य कामकरी वर्गीसाठी व एक अस्प्रत्यांसाठी अज्ञा दोन रात्रींच्या शाळाडि काढण्यांत आल्या. पण कांही वर्षांनी त्या बंद पडल्या. रावबद्वादर माठतिराव अजंगराव हे फार बुद्ध झाले होते. त्यांनी आपल्या स्वक्रळ साळी वर्गातील होतकरू विद्यार्थीना शिक्षण देण्यासाठीं ५००० ह, दिले होते. शिवाय ह्या वेळीं केवळ प्रार्थनासमाजाच्या कामासाठी म्हणून त्यांनी १००० ह. वेगळे दिले व यहें त्यांत सहदेवराव ह्यांनी आणखी स्वतःचे १००० ह. भरीस घातले. ह्या पर्वी कायमनिधि समारें ३०० रु. होता. तो आतां निदान २५०० तरी असावा असा अजमास आहे. हा आंकडा निश्चित नव्हे.

हर्लीची स्थिति मात्र मुळींच समाधानकारक नाहीं, असे कष्टानें म्हणावें लागत. गेल्या वर्षांत मी तेथें तीनदां गेलों. प्रथम लिवरल असोसिएशननें व्याख्यानास बोलावलें म्हणून गेलों, पण मुख्य उद्देश आठवडांभर राहन समा-जाची स्थिति निरखावी. झाल्यास कांडी करावें असा होता. गांवांतील सुशिक्षि-तांचें व श्रीमंतांचें समाजाकडे आतां मुळींच लक्ष नाहीं. सर्व भार खजीनदार रा. विद्रलराव बीडकर व सेकेटरी ब. रा. शिंदे ह्या दोघांवर पडला आहे. बह-तेक वृद्ध मंडळी दिवंगत झाली आहे. उरल्यापैकी राव सा. काकडे. महातेकर. सायना पेंटा है अगदींच थकले आहेत. होतकरू तक्ण कोणी दिसंत नाहींत. पुणें समाजाचे अनंतराव भट हे नुकतेच तेथें गेले आहेत. बाह्य अनास्था व अंतस्य मतभेद ह्यांमुळे समाज जेरीस आला आहे. गेल्या पांच वर्षात उत्सव झाला नाही असे सेकेटरीनी उपक्रम उपासनेत सांगितकेलें ऐकृत सटका खागला | शाच्या दोषाचा भाग मजकडे आहेला भी देवाजवळ कवूछ केला !!

आही अस्ट्रा-वाहिलें तें वाहो जावो । राहिलें तें सांभाळा ॥ असे तकोबा महणतात. "अहमदनगरचा समाज" हा तो कांहीं नव्हे निराशेचा ठाव । असे पोटी बाव राखिलिया भ असा महा पूर्ण स्वानुभव गेल्या उत्सवाच्या आठवट्यांत आला. इलेक्यनचा गोंधळ गाजन व राजकारणाचा गांवाला वीट गेळन. तोंड-पालटीची जहर आतां आहे असें सायंकाळी येणाऱ्या श्रोतसमाजाच्या चेहऱ्याहर जणं लिहिल्यासारखें दिसत होतें. स्त्रिक्षित हिंद मंडळी देशाभिमानानें थकली होती. पण मागसलेला व अस्प्रस्य मानलेला वर्ग व विशेषतः लिस्ती बांधव वेळे-वर सर्व प्रसंगी येऊन व मन देऊन ऐकत असत. आपस्या देवळांत एक व्याख्यान करूनच तप्त न राहतां जुन्या पद्धतीचे कीर्तनासाठी ख्रिस्ती मंडळीनी तगाहा लाविला. ह्यावरूनच वाऱ्याची दिशा कळली. बागडे मंडळीनी. विशेषतः मस्य गृहिणी श्री. पार्वतीबाईंनी. माझ्या बहिणीच्या विनंतीस मान देऊन व आपल्या स्वतःच्या बाहनांतन दारोदार जाऊन बायकांच्या मेळ्यासाठी व कीर्तनासाठी मागसलेल्या वर्गीच्या बायकांना आमंत्रण दिलें. व त्या सर्व जणी आल्याहि. मला वेळ नव्हता तरी आमहानें तहण मंडळीनीं प्रीतिभोजन करविछे व शेवटीं साधा-रण सभेच्या पुढे आबालबृद्ध स्त्रीपुरुषांना व समाजांतस्यांना व बाहेरच्यांना भी ज्या कांहीं थोड्या नम्न सचना केल्या त्या अमलांत आणण्याचा ते प्रयत्न करतील असेंहि दिसलें.

तरी वरील आशा म्हणजे खातरजमा नन्हे. तिचा अनुभव प्यावयाचा अस-ल्यास अहमदनगराबाहेरूनच मुख्य मदत आली पाहिजे. तिला प्रेरणा ईश्वर देवो, एवढीच प्रार्थना आहे.

विद्वल रामजी शिंदे.

# पुणें प्रार्थनासमाज.

#### मूळकल्पना, तिचा उगम व विकासः

सन १८७० साळापूर्वी पुणें येथें "फेंडली मीटिंग " या नांवाची एक सभा रविवार पेटेंत फडके यांच्या वाड्यांत भरत असे. त्या सभेंत शिक्षणविषयांवर व सामाजिक विषयांवर ज्याख्यानें होत असत. इंग्रजी विधेच्या ज्यासंगानें या सभें-तील मंडळीस आपल्या कांहीं जुन्या चालीरीतींत बदल ज्हावयास पाहिजे असें बाटावयास आगळें व तबतुरोधानें त्यांनी प्रयत्नही बालू केले. इतक्यांत सन १८७० साळचे नोव्हेंबर महिन्यांत प. लो. वामन आवाजी मोडक सूर्मचें " धर्माची आवज्यकता " या विषयावर तेथील विश्रामनार्गेत एक संदर व्याख्यान झालें. त्याने लोकांत धर्माबहल बरीच जागृति उत्पन्न केली, व तिचा दश्य परि-जाम झाला. तो असा की. त्याच साली नोव्हेंबर महिन्यांत रा. रा. केशवराव गोडबोले ह्यांच्या येथें विश्वनाथशास्त्री केळकर, रामचंद्र दिनकर परांजपे. गणपतराव कोटक, विश्वनाथ सदाशिव देवधर, राजाराम बाळकृष्ण सेवक, बाबाजी रघनाथ बईबडे, गोपाळरावजी मळे. गणपतिगर रतनगिर, इ॰ मंडळी जमली व दिसेंबर महिन्याचे पहिल्या रविवारी म्हणजे ता० ४ दिसेंबर १८७० मिति मार्गशीर्ष शुद्ध १२ शके १७९२ रोजी पुणे प्रार्थनासमाज संस्थापित झाला. त्यांत "फेंडली मीटिंग " मधीलच बहतेक मंडळी होती. तेव्हांपासन प्रत्येक रविवारी ईश्वरोपा-सना नियमानं होऊं लागली. त्या वेळी समाजाचे असे स्वतंत्र मंदिर नसल्यामळें मंडळी पाळीपाळीने प्रत्येक समाजसभासदाचे घरीच जमन उपासना चालवीत असत.

पहिला वार्षिक उत्सव प. लो. राजाराम बाळकृष्ण सेवक यांचे घरी झाला. पढें मंडळी भतकरांचे वाड्यांत जमत असे. दूसरा वार्षिक उत्सव त्याच वाड्यांत सन १८७२ मध्यें झाला. सन १८७३ व ७४ साली शिपी आळीत व १८७५ व ७६ या दोन साली भिडे यांच्या वाड्यांत साप्ताहिक उपासना होत असत क जन्मवही तेथेंच करीत असत.

समाजाकरितां स्वतंत्र जागेची आवस्यकता आतां मंडळीस विशेष बादं लागली. यामुळें सन १८७७ साली हलींची जागा मंडळींनी ८१७ रूपयांस ता. २३ नोव्हें-बर रोजी खरेटी घेतली. ही जागा समाजासाठी मिळविण्याचे सर्व श्रेय प. लो. रा. ब. रानडे यांसच आहे. जागा मिळतांच हल्लींचें श्रीहरिमंदिर उभारण्याचेपूर्वी ज्या ठिकाणी उपासना उत्सव, वगैरे होत, तें जनें मंदिर बांधण्यास सहवात झाली. सन १८७७ सालचा उत्सव मंदिर तयार नसल्यामुळे याच खुल्या जागेंत तंबु वगैरे देऊन संडळीने साजरा केला. जुने संदिर पुढे लौकरच म्हणजे सन १८७८ चे मे महिन्यांत तयार झालें. मंदिरास ६. १३३०४२४६ खर्च लागला. पुढें मंदिराचें आणली किरकोळ काम वाढलें. स्यामुळें पूर्वी जमा झालेली रक्कम ह. २२७९८८ सर्व खर्च होऊन समाजास रु. ६२४ कर्ज राहिलें. तें कर्ज त्या वेळचे समाजाचे चिटणीस प. हो. रा. सा. चितामण सखाराम चिटणीस यांनी फेडिकें. हें मंदिर तयार झास्यानंतर साप्ताहिक उपासना, बार्षिक उत्सव वगैरे समाजकार्के स्यात नियमाने होऊं लागली. मंदिराचें काम पूरें झालें स्था दिवसाचें स्भरण रहावें बासाठी मित्रमेळा म्हणून सहामाही उत्सव करण्याचा क्रम सन १८९५।९६ पर्यंत बाद्ध होता.

सन १८७८ सालीं ज्या वेळीं हूँ जुनै मंदिर बांधिकें त्याच वेळीं मंडळींचे मनांत ज्यांत एक हजार मनुष्य वसतील असें एक प्रशस्त मंदिर जुन्या मंदिराच्या पुढील जुल्या जागंत—जेथें हलीं श्रीहरिमंदिर उभारलें आहे—बांधावें असें येऊन त्याचा नकाशा व खर्चांचा अंदाजतकाही तयार केळा होता. परंतु त्या वेळीं तो चेत तसाच राहिला. परंतु अलीकडे पुन्हां देवाच्या क्रुपेनें मंडळीच्या मनांत स्फूर्ति झाली व समाजास स्थायिकपणा यावा यासाठी समाजाकरितां एक कायमचें पक्षें रगडी मंदिर असावें असें मंडळीनें ठरविलें व त्यासाठीं पैसे गोळा करण्याचे खटपटीस सरवात झाली.

तारीख २८ माहे मे सन १९०७ रोजी हुर्झोच्या श्रीहरिमंदिराचा पाया धातला. मंडळीच्या खटपटीस श्रीहरिक्रोंकरून सर्वतोपिर यश आर्ल व शके १८३१ चे आरंभी श्रीहरिमंदिराचें काम पुरें झालें; व त्यांत मंडळोनें कैत्र वय ६ शके १८३१ रिवार तारीख ११ माहे एप्रिल सन १९०९ रोजी मोज्या स-मारंभानें प्रवेश केला व त्याच वेळी समाजाचे अध्यक्ष परमपूज्य गुहवर्य डॉक्टर सर रामकृष्ण गोपाळ मोडारकर यांच्याकरवी समाजमंदिराचा हरिकरणी समर्पणविधिही मंडळीनें केला. त्या सर्व समारंभावी हक्षोकत पुढें दिली आहे.

समारंभाच्या कार्यक्रमपिका छापून शहरांत चोहों कडे वांटल्या होत्या. समाजमंदिरास द्रव्यद्वारें साहाय्य ज्यांनी केळें होतें त्यांस, इतर प्रकारें ज्यांनी सदर कार्यांस हातभार लाविला होता त्यांस, इतर ठिकाणच्या व खुद पुष्यांतील समाजाचे दित्तवितकांस व इतर ठिकाणच्या समाजचंत्रभागिनीस मुद्दाम त्या प्रसंगाकरिता निमंत्रिकें होतें. समाजाच्या निमंत्रणास मान देऊन खुद पुण्यांतील व बाहेर गांवची पुष्कल मंडळी समारंभ साजरा करण्यास आली होती. समारंभाचे विवशी क्षणजे चैत्र कृष्ण ६ शके १८३१ ता. ११ एप्रिल सन १९०९ रोजी सकाळी सहा वाजतां मंदिराचे दरवाजापाशी द्वस्तर मंगलवार्ये वाजू लागली. वचीन मंदिराचे उत्तरेस व पुढें मंडण वातले असून कमाना, पताका, लतापुष्पें इत्यादींनी वाख प्रदेश उत्तम रीतीनें सुशोनित केला होता. नवीन मंदिरास मंडळीच्या विवारें श्रीहरिपंदिर असें नांव दिलें होतें; व तीं अक्षरें मंदिराच्या मथल्या कमानीवर रंगविलों होतीं.

सर्वे निमंत्रित लोक व समाजवंध प्रथमतः जुन्या मंदिरांत एकत्र असके; व बरोबर आठ वाजतां तेथन निघन समारंभानें श्रीहरिमदिराच्या पश्चिमे कडील दर-बाजासमोरील ओटीवर येऊन टाखल झाले. बंद असलेल्या मधस्या दरवाजाजवळ अप्रभागी समाजाचे अध्यक्ष परमवज्य गुहवर्य डींक्टर रामकृष्ण गोपाळ भांडा-रकर हे उसे होते. अशा रीतीनें मंडळी उसी असतां त्या मंगल व गंभीर प्रसं-गाकरितां मुद्दाम रचलेली व निवडलेली पर्धे द्वाणण्यास गुरुवर्यांनी सुरुवात केली. सुमारें अर्घा तास यात्रमाणें सर्व मंडळीसमवेत भजन झाल्यावर गुरुवर्यांनी आपल्या हातानें नवीन मंदिराचा दरवाजा उघडला व सब मंडळीसह आंत प्रवेश केला. मंदिराचा अंतर्भाग पताका, पुष्पें. लतापन्नवादिकांनी फारच मनोहर प्रकारें सुशो-भित केला होता. आंत प्रवेश केल्याबरोबर मन एकप्रकारच्या आनंदानें भहन जाऊन पुज्यभाव जागृत झाला व वृत्ति उल्हसित झाल्या. सर्व मंदिरांत रा. रा. नारायण माधव रानडे यांनी आपले वडील प. लो. न्या. मू. माधव गोविंद रानडे यांचे स्मरणार्थ दिलेल्या सतरंज्या आंधरल्या होत्या. समोरच्या भितीस समाजाचे सभासद रा. रा. गणश रावजी गांधी यांनी आपला पुत्र प. लो. माधव याचे स्मरणार्थं दिलेलं घट्याळ लाविलं होतें. रेव्हरंड जॉन स्माल हॉलचे व्यवस्थाप-कांनी आमच्या विनंतीस मान देऊन तेथील खुच्या वगैरे सामान महाम या समा-रंभाकरितां दिलें होतें: तेंही व्यवस्थेनें मांडिलें होतें. मंदिराचे पूर्व अंगास मध्य-भागी दगडाची वेदी उभारली असन तिला रंग देऊन तिजवर वेलबुटी काढिली होती. वेदीचे पढील बाजस तांबड्या रंगांत " आधारः सर्वभतानां प्रसीदत स नो हरिः" हा श्लोकपाद कोरिला होता. वेदीवर संगमरवरी दगडाचा पांढरा तका बसविला होता.

आंत प्रवेश होऊन मंडळी आपल्या जागी बसल्यावर भजने व पर्ये गावयास सुरवात झाळी. याप्रमाणें कांही वेळ सुस्वर भजन झाल्यानंतर गुरुवर्य डॉक्टर भांडारकर वेदीचे मध्यभागी असळेल्या व्यासपीठावर विराजमान झाळे; व स्यांची गंभीर अशी ईशप्रार्थना करून शीहरिमंदिर प्रभुवरणी समर्पण केळे. नंतर त्यांचे आहेवरून मंदिराचे उपयोग व उद्देश यांसंबंधी प्रतिझा चिटणीस रा. रा. वीरकर यांची वाचून दाखविळी. नंतर उत्सवानिमित्त ईश्वरोपासना झाळो.

हुपारी मंदिराचे उत्तरेस उभारलेल्या मंडपात परगांवच्या व वेथील निमंत्रित पाहुण्यांसह प्रसादार्थ भोजन झालें. नंतर सायंकाळी आरेभी दिलेला संक्षिप्त इतिहास चिटणिसांनी वाचला व प्रवेश समारंभ व समपंणविधि आटोपला. दुढें याच प्रसेगास जोडून आठ दिवसपर्यंत मंडळीनें समाजाचा ३८ वा वार्षिक उत्सव नेडमीप्रमाणें मोठ्या आनंदानें साजरा केला.

श्रीहरिमंदिराची इमारत ५७ फट लांब व २८ फट ढंद असन वरील गॅलरी-महा समारे आठगेंपेक्षां जास्त मनुष्यांचा समावेश होईल इतकी मोठी आहे. मंदिराचे एंजिनीअर समाजसभासद रा. सा. गणेश सखाराम खरे हे होते. त्यांनी स्वतः ४०० ६, वर्गणी देऊनही आपला बहुमोल वेळ खर्चन फार श्रम घेतले गाबहरू समाज त्यांचा आभारी आहे. सन १९०८ चे एप्रिल महिन्यांत रा. सा. खरे यांची पण्याहर नगर जिल्ह्यांत बदली झाली. त्यानंतर रा. सा. कुमठेकर यांजकडन मंदिराचे कामी वरेंच साहाय्य झालें. त्यावहल त्यांचेही आभार मानणें जहर आहे. तसेंच रा. सा. खरे येथून गेल्यानंतर समाजाचे त्या वेळचे दुसरे चिटणीस रा. रा. माधवराव लोटलीवर-ज्यांना निर्देय काळाने आम्हा सर्वीतन अकाली ओहन नेलें-यांनी येथील म्यनिसिपालिटीच्या असिस्टंट सेकेट-रीचें फार जबाबदारीचें व अत्यंत जिकिरीचें आपलें काम संभावन मंदिराचें गहिलेलें काम पर्ने करण्याकरितां जे अश्रांत श्रम घेतले त्याबहल समाजाची मंडळी त्यांची फार आभारी आहे. शेवटी हैं सांगणें भाग आहे की. श्रीहरीचें हैं मंदिर जरें श्रीहरीच्या क्रपेचें तसेंच समाजाचे अध्यक्ष परमपुज्य गुरुवर्य डॉक्टर भाण्डा-रकर व उपाध्यक्ष रा. व. का बा. मराठे या उभयतांच्या उदार धर्माविषयींच्या हत श्रद्धेचें. कळकळीचें व श्रमाचें सर्वस्वी फळ आहे. श्रीहरिमंदिरास ज्यांनीं ह्रव्य साहाय्य केलें त्या राजेरजवाडे. संस्थानिक, शेटसावकार व इतर संपन्न व गरीब गृहस्य व क्रिया, येथील व परगांवचे समाजबंध व समाजभगिनी वगैरेंचे जाहीर रीतीनें आभार मानावे तितके थोडेच आहेत.

श्रीहरिमंदिर तयार झाल्यापासून समाजाची सर्व कार्ये तेथेंच होत आहेत. जुनें मंदिर दुहस्त करून त्याचा एक दुमदार आश्रम करावा असा मनोरथ मंडळीचे मनीत बागत होता. उत्सवाचे वेळीं व हतर प्रवंगी परगांबाहून येणाऱ्या पाहुणे मंड-ळीची उत्तरण्याची वरीरे फार गैरसोच होत असे, तो असा आश्रम झाल्यास दूर होईल. समाजाचें प्रांचंमहालय व बाचनालय द्वांकरिताही अशा जागेचा विशेष उपयोग होणारा आहे. तसेंच समाजाचों मासिक संमेलने वगैरे होतात अशा प्रवंगी अशा आश्रमाची करूते वार्यास स्वं अडचणी लक्षांत पेळन क्या आश्रमाची करूते वार्यंदार सासके. ह्या सर्व अडचणी लक्षांत पेळन गुरुवर्षं हा. भांडारहरांचें स्मारक करण्याच्या हेत्नें जुन्या मंदिराच्या जागेचा एक आश्रम बांचण्याचें.मंडळीने ठरविकें व त्याप्रमाणें भांडारकरक्षाश्रम करण्यासाठी

वर्गणी जसविष्याच्या कामास प्रारंभ होऊन १९२० साली पायाचा दगड बसविख्या व १९२१ साली सर नारायण चंदावरकर ह्यांच्या हस्तें आश्रमाचा प्रवेशसमारंभः साला

पुणे समाजानं गेल्या सत्तावन वर्षे नियमानं ईश्वरोपासना चाछ टेविल्या. ह्या समाजास गुरुवर्य डा. भांडारकरांच्या सहवासाचा ४२-४३ वर्षे सतत लामः झाला. रा. रा. वामनराव मोडक, वितामणराव भट, गणपतराव कोटकर, किशानायपंत मराटे, वगैरे मंडळींचा लाभ ह्या समाजाला बहुत काळ झाला. त्याचप्रमाणे केशवराव गोडबोले, विश्वनायपंत संत, माधवराव लोटलीकर, व नारायणराव वीरकर ह्यांच्यासारखे उद्योगी व आस्थेवाईक सेकेटरी लाभले त्यासुळेंचः समाजाचे काम सुर्ळातपणे चालले. वीरकरांचा प्रांत संत सहाय्य असे. गेल्या वर्षी रा. वीरकर परलोकवासी झाले त्यासुळें समाजासंवंधाची सर्व जवा- बदारी हक्षी प्रो. जोग यांजवर येळन पडली आहे. रा. वीरकर ह्यांची पुष्कळ वर्षे मनोभावें समाजासंवंधाची केली. शहरांतील लोकांचें साहाय्य असी वा नसी, लोकांची समाजासंवंधानं कितीही अनुदार टीका होनो, रा. वीरकर मोळ्या आनंदांनें समाजाची सेवा करीत राहिले. विशेषतः ते ज्या मंडळीमच्ये वावरतः असत त्यांतील बहुतेकांचे उदार अगर कोणरयाही धर्मीययय कवळीकडे लक्ष. तरीसुद्धां त्यांच्या सहवासाचा अगर विवारांचा आपल्यावर कांहीही। परिणाम न होऊं दंतां ते समाजाच्या सेवेंत राहिले.

पुष्पाच्या प्रार्थनासमाजाच्या विद्यमानें झालेल्या एका मोठ्या कामगिरीचा येथें उल्लेख करणें हें आमचें कर्तव्य आहे. गुरुवर्य डा. भांडारकर, प्रो. वायु-देवराव पटवर्धन, गणपतराव खरे, काशीनायपंत मराठे आदिकरून मंड-कीला तुकोबांच्या अभंगांचा पद्धतशीर अर्थं लावणें अगस्याचें आहे असें बाढूं लागें व पुष्पास तुकाराम सोसायटी ह्या नांवाची संस्था स्थापन झाली. ही संस्था साधारणपणें बिन खर्वाची होती. परंतु संस्थेच्या विद्यमानें जें कार्य झालें आहे स्थाचें महत्त्व फार आहे. गुरुवर्य डा. भांडारकरांच्या साहाय्यानें दर आठ-बच्चाच्या समेत माडगांवकरांच्या तुकारामाच्या अभंगांच्या गायेतील अभंगांचा अर्थं मंडळी अर्थू लगली. सर्व प्रसिद्ध आह्तीतील पाठ ताहून पहाणें, सास्थ्या अर्थाचे अभंग अगर शब्द आहे अक्षतां स्थाचें टांचण ठेवणें, साखरे बुवा ह्यांनीं लाविलेळे अर्थं बरोबर आहेत किंवा नाहीत तें पहाणें, स्थाचप्रमाणें रा. दीना-

नाधराव माहगांवकर हानि सचविलेल्या अर्थाचा वादामध्ये समावेश करणे, व जो बाद होईल व त्यांत निरनिराळ्या चरणांचे जे अर्थ सचविले जातील त्या सर्वांचें व्यवस्थित रीतीनें टांचण करून घेऊन नंतर एका ठरलेल्या पद्धतीनुसार अर्थ लिहन काढण्याचें काम प्रो. पटवर्धन ह्यांनी मंडळीचे चिटणीस ह्या नात्यानें उत्तम रीतीनें केलें. हें काम करें झालें आहे याची कल्पना सुबोधपत्रिकेच्या बाबकांस बांगल्या रीतीनें झालेली आहे. सबोधपत्रिकेच्या संपादकांनीं पत्रिके-मध्यें प्रसिद्ध करण्यासाठीं सोसायटीनें तयार केलेल्या अर्थाची प्रत मागविली व ही तकारामाच्या अभंगांची चर्चा .पंधरा वर्षे त्या पत्रांत प्रसिद्ध झाली. मध्यंतरी कांही काळ चर्चा येण्याचे बंद होतें. ह्या बाबतीत संपादकांस रा. रा. शिवराम नारायण गोखले ह्यांचें साहाय्य झालें. त्यांनी लेखनासंबंधानें जर सहाय केळें नसतें. तर ही चर्चा सबोधपत्रिकेंत प्रसिद्ध झाली नसती. असो. पढें ग्रह-वर्थे डा. भांडारकरांची वाढती दुर्बलता व वार्धक्य ह्यांमुळे त्यांच्या सहवासाचा, अनुभवाचा व ज्ञानाचा लाभ होणें अशक्य झालें: प्रो. पटवर्धन ह्यांजवर काळानें झडप घातली: रा. ब. मराठे. गणपतराव खरे आदिकरून मंडळी परलोकवासी झाली, त्यामुळें तुकाराम मंडळोही बंद झाली, मात्र आतां लवकरच प्रथम निदान चारतें अभंगांची चर्चा प्रो. केळकर प्रसिद्ध करणार आहेत.

पुणे प्रार्थनासमाजाच्या द्वारें धर्मप्रचार कार्यास जें साहाय्य झांलें आहे त्याचा येथें उल्लेख केल्यावांचून ही हक्षीकत पूणे होणार नाहीं. रा. रा. शिवराम नारायण गोखले छांनी समाजकार्यासाठी १८९८ साली आपल्याला सर्वस्वी वाहून घेतले. तेल्हांपासून आतांपर्यंत ते आपल्या सामध्यानुसार देवाची सेवा करीत आहेत. त्याच्या पूर्वीही ते धर्मप्रचाराचें कार्य करीत होते व मुंबईच्या समाजाकहून अल्य-स्वल्य साहाय्य होत होतें. गेली ४० वर्षे ते समाजाची सेवा करीत आहेत. पुणे येथें मंदिरांतील लगस्ता वास्वार चालविणें, परिवयांतील लोकंच्या भेटी घेणें, निरिताल्या कुटुंबांमध्यें जाऊन त्यांची विचारपुत करणें, त्याच्या येथें ठरलेल्या दिवशां व वेलो भजन करणें आरत उपासना चालविणें, नगर, मुंबई, सातारा येथें जकर त्यांची कार्य करणें, गुदवर्य बा. सांवरकर क्यांत होते तोंपर्यंत त्यांच्या येथें जाऊन स्वांच्या सहवासाचा लाभ घेणें हीं कार्में स्वांनी केली व आज बाढती शारीरिक दुर्वळता जरी आहे तरी होतील तितकीं कार्ये करीत असताल.

धर्मप्रचारकार्यां संबंधाने दूसरी एक गोष्ट अशी आहे की, रा. रा. मोती बुलासा, विक्रल रामजी शिंदे. डा. वासदेवराब सुखटणकर हे जे तरुण धर्मप्रचारकार्यास सिद्ध बाहे ते पुणे समाजाचे सभासद असतांना. त्याचप्रमाणे धर्मप्रचारकार्याच्या कार्मी गुरुवर्य डा. भांडारकर, न्या. मू. रानडे, रा. रा. वामनराव मोडक, काशीनाय-पंत मराठे, गणपतराव आंजरलेकर, गणपतराव कोटकर व सीतारामपंत जब्हेरे क्यांचे पुष्कळ साहाय्य झालें आहे. डा. भांडारकर ह्यांनी नगर व सातारा येथें उत्सवासाठी महाम प्रवास केले. त्याचप्रमाणे मुंबईसही पुष्कळ प्रसंगी केवळ जत्मवासाठी येकन त्यांनी आपल्या जानाचा लाभ दिला. अशा प्रकारे आजपर्यंत पण्याच्या प्रार्थनासमाजानं जे कार्य केलें त्याची रूपरेषा वर दाखविण्याचा प्रयत्न केला आहे

याशिवाय मंबई शहरांत व महाराष्टांतील आणखी कांहीं ठिकाणी समाज अगर उपासना मंडळ्या निघाल्या. उदाहरणार्थ १८७८ साली व नंतर एक वर्ष भुलेश्वराच्या बाजला सामाहिक उपासना गजराथींत होत असत व त्या मंडळींनी आपला निराळा उत्सवही साजरा केल्याचा उद्धेख भाढळतो. गिरगांवांत डा. मालवणकर खांच्या घरी कित्येक वर्षे आटवड्यास रात्री उपासना होत असत. त्याचप्रमाणे फेंच ब्रिज जवळ वाटोळ्या चाळींतही साप्ताहिक उपासना पुष्कळ वर्षीमार्गे होत असत. भाय-खळा येथें एक भजन समाज होता. त्यांतील बहुतेक सभासद अस्प्रस्य मानलेल्या जातीतील होते. ह्या समाजाच्या विद्यमाने एक ख्रियांची सभाही चालत होती. त्याचप्रमाणे खडकी, मनमाड, कोल्हापुर, मालवण, सासवड, थगांव इ. ठिकाणी प्रार्थनासमाजाशी कोणस्या ना कोणस्या कारणाने संबंध आलेल्या मंडळीनी कांही काळ उपासना चालविल्या होत्या. रा. रा. गणेश आकाजी गवई हे येथें असतांना परळ येथें निराधित सहायकारक मंडळीच्या बोर्डीगमध्यें होते. पढें १९०९ सालीं त्यांनी जाहीरपणे ब्राम्हधर्माची दीक्षा घेतली. साधनाश्रमामध्यें राहुन धर्मविषयक शिक्षण प्राप्त करून घेण्यासाठी ते कलकत्त्यास गेले पण तेथील हवा न मानवल्या-मुळें ते परत आले व थूगांव येथें ब्राम्ह समाज चालवीत होते व आपश्या लोकां-च्या उन्नतीसाठी निरनिराळ्या प्रकारें कार्य करीत होते. हल्लों हे नागपुरास आहेत. हे नव्या कौन्सिलचे मध्यप्रांतांतील अस्प्रत्य मानलेल्या वर्गातील सरकारने निवड-केले पहिले सभासद होत. हहीं ते नागपूर येथें एक बोर्डींग चाळवीत असन ते आपल्याला ब्राह्म म्हणवितात व ब्राह्मधर्मास अविरुद्ध तस्वावर बोर्डींग चालवीत असतात असे कळते

अंहमदोबाद प्रार्थनासमाजं.

रा. व. लाकांकर उतियाशंकर यांचे ह्या पस्तकांतील अल्पचरित्र जे कोणी बाबतील त्यांच्या है सहज लक्ष्यांत येहेल की. लालशंकर भाईच्या ठिकाणी राव-साहेब महिपतराम रूपराम व सर रमणमाईचे तीर्थरूप, ह्यांचे संबंधाने अत्यंत आदरमाव बसत असे. ते बारेवार सांगत की. महिपतराम भाई ह्या प्रत्यक्ष चिरं-जिवाला आपल्या पित्यासंबंधाने जो आदर असेल त्याही पेक्षां माझा आदरभाव अधिक आहे. अहमदाबाद समाजाचे जनकत्व भोलानाथ साराभाई व महिपतराम रूपराम ह्यांजकडे येतें. महिपतराम पुढें भहमदाबाद समाजाचे पहिले सेकेटरी झाळे त्यावरून त्यांची खटपट अहमदाबादसारख्या मागसलेल्या प्रांतांत ५७ वर्षा-पुर्वी किती असली पाहिजे याची आपल्याला कल्पना करितां येते. शिवाय लाल-शंकर भाईच्या चरित्रांत महिपतराम भाईसंबंधाने जागोजाग जो उल्लेख आला आहे त्यावरूनही त्यांच्या उदार विचारांविषयीं कल्पना होते. संबर्डस स्थापन झालेल्या प्रार्थनासमाजाची आमच्या गर्जर भाईना माहिती मिळाली होती. तेथील व ब्राम्हसमाजीतील उपासनीविषयी गुजरायच्या ह्या दोन पढाऱ्यांनी माहिती जमविली होती. १८७१ साली असे झालें की. महाराणी विहक्टोरिया यांचे ज्येष्ठ चिरंजीव, बादशहा एडवर्डसाहेब, जे त्यावेळी प्रिन्स ऑफ वेल्स होते, ते दिसे-बर महिन्यांत फार आजारी होते. त्यांस स्वरित आराम वाटावा म्हणन सर्वे लोफांनी सार्वजनिक प्रार्थना करण्याचे ठरविलें. अर्थातच ह्या प्रसंगी सर्व धर्माचे. सर्व जातींचे लोक येणार म्हणून सर्वांस म्हणतां येतील अशी पर्धे व प्रार्थना रा. ब. भोलानाथ स्रांनी रचिल्या व पर्धे व्यवस्थित रीतीने तालसरावर गवयाच्या साहाय्यानें म्हटलीं गेलीं व प्रार्थना गंभीरपणें झाल्या. त्यांचा तेथें जमलेल्या मंड-ळीवर इतका शम परिणाम झाला की. ता. १७ डिसेंबर १८७१ हाच स्थापनेचा दिवस धरून अहमदाबाद येथें साप्ताहिक उपासना सरू झाल्या. रा. सा. महिप-तराम त्यावेळी टैनिंग कॉलेजचे मुख्य होते. त्यांनी टैनिंग कॉलेजमध्यें उपासना चालविण्यास परवानगी मिळविली. ज्याप्रमाणे गुजराथी क्रमिक पुस्तकांत देव-धर्मासंबंधाने धडे आले म्हणजे कोणत्याही धर्माची निंदा केली जात नाही व सर्वीस जो सर्वसाधारण धर्म व भाव त्यासंबंधानेंच विवेचन असतें. त्याचप्रमाणें वेथें धर्माचा उहापोह होईल व नीति व धर्म ह्यांविषयी सर्वास आदरणीय असे विचार येथे प्रदर्शित केले जातील असे सरकारी अधिकाऱ्यांस कळविण्यांत आहे. व टेनिंगच्या विद्यार्थांस धर्माचें ज्ञान सहज होण्याचें एक बांगलें साधन

प्राप्त झालें आहे असें पाइन त्यावेळच्या अधिकाऱ्यांनी उपासना टेनिंग कॉलेज मध्यें करण्यास आनंदानें परवानगी दिली व टेनिंग कॉलेजचे विद्यार्थीही उपा-सनांस नियमाने हजर राहं लागले. परंत मंडळीला प्रथमपासनच स्वतःच्या मंदिराची अवस्यकता भासुं लागली. म्हणून एक व्यवस्थापक मंडळीची नेमणूक झाली. पहिल्या व्यवस्थापक कमिटीचे अध्यक्ष रा. व. भोलानाथ साराभाई व जवाध्यक्ष रा. ब. गोपाळरात्र हरि देशमख होते. ह्यावरून प्रसिद्ध लोकहितवादींचा प्रारंभापासन ह्या प्रार्थनासमाजाशी संबंध होता असे होते. पढेंही पञ्चळ वर्षे त्यांचा निरनिराळ्या प्रार्थना समाजांशी संबंध होता. पेनशन घेतल्यानंतर मुंबईस आल्या-वर ते आर्यसमाजाचे अध्यक्ष झाले. कमिटीचे पहिले सभासद रा. सा. महिपत-राम रूपराम (सेकेटरी), मोहनलाल कल्याणजी मेहता (असि. सेकेटरी), बाबाराव भोलानाथ (खजिनदार), जित्संगराव हरसिंहराव, रणछोडलाल छोटालाल, व ळाळशंकर उमियाशंकर हे होते. नंतर आपापसांत प्रथम मंदिरासाठी वर्गणी जमा करण्यांत आही. ती अर्थात अपरी होती. म्हणून तसेच प्रयत्न चालण्याचे ठरलें. अखेरीस रा. ब. बेचरदास अंबादास ह्यांनी ता. ९ डिसेंबर १८७३ रोजी अहम-दाबाद समाजासाठी. प्रार्थनामंदिर बांधण्यासाठी चार हजार रूपयांची देणगी देण्याचा निश्चय केला. त्याच दिवशी ती खर्ची घातली व समाजास तसे कळविलें. समा-जानें ह्या उदार देणगीचा स्वीकार केला. पढ़ें आणखी एक हजार पांचशें एके-चाळीस रुपये रा. ब. नी दिले. व समाजानें ७३४३ रुपये जमवन हल्लीचें संदर मंदिर उभारलें. सामानसमानासाठी लागलेले १०५३ हपयेही समाजानेंच जमविले प्रवेशसमारंभ ता. ३ मे १८७६ रोजी झाला. मंदिराभीवती मोठें कंपाऊंड असन मिशनरींना रहाण्यासाठी स्वतंत्र जागा आहे. जन्या काळी ज्या वेळी लालशंकर-भाईनी अहमदाबाद सोडलें नव्हतें, त्यावेळी त्यांनी दिवाळोसारखा गुर्जरबंधंचा अतिमहत्वाचा सण समाजास साजेल अशा रीतीने साजरा करण्यास प्रारंभ केला. रा. ब. भोलानाय, रा. सा. महिपतराम व लालशंकर भाई ह्यांनी एके ह दिवस सर्व सभासदांना सरकुटुंब आपापल्या घरी आमंत्रण करून भजन, प्रार्थना सांचा कम सरू केला व अशा प्रशारें सामाजिक सम्मेलनें करून मंडळीमध्यें अधिक निकटभाव जाएत करण्याचा मार्ग सुरू झाला. दुसरें, स्वतः भोलानायभाई हे उसम भागवत व त्याचप्रमाणें नांवाजलेले कवि असस्यामुळें त्यांनी भक्तिरसक्की काब्यें.-पर्ये. आरत्या-रचण्यास सुरवात केली. हे त्यांचें काव्य सर्व गुजराश्वमत फार लोकप्रिय झालें. ही मिक्तरसानें परिपूर्ण पूर्वे घरोघर गाण्यांत बेकं लामग्री-

व ह्या गायनांचा आस्वाद घेण्यासाठी पुष्कळ मंडळी साप्ताहिक उपासनांस येकं लगाठी. ह्याच वेळी महर्षि देवेंद्रनाथ ह्यांचे चिरंजीव बाबू सत्येंद्रनाथ अहमदा-बाद येथें जब्ब होऊन आल्यामुळें त्यांच्या ज्ञानाचा व सहवासाचा अहमदाबादच्या बंधूंस फार फायदा झाला. सत्येंद्रनाथांस गुजराथी भाषा चांगठी अवगत होती, व ते गुजराथींतच उत्तम प्रकारें ईस्थरोपासना चाळवून सुंदर उपदेश करूं लागठे. प्रस्तुत केखकास त्यांचे कांही उपदेश वाचावयास मिळाठे, त्यावरून असं चादं लागठें आहे की, ते उपदेश स्वतंत्रपणें छापून प्रसिद्ध करण्यासारखे आहेत. ह्याठिकाणी दोनच लहान उतारे घेतों.

- (१) मूर्तिपूजानी जरूर श्री छे ! ईश्वरनी ज्ञानशक्तीनो प्रकाश श्रुं आ जगतमा नथी ? सर्य रोज पूर्व दिशाशी उठीने तेनो महिमा गातां गातां नियमित काले पश्चिम दिशामा अस्त यायछे: चंद्रमा पोताना रश्मिथी जगतने रंजन करेछे. त्यारे तेनं ·साँदर्य प्रकाश पामेछे. दर जोवानी जरूर नथी, आपणा शरीरनी रचना उपरथी विचार करिये तो तेमां केवं आश्चर्य, कौशल्य जोवामां आवेछे ? संदर कठिण एक भागनो बीजा भाग साथे केवो आश्चर्यकारक संबंध ! आपणा नेत्रनी रचना जोड्ये तो तेमां केवं विचित्र कौशल्य माछम पडेछे। तेना उपर अजवाळं पडेछे, तेनी साथे जगतनी छवी ते उपर प्रगट थायछे अने आपणं रूप देखाडेछे: चक्ष जे कोमल पदार्थ तेने कोई रीते हरकत न पोंचे ते ते वास्ते ढांकवाने पांपण तथा केश पंक्ति तेना उपर राखेली छे. ज्यारे आपण निद्रा करिये त्यारे ते ढांकणां तेना उपर आवीने रक्षण करेके. ते निदानी असहाय अवस्थामां ते ईश्वरज आपणं रक्षण करेके अने पछी आपणे जाप्रत थड़ेने ज्यारे तेना प्रसादनं स्मरण करिये छिये. जेनी कृपाथी आपण शरीरने बळ भाष्युं , तेना सामा हाथ जोडीने कृतज्ञ-तापूर्वक नमस्कार करिये स्थारेज तेनी खरी उपासना थायछे. एवी रीते जगतनी प्रत्येक घटनामां इंश्वरनी ज्ञानशक्ति अने मंगलभाव प्रत्यक्ष जोवामां आवेछे. एवा इंश्वरना स्मरणने बास्ते मर्तानी श्री जरूर छे ? ज्यां ज्यां नजर करिये त्यां तेना हस्तक्षर जोवामां आवेले.
- (२) जे ठोको खरेखरा मूर्तिपूजक छे, मूर्तिउपर खरो विश्वास राखेछे, ते छोक-उपर दोव मूकवानो मारो हेतु नथी; पण मूर्तिपूजाविशे जेनी खातरी नथी, उछड़े तेने भूछ भरेखी किया गणे छे, ते छोको ज्यारे तेज मार्गमा चाछे छे त्यारे तेज छोको खरेखरा दोवने पात्र थायछे. एवा छोकने वे दोष स्पर्ध करेछे; एक तो जाणी खोईने हैं बरनी अवमानता करवी, बीछं, आपणो विश्वास एक अने चाछनुं जुटुं

तो ते कपटता तथा प्रतारणा कहेवाय. हवे कोई लोकोना मनमा व्यवा याय एम बोलवानो मारो उद्देश नथी: पण साचुं तो बोलवुं जोइये: अने सस्य प्रचार धर्म हो आ गुजरातमां मर्ति पुजानो चाल प्रसिद्ध छे. घणी वस्तत अवतारो भही आवीने उतर्या हे. ते प्रांतना एक भागमां आ प्रार्थनासमाजनो धर्म अंकरित क्यों के ज्यां बधा लोको एवा मार्गमां चाले छे ते मध्ये एक ईश्वरनी उपासना हाल प्रगट यह हो: हवे आ बीज एकदम ग्रन्क यह जाय अथवा ईश्वर प्रसादयी ते सारवान तथा फळवान वृक्ष थड़ने तेनी शाखा प्रशाखा भारत भूमिमा विस्तार पामे. ए तमारी चालउपर आधार राखे छे. आ धर्मना विचारनी तमारा मनमा असर थाय. तमार्ड कार्य पवित्र थाय त्यारेज ए धर्मंबल लोकोमा प्रसारित थाय: फक्त वे घडी आंखो मिचीने ईश्वरनी स्तुति करवाथी बस थयं एम नथी. जेवो तमारो विश्रास तेवो तेनो कार्यमां अमल थवो जोड्ये. सत्यने काया तथा मने करीने पालवं जाइये. सत्याचा प्रमदितव्यं.

अशा रीतीनं अहमदाबाद समाजानं काम चाल ठेविलें. सत्येंद्रनाथांची क्यास्याने, त्याचप्रमाणे दसरी लहान लहान पस्तके छापावयाला प्रारंभ केला. व त्यास धर्मतत्व असे नांव देण्यात आलें. निरनिराळ्या ठिकाणी नवीन समाजांची स्थापना झाली. खेडा, नडियाद, पेटलाद, सोजिद्र, बडोदें, भडोच, अंकलेश्वर, सरत इ० ठिकाणी प्रार्थनासमाजांची स्थापना झाली. ज्ञानस्था ह्या नांवाचें एक मासिक अहमदाबादच्या समाजाच्या विद्यमाने सुरू करण्यांत आले. अखेरीस ही जनी मंडळी एकामागन एक गत होऊं लागली: लालशंकरभाई नोकरीनिमिल बाहेर पडले: मोठमोठ्या अधिकाऱ्यांच्या आगमनामळें निरनिराळ्या ठिकाणी स्थापन झालेले परंत त्या त्या ठिकाणीं मूळ न घडून राहिलेले समाज अधिका-ऱ्यांच्या मार्गे नाहींसे झाले व अखेरीस सगळ्या गुजरात प्रांतासाठी धर्मप्रसार करणारा एक अहमदाबाद प्रार्थनासमाज राहिला, त्याचें संदर मंदिर आहे. थोडा बहत पैसा आहे, शिक्षित मंडळी सभासदांमध्यें आहे; परंतु एकही सभा-सद अनुष्ठानिक नाहीं, एकही विवाह आजपर्यंत मर्तिपूजेचा त्याग करून झालेला नाहीं. एकाही कुटुंबानें कोणताही विधि प्रसिद्धपणें ब्राह्म पदतीनसारें केलेला नाही. नाही म्हणाययास छपन्न वर्षांच्या कारकोदीत अहमदाबाद शहरी फक्त एकच विवाह ब्राह्मविवाहपद्धतीनें प्रार्थनामंदिरांत झाला, पण तो रा. पांड-रंग सदाशिव केळकर यांचा व तो विधि चालविष्यासाठी मुंबईहुन एका सभासं-वांस जावें लागलें. समाजानें प्रथम थोडी हारूवाल केली होती. महर्षि देवेंड- नायांच्या काळी तयार झालेळी अनुष्ठांनपदित मागवृत ती संस्कृत भाषेत प्रसिद्ध केळी होती. परंतु त्यांतील विधिसंवंधानें समाजाचें एकमत केव्हांच झाले नाहीं. समासदांनी उपासनेच्या वेळी प्रतिमापूजन केळें नाहीं म्हणजे झालें, असा जो तियम आहे त्यांनें सब विधि करण्याच्या वेळी प्रतिमापूजन करावयास कांहीं हरकत नाहीं असा राजमार्थ मोकळा केळा आहे असा सभासदांचा प्रह आहे व तेये प्रतिमापूजनावा सर्व प्रसंगी त्याग करणारे व उपासनेच्या वेळी त्याग करणारे असा को भेद आहे त्यावकन हेंच सिद्ध होत आहे. \* असो. पुण्कळ वर्षे समाजाची सेव कांगे मोठ्या आस्येने जुकतेच सर झालेळे रा. ब. रमणभाई नीठकंठ करीत आहेत. त्यांनी कमीत कमी ४० वर्षे समाजाची सेवा केळी आहे. त्यांची विद्वान् पत्नी सी. लेळी विद्यागीरी यांचें रमणभाई ह्यांस सर्व बाळविळे. त्यांची आजपयत अस्येत त्यागपूर्वक समाजाचें कार्य वाळविळे. पण आज त्या समाजाची स्थित कोणत्याही रितीनें समाधानकारक नाहीं असें मोठ्या कष्टांनें स्थानें ठागत आहे.

# मध्यभारतवर्षीय ब्राम्हसमाज-ईंदूर.

नोकरीनिमित्त मुंबईरया समाजाचे सभासद रा. रा. बाळकृष्णराव जाधक (पाटकर) हे दंदुरास गेळे असतांना रा. ब. कीतेंने, डा. गणपतिसँग, रावसाहेक श्रीनिवास राव, जज्ज, एंनजीनीअर एकनायपंत वगैरे मंडळी १८८० साली डा. कणपतिसँग ह्यांच्या येथे एकत्र होजन प्रार्थनासंगीतांनील पर्धे म्हणूं लागली व निरनिताल्या धर्मपर विषयांचर वादविवादही मधूनमधून होत असत. इतक्यांत दंदुर येथील होचे गृहस्य परधर्मांचा स्वीकार करण्याच्या वेतांत आहेत असे बाळकृष्णराव वगैरे मंडळीस कळलें. ह्या दोषांच्याही भेटो घेऊन त्यांस प्रार्थना-समाजाची माहिती सांगण्यांत आली व त्यानंतर त्यांनी आपला वेन सोडळाव दे वरील मंडळीत दाखल हाले. असा कम ग्रुमारें तीन वर्षे वालकृष्णराव यमंत्रचार कर-ष्यासाठी बाबू विवचंद्र सेन हे लाहोरहून इंदुरास आले व बाळकृष्णराव व श्रीन-ष्यासाठी बाबू विवचंद्र सेन हे लाहोरहून इंदुरास आले व बाळकृष्णराव व श्रीनि-

<sup>\*</sup> As a principle the Samaj prohibits idolatry on the part of its members in their daily worship only; implying thereby that that it may be allowed on the occasions of marriage and other coremonies.

वासराव ह्यांच्या साहाय्याने लाला भगवानदास सहाई ह्यांच्या घरी कोहीं मंड-ळीस बोलाविलें व त्या दिवशीं पहिली जाहीर ईश्वरोपासना त्यांनी चाळविली भाणि नंतर बाबू शिवचंद्र ह्यांनीं कांही व्याख्यानेंही दिली. ता. ६ मे १८८३ रोजी समाजाच्या कामास जाहीर रीतीने प्रारंभ झाला. म्हणून हाच स्थापनेचा दिवस गणला जात असे व नवीन मंदिर तयार होईपर्यंत वार्षिकोत्सवही मे महिन्यामध्येंच साजरा केला जात असे. १८८३ साली अध्यक्ष श्रीनिवासराव; उपाध्यक्ष ला य भगवान सहार्ड: सेकेटरी बाब स्यामचरण दत्त: देसरर-बाब् रसिकलाल दासः उपासक-बाळकष्णराव जाधवः सभासद-रामचंद्र गणेश मिटना-वकर: दत्ताराम पिळगांव हर: व्यंकटेश माधव; आत्मारामपंत जाधव; भवानराव; व डा. गणपतसिंगः अजी इंदर प्रार्थनासमाजाची पहिली व्यवस्थापक कमीटी नेमून समाजाचे काम सुरू झाले व पढ़ें सात आठ वर्षांनी मंदिरासाठी जागा व पैसे जमवून मंदिराच्या कामास सुरुवात होऊन १८९२ च्या एप्रिलमध्यें मंदिराचें काम वर्ण बालें व १० व्या तारखेस ह्या समाजाने मध्यभारतचर्चीय बाह्यसमाज असे नांव धारण के हैं. स्याच वेळी दीक्षित व अदीक्षित असे सभासदांचे दोन वर्ग केले. दीक्षित-म्हणजे जे कोणी सभासद होते बेळी तश्वानरोधें सर्व बाबतीत चारू-ण्याची प्रतिज्ञा घेतात ते. अदीक्षित सभासदांस अशी प्रतिज्ञा घ्यावी लागत नाहीं. मंदिर बांबरुव पासन ह्या समाजाचा उत्सव चैत्र पौर्णिमेस दर वर्षी होत असतो.

हा समाज लहान जरी आहे तरी येथें जे समासद आहेत स्वांतील बहुतेक दीक्षित आहेत. ह्या समाजाच्या विद्यमाने क्रियांची सभा, संगतसभा व साप्ता-हिक उपासना चाद आहेत. ह्या समाजाचा व मुंबह्ट्या समाजाचा सभास-हिक उपासना चाद आहेत. ह्या समाजाचा व मुंबह्ट्या समाजाचा सभास-हिक उपासना चाद आहेत. ह्या समाजाचा व मुंबह्ट्या समाजाचे सभासद होते. स्याचप्रमाणे रा. व. डॉ प्रभाकरपन, डॉ. वायुदेवराव युख्यणकर, रा. आस्मारामपंत केळकर वंगेर अंगहेच्या समाजाचे सभासद होते. स्याचप्रमाणे रा. व. डॉ प्रभाकरपन, डॉ. वायुदेवराव युख्यणकर, रा. आस्मारामपंत केळकर वंगेर मुंबह्यचा सभासद. १८९५ साळी सदाधिवराव केळकर हंतुर वेथें रहाव-व्यास गेळे व युष्कळ वर्षे ते तेथें राहित्यामुळें त्यांच्या सहावसाचा व स्याच्या व्याप्त्रमाणा वाम वेथेल लोकान दीर्थकाळ झाळा. रा. व. हा. प्रभाकरपंत मंत्रा-हिस्त हार्यों प्रभाव होरें समाजाची स्थानी किरपेक्षणण सेवा केलो व आपल्या आहंवेवर आवरणाच्या वोरें सवीस ते अध्यक्ष आदरणाय झाळे. प्रो. शांताराम अनंत देगाई हे ह्या समाजाचे पुष्कळ वर्षे हेड्रेक्ट टरी होते. हे आपल्याला शंकराचार्याचे भक्त व अध्यायी खणवीत, व शंकरा-

चार्याचा वेदान्त व बाम्हसमाजाचें तत्त्वज्ञान ह्यांत त्यांच्या दृष्टीनें कांही विरोध नन्द्रता. यांनी विवार्यि ह्या नांवाचे एक त्रैमासिक कांही वर्षे चालविलें व त्याच्या द्वारें गहन विवयांवर अनेक लहान मोठे निषंध प्रसिद्ध केले. रा. रा. व्यंकटेश माधव कर्फ देवाजीराव ह्यांसी वेदवेदांताचें चांगळें अध्ययन केलें होतें. त्यांनी आपला विवाह रा. रा. सदाधिवराव केलकर ह्यांनी वावविलेल्या मुलीशी केला. बाळकृष्णराव व आरमारामपंत जाधव, रामभाक मिटबावकर, देवाजीराव, डा. गण-पत सिंग, सदाधिवराव केलकर, डॉ. प्रभाकरपंत व प्रो. देसाई हे त्या समाजाचे खांव समजचे जात. ह्यांपैकी आता रा. रा. आरमारामपंत ह्यात अस्म ते समाजाचे अध्यक्ष आहेत व डॉ. प्रखटणकर रोकेटरी आहेत. मुंबईच्या समाजाचे अध्यक्ष जाहेत व डॉ. प्रखटणकर रोकेटरी आहेत. मुंबईच्या समाजाचे अध्यक्ष विरोत रा. रा. वशवंतराव मांबारकर हे इंदुर समाजाचे जुने समा-सद अस्म आजपर्यंत त्यांनी समाजामध्ये उपासना चालवून, व्याख्यांने देऊन प्रक्षक समाजकार्य केलें आहे. ते कांही काल समाजाचे अध्यक्षही होते.

### प्रार्थनासमाजाचें विशिष्टत्व.

The Theistic Church in Western India occupies a position of its own. Although in thoroughly fraternal relations with the Eastern Samajes, it is of indigeneous growth and of independent standing. It has never detached itself so far from the Hindu element of Brahmaism as many of the Bengali Samajes, and both in religious observances and social customs, it clings far more closely to the old models. It is more learned and less emotional in its tone, and far more cautious and less radical in its policy than the chief Samajes of Bengal. But it is doing good work in its own way and it has enlarged its operations considerably within the last few years.

Miss S. D. Collet in 1880.

हिंदुस्थानांत शिक्षणाचा प्रसार होऊन आपली स्थिति व इतर देशांची स्थिति ह्यांची तुल्ला करण्याचें, व आपले विचार व आचार ह्यांतील दोषस्थळें दिसण्याचें सामध्ये प्राप्त झाल्यानतर ज्या संस्था स्थापन झाल्या, त्यांत बंगाल्यांतील बाग्नस्तान ही संस्था लुनी अशी मानिली जाते. आमच्या इकडे अशा जाण्नीनंतर प्रथम एक गुप्तनभा, त्यानंतर परमहंस सभा व परमहंस सभेचा अवन्तार संप्रत्यानंतर कांहीं वर्षांनी प्रार्थना समाजाची १८६७ साली स्थापना झाली. त्याप्वी झांक्षमाजाचे प्रसिद्ध प्रचारक कांग्न बंद्रसेन येथे थेऊन गेले होते. त्यांनी धर्मपर विषयावर व्याख्यांनी दिली, परंतु मुबईची जनता ऐहिक मुखाच्या मार्गे विशेष प्रकार लगाएकी त्यांना दिसली व धर्मांचा आस्थेने विचार करावयास स्थानें विशेष प्रकार लगालेनी त्यांना दिसली व धर्मांचा आस्थेने विचार करावयास लेक तयार नसल्याचा कष्टमय अनुमव त्यांस आला. ते येऊन गेन्यानंतर प्रसिद्धणें सामाजिक प्रगतीचें कार्य कराणी संस्था साल्या त्यांचे पर्यवसा प्रार्थनासमाजाच्या स्थापनेत करे झाले हैं आताः

आपण जाणत आहों. आतो ब्राह्मसमाजाच्या प्रत्यक्ष नाहीं तर अप्रत्यक्ष वजना-मळें ज्या समाजानी स्थापना झाली. स्थापनेनंतर ज्याच्या विद्यमाने केशवचंद्र सेन ह्यांची ते दसऱ्यांदा येथे आले असतांना न्याख्याने झाली व उपदेशही झाले. ज्याने लोकांस \*बाह्यधर्माचे वळण लागावें म्हणन प्रतापचंद्र मुझम हारांसारख्या प्रसिद्ध प्रवारकांस येथे साहा साहा महिने ठेवन घेतलें, ज्याची धर्मतत्त्वें ब्राम्ह-समाजाच्याच वळणावर आहेत. तो प्रार्थनासमाज ब्राम्हसमाजातच सामील कां झाला नाहीं. किंवा तीनचार बेळ प्रयक्ष होऊनही. स्याने बाम्हसमाज हें नांव कां घेतलें नाही. त्याचे विशिष्ट स्वरूप कांही आहे किंवा कसे, असल्यास तें काय आहे. ह्याविषयी आजपयतचा अनभव लक्ष्यांत घेऊन ह्या शेवटल्या भागांत अल्प विवेचन करण्याचे योजिले आहे.

प्रथमतः हें लक्ष्यांत ठेविलें पाहिजे की. प्रार्थना समाजानें ज्यावेळीं बाबू प्रताप-चंद्र मझमदारांना येथे धर्मप्रचाराचे काम करण्यासाठी साहा महिने ठेवन घेता है त्याच वेळी प्रथम ही नांव बदलण्याची चळवळ सह झाली होती. त्यावेळी एकंदर जो खल झाला त्यावरून असे दिस्न आलें की. सुवईतील मंडळी ब्राम्हसमाज हैं नांव ध्यावयास अनुकूल होती. ता. ६ ज्यानुभारी १८७८ सुबोध पत्रिकेच्या अंकामध्ये पुढील उद्गार आहेत त्यावहन हैं अगरी स्पष्ट होत आहे. " The proposition that this Prarthana Samaj should change its name for that of the Bramha Samai of Western India-is under consideration......but the sense of the meeting then ascertained proved to be all but unanimous in favour of the proposition " वरंतु बाब् मजकरांस बाम्ह समाजाच्या उत्सवासाठीं कलकत्त्यास जावयाचें होतें. म्हणून स्यांस अधिक दिवस येथें राहतां येणें शक्य नव्हतें आणि जेव्हां नंतर हा प्रश्न पुढें आला त्यावेळीं नियमाप्रमाणें अनुकृत पक्षाला तीन चतुर्याश मतें न मिळा-

<sup>\*</sup> सन १८८२ साली खानेसमारीच्या वेळी धर्म ह्या सरदाराखाली इंप्रजी तत्त्वांत " Hindu " असे घालावें व मराठी तत्त्वांत " बाह्यधर्म " घालावें . असे सुचविष्यांत आलें होतें. १९१२ साली "ब्राह्मधर्म" असे धर्माच्या सदराखाली घालावें असा ठराव झाला आहे.

ल्यामुळें ही नांव बदलण्याची सुबना पसंत पहली नाहीं. × तिन्ही वेळां ह्या प्रय-स्नास यश जें आलें नाहीं त्याचें कारण मताधिक्य आहे तेंच नांव कायम ठेवावें ह्या बाजकडे होतें हैं होय. १८९२ सालीं जेव्हां दुसऱ्यांदा असा प्रयस्न झाला स्यावेळी माधवराव रानडे ह्यांनी ह्या सूचनेच्या विरुद्ध आपलें मत कळवितांना एक विस्तृत पत्र लिहिलें होतें स्थाचा सारांश पढील प्रमाणें आहे: ब्राम्हसमाज हैं नांव जनें जनें म्हणतां तर प्रार्थना समाज हैं नांबही आतां पंचवीस वर्षीचें जुनें झालें आहे. तेव्हां हें जुनें नांव सोइन बंगाल्यांत जें नांव कांही ठिकाणी आहे तें महाम घेण्याची कांडी जरूर नाडी. शिवाय बंगाल्यांत तरी ब्राम्डसमाज हैं नांब सर्वसाधारण नाहीं, आदिबाम्हसमाज, भारतवर्षीयं ब्राम्हसमाज किंवा नवविधान बाम्ह समाज व साधारण ब्राम्ह समाज असे तेथे तीन समाज आहेत व परस्प-रांमध्यें प्रेमभाव बिलकुल नाहीं, आम्ही नांव बदलावयाचें म्हणजे ह्यांपैकीं कोणत्या तरी एका समाजापैकी व्हावयाचे. तर इकडल्या समाजाने तिकडल्या भानगडीत महाम प्रख्याची कोही अवश्यकता नाही, जर कोणत्याही एका समाजास जाऊन मिळावयाचे नाहीं. व बंगालच्या तीन समाजांपैकी कोणत्याही एका समाजाची एक स्वतंत्र अगर त्या समाजावर अवलंबित अशी शाखा व्हावयाचे नाहीं, तर मग आहे त्या नांवांत फरक तरी कशाला करावयाचा ? दसरें असें की. ब्राम्हसमाज हें नांव बंगालनें 'ब्रम्ह' ह्या शब्दावरून घेतलें आहे हें उघड आहे. भातां उपनिषदांमध्यें ब्राह ह्या शब्दाचा परमेश्वर ह्या अर्थानें कचित उपयोग केला आहे. तरी साधारणपणे 'प्रस्व ' Personal God अर्थाने आपल्या प्रांतीं तो शब्द प्रचारांत नाहीं, आणखी असें कीं, ब्राम्हसमाज असे म्हटलें म्हणजे ही संस्था केवळ हिंदूंसाठी आहे. असाही अर्थबोध होतो. वस्तुतः जरी बहतेक सर्वे सभासद हिंदुसमाजांतनच यांत येत असतात व आहे आहेत. तरी इतर धर्मातील कोणी येणार नाढीत अगर आले नाढीत असेंही नाढी. असे असतां इतर धर्मातील लोकांस आंत येण्याच्या बाटा मुद्दाम बंद करण्याचीही कांहीं अद-इयकता दिसत नाही.

अशा प्रकारें नांव बदलण्याचे अनेक वेळां झालेले प्रयत्न व्यर्थ गेले आहेत

<sup>×</sup> यावेळी व डा. आंडारकर रा. ब. रानके हे ह्या सूचनेच्या विरुद्ध होते. डा. आंडारकरांनी माधवरावांना ह्या बावतीत ळिहिकेळे पत्र प्र. ११९ वर छापळे आहे तें पहार्वे.

व आतो साठ वर्षांनंतर तशा प्रकारचा प्रयत्न होण्याचा रंग दिसत नाहीं. आतौ प्रार्थना समाज कोणत्याही बाबतीत ब्राम्ह समाजाहून निराळा आहे किंवा करें. आणि जर असला तर त्याचें विशिष्टत्व कोणकोणत्या गोष्टीत आहे. त्याचा येथें बलासा करावयाचा आहे. प्रथमतः मिस कॉलेट ह्यांनी मंबईच्या समाजाचे १८८० साली जें वर्णन केलें आहे तें त्यावेळीं अगरीं बरोबर होतें एवढेंच केवळ नवहे. तर तें आजही अगदी बरोबर आहे असे म्हणावयास कांही हरकत नाहीं. ह्या बाई खरें पादानों केन्द्रोदी मंबईत आलेल्या नाहीत. तरीपण मंबईतील समा-जाच्या लोकांचें स्थानी केलेलें वर्णन इतकें वस्थ्रस्थितिनिदर्शक आहे की तें वाचून ह्या बाईच्या निरीक्षणशक्तीबहरू कीतकच बाटतें. बंगाल्यामध्यें पूर्व ज्ञास्ट ममाजाचा सभासद होणे प्रहणजे आपस्या जन्या जातीला. आप्रेष्टांना व जन्या समाजाला सकार्वे लागत असे व तेथे ब्राम्ह धर्मानयायी जन्या विचारां त्या लोका-संबंधानें बोलतांना आग्ही ब्राम्ह व ते हिंद असे म्हणत, म्हणजे 'हिंद' हा जुन्या विचारांचा समाजवाचक शब्द झाला होता. गहवर्य डा. भांडारकरांनी ह्या स्थितिसं-बंधानें आपला असा स्पष्ट अभिप्राय देऊन देविला आहे. "हिंदनींच प्रथम ही धर्मसधारणेची चळवळ सरू केली आणि सध्यां तरी ती हिंदं परतीच आहे. तेव्हां अशी वस्थुस्थित असतां आह्मी ब्राह्म आणि तह्मी हिंद असा प्रकार केल्यास साधारण जनसमहावर वजन राहणें शक्य नाहीं, अणि ह्या गोष्टीकडे लक्ष न दिल्यामुळें बंगाल्यांत असा प्रकार झालाही आहे: कांही दिवसांपूर्वी सर्वांस पूज्य अशा एका ब्राम्हण गृहस्थांचें पत्र घेऊन बंगाल्यांतील एक विद्वान गृहस्य मजकडे आले होते. त्यांनीही हेंच सांगितलें की जे साधारण लोक आहेत स्यांचे मनावर ब्राम्ड समाजाने कांडी संस्कार केलेला नाही. सामान्य समाजापायन ते अलग राहात आहेत, त्यामुळें तुझी हिंदु भाणि आझी बाझ असा विमक्तप-णाचा प्रकार झाला आहे. ब्राह्मसमाजांतील लोकांस लिस्ती लोकांसारखे अगरीं अलग असे लोक मानीत आहेत." आतां प्रार्थनासमाज स्थारन झाल्यापःसन भाजपर्यंत प्रार्थनासमाजाचा सभासद झाल्यामुळे कोणावर बहिस्कार पहल्याचे उदाहरण सांपडणें कठिण आहे. वामनराव मोडकांनी विधवाविवादाच्या कार्यात पुढाकार घेतला म्हणून त्यांस बहिष्कृत मानलें गेलें व हा बहिष्कार, त्यांनी आपला कम तसाव बाख् ठेवून, दाहा वर्षे सहन केला: पण प्रार्थनासमाजाचे ते समा-सद होते म्हणून स्यांच्यावर बहिष्कार शक्त कोणी उपसलें नाहीं. रा. व. राजदे है पांच हौद मिशनमध्यें ज्यांनी चाहा बेतला त्यांच्या बरोबर होते म्हणून

स्यांना प्रायश्चित्त घ्यांने लागले व स्यामुळे प्रार्थनासमाजाच्या ध्येयापासून स्यांची च्यति झाली. परंत ते अखेरपर्यंत प्रार्थनासमाजाचे सभासद होते: प्रार्थ-नासमाजाच्या प्रितीभोजनांत भाग घेत होते: पण त्याबहल कोणी त्यांच्या बर बहिष्कार घातला नाहीं. एवढेंच केवळ नव्हे, तर आज बंगाल्यांतही कांहींसा मंबर्डच्याच धोरणास अनुसहत ब्राह्म समाजाच्या आचाराचा ओघ वाहं लागला आहे, असे आम्हांस वाटतें. पूर्वी ब्राम्ह नसलेल्या कुटुबांतील मुलगी बाह्य कुटुंगंत येणे शक्य नव्हतें. बाह्य कुटुंगंत आपली मुलगो जाऊं देणें हा कमीपणा ज्याप्रमाणें समजला जात असे. त्याचप्रमाणें ब्राह्म गृहस्थाच्या कुटुंबांतील मुलगी अबाह्य कुटंबांमध्यें सहसा येत नसे. परंतु आज तसा प्रकार राहिलेला नाहीं, विधि बाह्य असावेत एवढा कटाक्ष आहे: परंत पूर्वी प्रत्येक विवाहाची १८७२ च्या तिसऱ्या कायदाप्रमाणे नोंद होतच असे: आज साधारण बाह्यसमाजामध्यें रजिस्टर न करितां विवाह होऊं लागले आहेत. पूर्वी एकदां बाह्य झाल्यावर आप्ताचा संबंध सटत असे: आतां जुन्या विचारांचे आप्त आपल्या बाह्य आप्तांच्या घरी येऊन राहतात व फारतर महाताऱ्या शाया आपला स्वतःचा स्वयंपाक निराळा करतात. पण ब्राह्म कटंबांमध्यें. एक घरांत त्यांस रहावयास कांही हरकत वाटत नाहीं. मुंबई समाजांत समाजाच्या मतानुमार ज्यांनी भाषापल्या कुटुंबांतील विवा-हाविधि केले. त्यां+यावर बहिष्कार पडलेले नाहींत. उलट जातीची व बाहेरची सर्व महळींची एकत्र भोजनें झालेली आम्ही आमच्या डोळ्यांनी पाहिली आहेत. यावहन असे दिसून येईल कीं, प्रार्थनासमाजानें एकदर समाजापासून अलग न होणे हें जें त्यांचें विशिष्टत्व व त्यांचें घोरण तेंच यशस्वी होत असन साधारण बाह्य समाजातील व बाहेरील कित्येक कुटंबांनी त्याच घोरणाचा स्वीकार केला आहे.

वर दर्शविलेली नांव बदलण्याची चळवळ जेन्हां एकदां जोरांत होती त्यावेळी भाषत्या समाजाने 'प्रार्थना समाज' हैं जें नांव घेतलें त्याविषयी भाषली सम-जूत काय भाहे ती रा. ब. माधवराब रानडे ह्यांनी स्पष्ट केली. ते म्हणाके "तात्त्विक रोतीनें विचार करितां प्रार्थना समाज हैं नांव घेण्याचें कारण असें भाहे की, प्रार्थना हाच्य मार्ग परमेश्यराची प्राप्ति होण्यास सुक्य आहे. बरकड जपतप, यहायाग, कमंतेत्रें, वत वैकल्यें, तीर्ययात्रा, दानधर्म, झानवि-झान, ध्यानधारणा, यमनियम या व भशाच सर्व साधनांमच्यें प्रार्थना हेंच मुख्य रहस्य भाहे. प्रार्थनेषिवाय ही सर्व साधनें स्थयें भाहेत. अशा मतांचे जे लोक आहेत त्यांच्या मताचा बोध व्हावा म्हणून हूं नांव चेतलें आहे. ह्या देशांत मुस्य चाछ असलेल्या हिंदुधर्मांत उपास्य देवत एक परमेश्वर आहे; तो आत्मस्वरूपी आहे. जीवात्म्यानें त्याची प्राप्ति करावी हेंच मुख्य श्रेय आहे ह् । मताविषयीं सर्वे सांप्रदायांचे लोकांत मेद नाहीं. भेद विशेषंकरून साधनसामग्रीत आहे; म्हणून ज्या गोष्टी- चहल भेद नाहीं त्या गोष्टी प्रधानपणें नांवावरून प्रसिद्ध व्हाव्यात हैं अवस्य नाहीं. साधनविशेषाची भिन्नता प्रकाशित ब्हावी हैं इष्ट आहे" हैं न्या. मू. रागदे ह्यांच्या हृष्टीनें जें प्रार्थनासमाजाचें विशिष्टत्व तें लक्ष्यांच आहे, लोकमतांत एक गोष्ट सिद्ध होकन जाते. तूर्ते आपला अधिकार प्रार्थना करण्याचा आहे, लोकमतांत फेरफार झाला म्हणजे कृतीचा विचार करावयाचा, हें कांहीं प्रार्थना समाज हें नांव घेण्याचें कारण नव्हे ! असी.

प्रार्थना समाजानें विशिष्टरव स्थापन करणारी आणखी एक गोष्ट आहे. ती धर्मग्रंथ व धर्मप्रचार ह्यांविषयींची दृष्टि, प्रार्थना समाज कोणताही एक प्रंथ इश्वरप्रणीत मानीत नाहीं, ब्राह्मसमाजाचे तेच मत आहे, असे अमनही प्रार्थना-समाजानें आपली परंपरा राखण्याचा जितका प्रयत्न केला आहे तितका ब्राह्मस-माजानें केलेला नाही. याची साक्ष आमचें प्रार्थना संगीत उत्तम रीतीनें देत आहे. प्रार्थना समाजाची जी धर्मतस्वें आहेत ती आवस्या धर्मग्रंथांतील बचनांच्या आधारें प्रतिपादिली असतां लोकांस ती रुचतात व पटतात. तींच तत्त्वें पटविण्यासाठी परधर्मातील बचनांचा आश्रय केल्यास तें बरें वाटत नाहीं. ब्राह्म समाजानें धापले जे साधसंत होऊन गेले. ज्यांनी भक्तिमार्गाचा प्रसार केला. त्यांच्या उदारांचा आपल्या संग्रहामध्यें समावेश केलेला नाहीं, जेथें ध्येयमित्रता आहे. तेथें जुनी वचनें घेण्यांत अर्थ नाही, परंतु ध्येयसाहस्य असतांना संतांच्या वच-नांचा मनावर अधिक परिणाम होतो. शासंबंधानें हा. भांडारकर सारख्यांचा देखील असा अनुभव आहे की " तुकोबासारख्यांचे अभंग व भगवद्गीता, आणि उपनिषदें. यांतील वचनें ह्यांच्या आधारें आह्यों उपदेश केला असतां तो यावत सर्व हिंदंस मान्य होतो आणि ते माना डोलावतात आणि असले उपदेश बारेबार ऐकण्याची इच्छा त्यांस होते. " तेव्हां हें एक प्रार्थना समाजाचें विशिष्टत्व आहे. इसरें असें आहे कीं, कोणताही धर्मप्रंय ईश्वरप्रणीत नाहीं असे मानिलें तरी सदो समाजाचे धर्मपुस्तक कोणते असा प्रश्न आपणापुढे आला असता "त्याचे उत्तर "सर्व धर्मपुस्तकें समाजाचें धर्मपुस्तक होय' असे बावें" असे डा. मांडारक-रांचें मत आहे. "म्हणजे निरनिराळ्या धर्मपस्तकांत ज्या ठिकाणी विरोध येईल

तितका अंश समाजास प्राह्म नाहीं. त्यांतील दैवी अंश व घमेरहस्य सर्वे प्रकारें प्राह्म आहे. " अशी जरी आमची दृष्टि उदार आहे "तरी परमेश्वरानें धर्माचें तत्त्व मनव्याच्या अंतःकरणांत ठेविलें आहे," असा प्रार्थनासमाजा-चा मुख्य कटाक्ष आहे. "तथापि ही जी अंतःकरण्याची धर्मवृत्ति तिचा उल्हास भापल्या भरतखंडांतच उत्क्रष्ट रूपाने झाला आहे. म्हणून ह्या देशांत संस्कृत आणि प्राकृत भाषांत जे प्रंथ निर्माण झाले त्यांचे अवलोन करून त्यांत देश-परत्वें आणि कालपरत्वें जो विशेष अथवा विलक्षण अंश मिश्रित झाला आहे तो गाळन सामान्य, सर्व मनुष्यांच्या अंतःकरणास अमिमत होणारा असा जो अंश तो एकीकडे करून त्याचें अवलंबन करावें " हैं प्रार्थना-समाजाचें धोरण आहे. ह्या दृष्टीनें पहातां "समाजास वेद मान्य, वेदांत म्हणजे उपनिषद मान्य, स्मृति मान्य, पराणे मान्य, गीता परम मान्य, बौद्धांचे प्रथ मान्य, जैनांचे ग्रंथ मान्य, प्राकृत ग्रंथ मान्य, इतकेंच की खोट्या समज़ती गाळन मान्य'' इतका आपत्या धर्मप्रंथांशी संबंध राखण्याचा ब्राह्मसमाजाने प्रयतन केलेला नाहीं, "असत्यहर मसिका विवेकाग्रीच्यायोगें जाळन टाकन जें सुवर्णहर सत्य वेदांमध्ये, स्मृतीमध्ये, पुराणांमध्ये आणि प्राकृतमंथांमध्ये परिपूर्णरूपाने आहे त्याचें रहनिधेनें, कशाचीही भीति न बाळगतां प्रहण करणें हेंच विवेकी प्रवर्णस योग्य आणि यांतच आपलें कल्याण आहे" ही गोष्ट डा. भांडारकरांनी दाखवून दिलेली आहे. तशी बाह्यसमाजाच्या पुढाऱ्यांनी दिलेली नाहीं. हें सर्व व्यक्तिमा-ब्राच्या विश्वासासंबंधाने झालें. परंत प्रार्थनासमाजाचा धर्म केवळ व्यक्तीपरता नाहीं. केवळ व्यक्तीनें तो प्रचारांत आणिल्यानें त्याचें कार्य होत नाहीं. म्हणजे असें की, एखाद्या मोठ्या कटंबामध्यें प्रार्थनासमाजाचा सभासद केवळ एक पुरुष असल्याने भागत नाही. व्यक्तिगत साधन तो फारतर करूं शकेल: परंत तें सर्व मोठें कुटंब समविचारी असलें. आध्यात्मिक जीवनाचें ध्येय सर्वाचें सारखें असलें म्हणजे प्रत्येकास साधनकमामध्ये परस्परांचे अत्यंत साहाय्य होते असा साधकांचा अनुभव आहे. संसारांतील सर्व व्यवहाराच्या द्वारे साधनकम सावणें ही जी बाह्यधर्माची विशेष गोष्ट ती सर्वाची अनुकृतता असल्याने सहज साध्य होते. अर्थात आपापल्या कटंबामध्यें आपल्या ध्येयांची जाणीव जी उत्पन्न ब्हावयाची ती आपल्याला निकट बाटणाऱ्या प्रयांच्या द्वारें. कारण " परमेश्वर सर्वास सस्य निवेदन करीत आहे. त्याच्या येथें मुसलमान, जिस्ती, हिंदु हा भेद नाहीं. तो आपणा सर्वांचा पिता" हेंच ध्येय आपल्या कटंबांतील सर्वे व्यक्तींपढें जरी ठेबिलें, तरी तें निकट वाटणाऱ्या प्रंयांवाही अधिक परिवय होकन साध्य कहन चेष्णाकडे साइजिक अधिक कल असतो. त्यावप्रमाणें सर्व धर्मांशी प्रार्थनासमा-जावा जरी आद्रावा संबंध आहे, तरी धर्मांवा प्रवार करितांना आपल्याला निकट वाटणारे जे धर्मप्रंथ त्यांच्याद्वारें धर्मांवा प्रवार करणें हृष्ट आहे ही जी समाजावी दृष्टि आहे तोही समाजावें विशिष्टत्व स्थापित करते. "प्रत्येक धर्मांत विकसित तर्श्वें आहेत. उपनिषदें, भगवद्गीता ह्यांत जितक्या प्रमाणानें ही विकसित तर्श्वें आहेत. उपनिषदें, भगवद्गीता ह्यांत जितक्या प्रमाणानें ही विकसित तर्श्वें आहेत तितक्या मानानें ते प्रंय समाजास मान्य आहेत. आपण सर्व धर्मांतील विकसित तर्श्वांचा आद्र करावयास जरी नित्य सिद्ध असलें पाहिले, तरी आपला धर्मप्रवार जो आहे तो एतहेशीय प्रंथांच्या आधारें विशेषेकहन करावयावा" हा आमच्या धोरणांतील विशेष आहे व ह्यांतव समाजाच्या धर्मप्रचाराच्या धोरणांचे विशिष्टत्व आहे.

प्रार्थना समाजाचे विशिष्ट्रत भागसी एका गोष्टीने स्थापित झालेले आहे. तिचा येथें उक्केस केला पाढिजे. बंगाल्यामध्यें चैतन्यानें भक्तिमार्गाची ध्वजा रोविली. भक्तिमार्गाचा प्रसार त्याने केलाः कर्मकांडावरील विश्वास त्याच्या चळवळीने डळ-मळीत झ ला. परंत त्याच्या नंतर एकीकडे स्याचा बध्य पंथ जरी प्रचारांत होता तरी हळुहळू तो खालावाला. व इतरत्र अतिशय गोंधळ माजला: धर्माच्या नांवा-वर भनाचार व दुगचार ह्यांचें रान माजलें: नीतिबंधनें नाहींशी झालीं: शाक्तपं-शाचा फार जोराने प्रसार झाला: अगदी जन्या वळगामध्ये अनेक भयंकर व्यस-नोंचा बाजार वसला: अशा वेळी बंगाल्यांत ब्राग्डसमा ज स्थापन झाल्यामळे स्यालाही उप्र स्वरूपच धारण करावें छागछें. एकतर महाराष्ट्रप्रवाणें साधु संताचा तेथे सकाळ नव्हता. चेतन्याच्या वैष्णव पंथांतडी सर्व विध कलापांचा इतका गोंधळ उडाला होता की. पूर्वीचें त्याचें स्वरूप लोपूनच गेलें होतें. त्यामुळें बाम्ह समा-जाला बंगालच्या साधुसंतांच्या कृतींचा लाभ घेतां आला नाहीं, परंत महाराष्ट्राचें तसें नव्हतें हें न्या. मू. रानडे ह्यांनी भागवतधर्मावरील आपल्या व्याख्यानांत. त्याच प्रमाणे Rise of the Maratha Power ह्या प्रस्तकांतील संतांच्या कामगिरीवरील भागीत व Hindu Protestantism ह्या आपल्या व्यास्था. बांत फार चांगल्या रीतीनें दाखबिलें आहे. सतराज्या अठराज्या शतकांमध्यें महा-राष्ट्रामध्यें जी संतमालिका उदयास आठी तिनें प्रार्थना समाजाना मार्ग प्रकळ बुळम केला. देवाच्या सामिष्याच्या मार्गामध्ये पूर्वी पुष्ठळ अह वणी होत्या. ज्ञान-मार्ग साध्या भोळ्या लोकांना जणंकाय बंद झालेला होता. कमैकांबाचा पसारा:

इतका वाढरा होता की, तो उचरुणें छंगच्या छुल्या माणसीस शक्य नव्हर्ते. संतानी संस्कृत भाषेचें वर्चस्व कमी केलें.\* संस्कृत तेवदी देवभाषा तर मराठी कोठून आली असा प्रश्न एकनायांनी करून भाळ्या भोळ्या लंगच्या छुल्या लोकां-साठी भक्तिमाग्री मोकळा करून दिलाः—

जो श्रुतिस्मृति नेणता । भार्षे भजे भगवत्पथा ।
त्यासि विधिनिषेध बाधकता । स्वर्मीही सर्वदा प्रमाद न घडे ॥
श्रुतिस्मृति दोन्ही डोळे । तेयेविण जे अंधळे ।
तेही हरिभजनी धांवतां भावबळें। पडेना आडखुळे सप्रेमयोगें॥
ऐसे आर्चाग्तां भागवत धर्म । बाधूं न शके कदा कर्म ।
कर्मासि ज्याची आज्ञा नेम । तो पुरुषोत्तम भजनामाजी ॥
एवं भागवतधर्में जे सेवक । स्वधर्म कर्म त्यांचे रंक ।
तें राहों न शके त्या सन्मुख । मा केवि बाधक हों शकेछ

ह्या संतांनीं कर्मकां डावरही शह्य घरछे. "ज्यासी भगवद्भ नर्नीविश्वास् । विधिनिष्ण त्याचा दास् । देवोनि निज भजन विलास् । स्वयं जगिववास् सुवावे" असे त्यांनी आश्वासन दिलें. संतांनी केलेली तिसरी कामिगी म्हणजे योगाविरद्ध त्यांनी केलेली प्रचंड चळवळ. योगाच्या द्वारें कांही विशिष्ट प्रकारचें सामध्ये प्राप्त होतें असं जरी घटकाभर कबूल केलें तरी क्यांचीच्या आशामध्यांचें संपादन करण्याकडे आणव्या लोकांचा जो विशेष कल नाहीं त्यांचें कारण तरी हेंच आहे. त्याचप्रमाणें कोणाही संतानें आपत्याला अशा प्रकारचें सामध्ये प्राप्त झालें आहे अशी बढाई केलाही सारलेली नाहीं. जातिभेद संतांची नाहींसा केला नाहीं. परेतु वरच्या जातीचें वर्चस्व कमी केलें. संतांची जातवारी पाहिली तर ब्राह्मण म्हणून जे श्रेष्ठ मानलेले त्यापास्स अगदी नीच मानलेल्या जातीत संत निर्माण झाले आणि याति संतासी असेना ह्या बचनानुसारें भजनाच्या आखाड्यांत, तीर्याच्या क्षेत्री, देवाच्या वरणापाशीं जातगीत बाजूस ठेवून संत एकजीव झाले. त्याचप्रमाणें

<sup>\*</sup> These men protested against the supremacy of the old Sanskrit Language as a vehicle of learning and they enriched each in his own way, the stock of their Vernacular treasures.

नानक, कनीर खेरीज कहन जरी सर्व संत मूर्तिपूजक होते तरी ते अनेक देवतांचे पूजक नन्हते ( The saints were practically worshippers of one God and their attempts not to admit a multiplicity of rival gods was heroic). संतांची दुसरी कामगिरी म्हणजे परमेश्वर प्रेमस्य प्रेमस्य आहे, तो आपला सखा आहे, तो आपली माळली आहे. कृपाळू जननी आहे हैं 'प्रेमसूज्योरी। जातो जिकडे नेतो हरी॥" ' तुका म्हणे तूं. गा कृपावंत भारी। ऐसे मज हरि कळों आलें' इ. वचनांच्या द्वारें महाराष्ट्राला त्यांची पटवून दिलें. ह्या संतांच्या कामगिरीचें थोडक्यांत गुरुवयं डा. भांडरकरांनी फार संदर विवेचन केलें आहे:—

Then arose the sadhus or the pious men of the medieval period who protested against this artificial religion, reasserted the doctrine of Bhakti with vigour and inculcated purity of heart and the last sadhu in this part of the country was our own Tukaram of Dehu. What the mission of these men was generally may best be seen from an abhanga of Tukaram:\*—

आम्हीं वैकुंठवासी। आलों याचि कारणासी। बोलिले जे ऋषी। साच भावें वर्ताया॥ १॥ झाडूं संतांचे मारग। आडरानें भरलें जग। उच्छिष्टाचा भाग। दोष उरला तो सेवूं॥ २॥ अर्थ लोपलीं पुराणें। नाश केला शब्दक्षानें विषयलोभी मन। साधन हें बुडविलें॥ ३॥ पिटूं भकीचा डांगोण। किलकालासी दरारा। तुका म्हणे करा। जयजयकार आनंद॥ ४॥

आणि प्रार्थन'समाजही कमी अधिक प्रमाणार्ने, आजच्या कालमानास अचु-सरून हॅच कार्य करण्यासाठी अवतरलेला नाहीं काय ? आज ऋषिप्रणीत " अपाणि-पादो जवनोप्रहीता 'ृइ० वर्णनात्मक परमेश्वर मार्गे पहुन प्रतिमापूजनाचा मार्ग

<sup>\*</sup> Basis Theism-1883.

बादविवादासाठीं तरी सरसहा अमलांत आहे: कर्मकांडाचें बंड अवाप आहेच. साधसंतांनी भक्तिमार्ग चोखाळलाः अंतःकरणाच्या पावित्र्यावर जोर दिलाः परंत साधनमार्गामध्ये निषेशपरही कांही भाग आहे तो त्यांच्या कार्याच्या क्षेत्रांत आला नाहीं हैं जें साधसंतांच्या क्षेत्रामध्यें न आहेलें कार्य तें करावयाचें हैं प्रार्थना समाजानं विशिष्टत्व आहे. वरील व्याख्यानीत डा. भांडारकर म्हणतातः--

Though the medieval sadhus taught a purer form of faith, they did not as a general rule set their face against the popular beliefs and modes of worship with sufficient firmness and decision. This appears to me to be the principal reason why their mission was not completely successful. Let us therefore while endeavouring to realize their humility and single hearted devotion, attempt to supply this defect.

सारांश. वरील कार्ये नम्रपणें भक्तिभावानें करीत असतांना प्रार्थना समाज ज्या अनुभवसिद्ध गोष्टा मागील अनुभवावरून आपल्या पूर्वे ठेवण्याचा प्रयत्न करितो त्या (१) वदांतील ऋचा आन्दास हैं सांगत आहेत की परमेश्वर परमास्मा ह्या त्याच्या विश्वांत व मनुष्याच्या अंतःकरणांत वसत आहे तेथे त्याची पूजा करावी ( २ ) कर्मकांडांचा ज्या वेळी पसारा माजला होता व ज्यामुळे धर्माचे शद स्वरूप लोपलें त्यापासनही आम्ही असें शिकलें पाहिने की, आध्यात्मिक पूजाअचा यांचा त्याग करून चालावयाचें नाही. (३) बौद्ध धर्माचा विजय आम्हांला है शिकवात आहे की धर्म हा पिढीजाद धंदा नाहीं व त्याचप्रमाणें उच नितितत्त्वें व त्या तत्त्वांतुसारें वर्तन असल्यावांचन सर्व व्यर्थ आहे: (४) बौद्धधर्माच्या व्हासापासूनही आन्हांस हैं शिकावयाचे आहे की. नोतीची केवळ उच तत्त्वें असन भागन नाही. नीतीच्या उच तत्त्वांच्यादारें अंतःहरणाचें समा-भान होत नाही त्याला त्यापक्षां उच बाताबरणामध्ये जावे असे बाटते. ( ५ ) उपनिषदांच्याद्वारे आपल्याला है शिकावयाचे आहे की अंतःकरणाच्या शुद्धीच्या-द्वारें त्याचप्रमाणे ध्यानमनन खांच्याद्वारेंच परमेश्वरप्राप्ति शक्य आहे. (६) अगबद्गीता व भक्तिमान आम्हांला सांगत आहे की, मनुष्य कवळ आपस्या प्रयस्नाने भापले तारण करू शकत नाही. परमेश्वर त्याचा पिता, माता, बंधु सुहृत आहे. त्याला

# ३१९ प्रार्थनासमाजाचे विशिष्टत्व.

शरण जाणं, त्याच्या गौरवासाठी आपण जगणं, त्याला प्रिय अशी कार्यें करणं, फलाशा सोहन कार्यें करणं व त्याची इच्छा प्रमाण असे केवळ न म्हणतां, त्याची इच्छा तीच आपली इच्छा असे आपल्या वर्तनानें दाखिवेणें, आपणा स्वतःस त्याच्या चरणों अपण करणें हेंच आपणास उचित आहे. मागील अनुभव आम्हांस हें सर्व शिकवीत आहे तें सर्व लक्षांत ठेवावयाचें व परमेश्वराच्या कृषेनें जें नवेंनवें झान उपलब्ध होत आहे तेंही संप्रदीत कहन, भावपूर्वक निव्यानें कार्याला लगणें हेंच आपलें कर्तव्य आहे असे प्रार्थना समाजाचे पुढारी मानीत आले आहेत आणि ह्यांत्व प्रार्थना समाजाचें विश्विष्टत्व आहे.

# चरित्रात्मक लेखः

# (१) डॉ. आत्माराम पांडुरंग.

## 

जब आया तू जगतमें जग हंसे तू रोय ॥ करनी ऐसा छीजिये तू हंस जग रोय ॥-कबीर.

आपला नेहमींचा अनुभव असा आहे की. कुढंबांत ज्या वैळी एखाया मुखाचा जन्म होतो, त्या वेळी सर्व कुटंब आनंदांत असतें. प्रथमच मूल झाकेलें असलें तर कोणी साखर बांटतो. कोणी पैढे बांटतो. कोणी बाजंत्री लावितो: सारांश. अज्ञा वेळी आनंदप्रदर्शनार्थं लहानमोठी आनंदप्रदर्शक कृत्ये करण्याचा प्रधात सर्वत्र आहे. जें बालक पढ़ें कदाचित आपलें ज्ञान, विद्वत्ता, धूर्तता, नम्रता व सरण इत्यादि गुणांनी सर्व जगास प्रिय होणार. किंवा ज्याचा अंत जन्म झाल्या-नंतर लागलाच थोड्या दिवसांनी ब्हावयाचा, किंवा जें पढें अत्यंत दर्ब्यसनी निपजन आपणास, आपल्या मातापितरांस व आपल्या कुटंगांतील सर्व लहान-मोठ्या माणसांस कमीवणा आणणार, अशा त्या बालकास आपल्या जनमाप्रीत्यर्थ धरांत चाललेला आनंदोत्सव मुळींच कळत नसतो व तें वरील दोहऱ्यांत सांगि-तल्याप्रमाणे रहत असतें. कालांतरानें, मध्यंतरींच अंत न झाला तर, तें मोठें होऊन प्रौढ वयात येतें व वर दशविल्याप्रमाणें त्याचा आयुष्यक्रम, ज्याप्रमाणें परिस्थिति असेल त्याप्रमाणें राहन. एके दिवशीं त्यास ह्या जगाची यात्रा संपवाबी खागते. या गत झालेल्या प्राप्याचा आयुष्यकम कितीही बाईट असला, तरी त्याच्या जनमानमा वेळी ज्यांनी आनंदप्रदर्शक करने केली ते जर जीवमान असले तर ते. नसल्यास त्याचे इतर अ.भ इष्ट बंध वगैरे सर्व कटंबांतील माणसे त्याच्या वियोगाबहरू दःख करोत असतात. हदन करीत असतात. व कोणी तर सारखा आकोश करीत असतात. असा अनुभव आपणांस प्रत्यहीं येत आहे. कमी अधिक प्रमाणानें ही स्थिति आपस्थापढें वारंबार येत असते. परंत साधवर्य कबीर यांनी बरील होइ-यांत ज्या स्थितीची महती गाइली आहे ती स्थिति ही नरहे. मनुष्य प्राण्याने महाम प्राप्तव्य द्वाणन त्यांनी जी स्थित सुचविठी आहे ती ही की. क्याचा अंत आतां समीप आला आहे तो त्या वेळीं ' हंसत ' असला पाहिजे. ही विशेष स्थित प्राप्त न झाली तर स्याच्या जिण्याचे सार्थक झाले नाहीं असे ते व्यक्ति करीत आहेत. ज्याने समज् उमजे खागल्यापासन आपका वर्षनकम

अस्यंत शुद्ध असा ठेविळा, पापाचरण हें ज्यास कघी माहित नाहीं, स्वक्तैच्यांत जो अहर्निश दक्ष, परोपकाराकडे ज्याचा सबै कल, मानापमानाविषयीं जो अगदीं निष्काळजी, ज्याचा सबैभाव अति नम्न, जो धर्मशीळ, पापभील, आपल्या दोषां-विषयीं जो नेहमीं सावध असा जो कोणी थोर पुरुष असेळ त्याची परलोकगम-नास नेहमीं तयारी असावयाची. आपळा परलोकी जाण्याचा काळ समीप येत वाळळा आहे, म्हणून मात्र तो ईशचरणीं ठीन असावयाचा असा प्रकार व्हाव-याचा नाहीं. दुराचरणभय व सदावरणप्रीति हीं त्याचे ठायीं इतकीं विंचून गेळेळीं असावयाची कीं, त्याचें नित्याचें अपाचरण ईश्वरास मिळनच असावयाचीं. अंतकाळीं क्षणिक व्ययमुळे अशा थोर पुरुषांची शारीरिक स्थिति कोणत्याही रीतींची असळी तरी त्यांनी आपळा प्राण 'हंसतच' सोडळा असे म्हणावयास कांहीं हरकत नाहीं. आणि अंतसमयीं, तं हंसत असळा पाहिजेस, व सर्व जग तुश्या वियोगजन्य दुःखामुळे विषणींत असळे पाहिजे, असे जें साधु कबीर यांनी सुचविळे आहे, त्याचा तरी अयं असाव आहे.

वरील प्रकारच्या अरथंत थोर, सन्माननीय, सात्विक, व शुद्धावरणी पुरुषांत मोडणारे जे डा. आत्माराम पाडुरंग त्यांचें अल्प जीवनचरित्र येथें देत आहों.

डा. आत्माराम इयात असतां कोहीं वर्तमानपत्रांच्या रिपोर्टरांनीं व कोहीं वरित्रलेखकांनी त्यांस त्यांच्या चरित्राविषयीं माहिती सांगण्याविषयीं विनंति केली. परंतु अशा तन्हेची विनंति करणारांस ते नेहमीं झणत असत कीं, "माझें चरित्र लिहिण्यासारखें असे मीं काय केलें आहे ! माझ्या हातून विशेष कोहीं झालें आहे असे मला मुळींच वाटत नाहीं. माझें कर्तव्यकमें मजकडून चांगल्या रीतींनें होत आलें आहे, किंवा होत आहे, अशी साक्ष माझें मन देत नाहीं. मग अशा स्थितींत तुझी माझें चरित्र लिहून त्यापासून जगास काय बोध होणार ?"

अशा रीतीचे उद्गार काहून त्यांनी आपरुं चरित्र, किंवा चरित्रांतील कोहीं भाक प्रसिद्ध करणारांची जिह्नासा अनेक प्रसंगी तृप्त केठी नाहीं. परंतु त्यांच्या मृत्यूपूर्वी छुमारें साहा महिने त्यांचें चरित्र जाणण्याविषयीं आहीं आपळी उस्कटेच्छा प्रगट केठी. किती तरी दिवस त्यांचीं आपल्या ठराविक उत्तरांनें आमची समजूत करण्याचा प्रयत्न केठा. पण आमचा व आमच्या मित्रांचा अत्याग्रह पाहून, त्यांनी आपल्या चरित्राविषयीं आहांस बरीच माहिती दिठी. त्यांनी दिकेल्या माहितीच्या आधारांनेंच पुढील चरित्र लिहिन्छें आहे,



डॉ. आत्माराम पांडुरंग

जा. आत्माराम यांचा जन्म सन १८२३ साली. ता० २३ डिसेंबर रोजी. मंबईतच झाला. ह्यांचे वडील हे अखदी जुन्या पद्धतीचे असत. व ते साधारण गरिबीत असत. तशांतन कटंबांत वरींच मुठेंबाळें असली ह्मणजे गरिबीनें काळ कंठणाऱ्या कुटुंबास बऱ्याच हाल अपेष्टा काढाव्या लागत असतात. ह्यांच्या आईस एकंदर १५ मुळें झाली. पैकी मोठी फक्त पांच झाली. टाटोबा पांडरंग सर्वात वडील. यांचे वडिलांचें नांव पांडरंग यदावंत. हे जमहोहजी बाहर्लीबाला यांचे पेढीवर नोकरीस होते. व तेथे त्यांस दरमहा १०० हपये मिळत असत. आत्माराम दादांच्या मातशी सौ॰ यज्ञीदाबाई ह्या शेवटच्या मुलाच्या वेळी वारल्या. त्या वेळी डा. आत्माराम १२ वर्षांचे होते. शंभर वर्षापर्शे सरकारी शाळा नसतच असे म्हणावयास कांडी हरकत नाहीं. त्यावेळी मराठी लिहितां वाचतां येणारांचासुद्धां सरकार दरवारांत मोठा मान राखण्यांत येत असे. मग थोडें ट फ इंग्रजी जाणणाराची तर गोष्टच बोला-वयास नको. आत्मारामदादा म्हणत असत कीं. इंप्रेजी सही व थोडें बहत कसें बसें लिहितां बाचतां येणाऱ्या लोकांना सरकारानें पालख्यांतन बसवन नेत असलेलें भी पाहिलें आहे ! असो. आत्मारामदादा ह्यांचा मराठी अभ्यास तात्या पंतीजी वर्गातल्या एका शिक्षकाच्या शाळेंत झाला. त्या वेळी धळीवरील पाट्यांवर शिकवीत असत. हे तास्या पंतीजी. त्यांच्या वर्गातील इतर सर्व पंती-जीप्रमाणें, मोठे कडक असत. ह्यांचा मुलांवर दरारा फार असे. ह्या शाळेंत आत्मारामांचे शिक्षण पूर्ण झाल्यावर सोसायटीच्या शाळेत इंग्रेजी शिकाव-यास ते गेले. येथे त्यांचा तिसऱ्या नॉरमल स्कालरशिपपर्यंत अभ्यास झाला. तेथें शिकत असतां हल्लीच्या लोकांस जरा मजेदार बाटणारा एक प्रकार घडला तो असाः-सर्य स्थिर आहे, पृथ्वी व चंद्र भ्रमण करीत आहेत. ह्या गोष्टी आतां अगदी लहानांच्यासदां तोंडी झाल्या आहेत. इंग्रेजी शाळेंत जाणाऱ्या **छहान मुखांना जरी ह्या माहितीपासून विशेषसा बोध होत नसला तरी** त्यांना ह्या माहितीत असंभाव्य किंवा विरुक्षण असे कांही आहे असे वाटत नसतें. परंत तरण आत्मारामांच्या वेळची स्थिति निराळी होती. इंग्रजी शिक-वीत असतो त्यांच्या शिक्षकानें वर्गातील सर्व मलांस ही माहिती सांगितली व रंया वेळी त्याला त्या शाळेंत जी साधनें उपलब्ध होती, त्यांच्या साह्यानें साधार-णपणें त्यानें त्यांची खातरीही करून दिली. अर्थात् मुलांना हा मोठा चमतकार बाटला. जण् काय आपल्या समोर नवीनच सृष्टि आहे असे स्यांना बाटं

लागलें. व शिक्षकांनी आपणास मोटी महत्वाची माहिती दिली **हाण्**न जो तो विद्यार्थी आपला नवीन शोध खालच्या किंवा वरच्या इयतें-तील विद्यार्थ्यास सांग्रं लागला. ह्याच शाळेंत मराठी घडे चालले असतांना तुरुण आत्मारामानं आपल्या समोर मोठें थोरले पागोटें चढवन गुडध्यास उपरणें गुंडाळून वसलेल्या जुन्या पद्धतीच्या शिक्षकास आपला नवीन शोध सहज बोलतां बोलतां सांगण्याचा विचार केला व संधि साधून म्हणाला, " मास्तर, आपली ही पृथ्वी फिरन म्हणतात. आणि ती नारिंगासारखी वाटोळी आहे असे आमचे इंग्रजी मास्तर सांगत होते तें खरें कायहो ?" हें ऐकतांच त्या शिक्षकास फार गग आला. व जणुंकाय ह्या नवीन विचाराच्या योगें मुर्छे भ्रष्ट होतील, असा विचार मनीत आल्यामुळेच तो आपल्या त्या रागाच्या आवेशांत म्हणाला. "पृथ्वी तर कांहीं अद्याप फिहं लागली नाहीं, ती आहे तेथेंच आहे. व ती नेहमीं तेथेंच राहणार: मात्र तद्यां सर्वाची आणि इंग्रजी मास्तरांची सुद्धां डोकी आतां फिर्ह लागली आहेत।" सर्व वर्गात ह्या वेळी मोठा हंशा पिकला है सांगावयास नकीच! ह्या प्रसंगाची डा. आत्माराम ह्यांस वारंवार आठवण होत असे व ज्या वेळी अशा तन्हेरया गोष्टी निधत त्या वेळीं ते आपल्या त्या शिक्षकाची गोष्ट नेहमीं मांगावयाचे

ह्या शार्ठेत ह्यांचा अभ्यास फारच चांगला असे. शार्ठेत असतां ह्यांचा गणित विषय हा फार आवडीचा असे व कथीं कथीं तर हे स्वप्नांतही कठीण कठीण उदाहरणें सोडवीत असत। शार्ठेत असतां यांचे शिक्षण प्रो. अंडरसन व हार्केनेस ह्यांच्या देखरेखीखाली झालें. प्रो. अंडरसन हे मोठे धार्मिक असलयामुळें त्या वेळीं तकण आत्मारामाच्या हृदयंत धर्मांचे बीजारोपण झालें. हें बीज अधिकाधिक श्रार्देगत होण्यास चौपाटीवरील त्यां वेळीं चाल असलेल हें. नेसाबिट यांचा धर्मवर्ग कारण झालें. त्यांचे वडील राग कांची स्वांस स्कृतिं व्हाव-यास आणखी एक कारण झालें. त्यांचे बडील रोज कांहीं तरी पुराण सांगत असत. हिरिद्यायांतील करणं झालें. त्यांचे बडील रोज कांहीं तरी पुराण सांगत असत. वहरिद्यायांती एक खरां दुसरे त्यांचे पुढें वांहीं नाहीत असें त्यांची सोगावें. त्याचप्रमाणें रामविजय लाविज असतां रामाधंवंधांनेंही त्यांनी तसेंच सोगावें. हें तकण आत्मारामाच्या तीलण अत्यांच पुढीस विलक्षण वाटावें. त्याच्या मनते असा विचार यावयाचा कीं, एका प्रंचांत एका विश्वष्ट देवतेचें महत्व गातेवेळी दुसऱ्या देवतांस कमीपणा आणावयाचा व त्या कमीपणा आलेल्या देवतांसंचांनें वर्णनाचा प्रवंग आल्यास पूर्वीच्या सर्व-

गुणमंहित देवता निस्तेज ब्हावयाच्या, हैं चमत्कारिक होय. आणि असा विवार मनोत आळा म्हणजे त्यांनी ह्या संबंधाच्या आपल्या सर्व शंका विडलांस विवार राज्या. पण, त्यांनी कांही तरी उत्तरें देऊन, चिरंजियाचे समाधान करण्याचा प्रयस्त करावा. अर्थात् तसल्या उत्तरांमुळें त्यांचें समाधान न झाल्यामुळें ते दिवसं दिवस धर्मासंबंधानें साइजिकरणें जास्त जास्त विचार कर्ड लागले.

हा, आस्माराम बांचें प्रो ऑडरस्स सारक्या धर्मजील शिक्षकाच्या हाता-खाली शिक्षणे. रे. नेस्रबिट्रच्या धर्मवर्गात जाणे व घरी पुराणे वगैरेंचे वाचन होत असतां विडलांपानीं त्यांनीं निरनिराळ्या शंका काढणें. ह्या गोष्टीपासन आपणांस एक दोन महत्वाचे धडे घेतां येण्यासारखे आहेत. लहानपणी आमच्या मुलांस धर्मशिक्षण नसल्यामळेंच पढें तरुण वयांत त्यांच्यांत पर्ण धर्मीदासिन्य दिसन येतें. मिशनरों स्या शाळेंत मिळत असणारें शिक्षण एकतर्फी असतें ही गोष्ट खरी आहे व तीव बुद्धीच्या विद्यार्थीस कोणत्याच धर्माचें शिक्षण नसल्यास त्याचा आपल्या जिलकाच्या धर्माकडे ओढा लागण्याचा संभव आहे. हेंही खोटें नन्हें, पण, मिशनरी शाळांत मलांस शिक्षण मिळत असतां त्यांस त्यांची आईबापें स्वधर्माविषयों थोडी माहिती करून देत जातील, तर त्यामळें त्यांस गंभीर विष-यांवर विचार करण्याची संवय लहानपणींच लागून त्यांची विवेचकशक्ति वृद्धिंगत होण्याचा संभव नाहीं काय ? पण, हे विचार आमच्या हो झ्यांत खेळत नाहीत. आणि असे विचार जरी मनांत आले तरी त्यापढें आमची मजल जात नाहीं. सरकारी किंवा खासगी शाळांत धर्मशिक्षण मिळत नाहीं म्हणून प्रसंगविशेषीं सरकारास किंवा खासगी शाळा काढणारांस दोष देणारांच्या घरची स्थिति पाहिली तरी विचारापलीकडे त्यांची मंजल गेली आहे असे कोणास आढळन यावयाचें नाडीं. शाळेंत धर्मशिक्षण नाडीं. घरींही तीच स्थिति. ज्यांच्या संगतींत मुलें राहणार त्यांनाही धर्मशिक्षणाचा गंध नाहीं अशा स्थितीतील मुले तरण वयांत धर्माविषयी उदासीन झाली तर त्यांत आश्चर्य तें काय है असो.

हा. आरमाराम यांचा घाळेंतील अभ्यासकम पूर्ण झाल्यावर तेथेंच त्यांस धिक्षकाची जागा मिळत होती; परंतु त्यांच वेळी म्हणजे सन १८४५ साली क्रेंट मेडिकल कॉलेज प्रथमच उघडण्यांत आल्यामुळें त्यांनी ही नोकरी नाका-रखी व तेथें हे वैद्यकीचा घंदा धिकावयास गेले. कॉलेजांत असतां त्यांस फुकट धिक्षण मिळ्न दरमहा सात रुपयांची स्कालरियरही मिळत असे; व पुढें स्मीच हरमहा सात रुपयांची स्कालरियरही मिळत असे; व पुढें स्मीच हरमहा २५ रुपयांची स्कालरियर मिळ् लगाली. मेंट मेडिकल कॉलेजांतून

आत्माराम पांडरंग व दुसरे चौषे गृहस्थ हे प्रथम पास झाले. त्यांपैकी डा. स्टिसबी १८९७ पर्यंत हयात होते: व त्यानंतर डा. आत्माराम हे एकटेच होते. डा. आत्माराम पास झाले त्याच वेळी देवी टोंचण्याचा प्रधात नव्यानेंच मुरू झाला. भिवंडीची हवा वाईट म्हणून तेथें देवी टोंचण्याच्या प्रयोगास यश येणार नाढी असे मोठमोठ्या वैद्यांचे मत पडलें: तरी सद्धां डा. आत्माराम यांनी आपली नेमणूक मुद्दाम तेथे करून घेऊन तें काम अति उत्तम रीतीने बजाविलें. वैद्यकीचा घंदा करूं लागल्यावर प्रथमतः त्यांस बराच त्रास झाला. इंग्रजी औषधांवर व ती देगाऱ्या व्यक्तोतर लोकांचा विश्वास बसेपर्यंत त्यांना चांगला पैसा मिळूं लागला नाहीं. ह्यांच्यापेक्षां डा. भाऊ दाजी ह्यांचा भरभराट विशेष लवकर झाली. एवदा एखादा रोगी आपल्याकडे आला म्हणजे त्याने आपल्या सांगण्याप्रमाणे चालणे अत्यंत जहर आहे असे त्यांस वाटत असे. आपल्या इच्छेबिहद्ध रोग्यानें कोणतीही गोष्ट केली म्हणजे ती त्यांस मुळी खपत नसे. आणि ते नेहमी असे म्हणत असत की "माइया-प्रमाणे जर इतर सर्व डाक्टर करितील तर त्यांस आपल्या रोग्याच्या प्रकृतीचें मान कळण्यास फारसा वेळ लागावयाचा नाहीं. लोकांना अशा वेळी बाटत असतें की मी मोठा गर्बिष्ठ आहें पण ही त्यांची चक असते. रोगाचें निदान ठर-वन आम्ही औषत्र द्यावयाचे व कोणत्या रीतीने वर्तलं असता फायदा होईल हैं आम्हांस पहावयाचे असल्यामुळे व अमुक रीतीने वागले असतांच फायदा होण्याचा संभव अशी आमची खातरी असल्यामुळे आम्हीं तसें सांगावें. आणि स्याच्या विरुद्ध रोग्याने वर्तन केलें, किंवा स्याच्या हातून कोणी करविलें म्हणजे माझ्या सारख्यास राग येणे अगदी साहजिक " असे ते म्हणत असत. रोग्याने आपल्या प्रकृतीचे मान कळविलें तर त्याबहुल त्यांस कांही वाटत नसे. पण थंडी अगर उष्णता होण्यामुळें माझी अशी प्रकृति झाली, मला बाटतें मला अभी अभी बाधा झाली असली पाहिजे. अभा तन्हेची चपेटपंजरी रोग्यानें चालविली प्रत्यांने त्यांस राग येत असे. रोगाचें निदान ठरविणें व त्यावर औषध देणें हें डावटराचें काम असतां, रोग्यानें विनाकारण स्यास व्याख्यान देत बसणें हें गैर होय असे त्याचे मत असे. स्वतः हा. आत्माराम यांचे मरणसमयी जरी ७५ वर्षों में वय होतें तरी त्यांचा एकही दांत त्या चेळपर्यंत पडला नव्हता किंवा डाल-तही नव्हता ! त्या वेळपर्यंत ते तीन तीन चार चार मजले बेलाशक भगदी सहज चहन बात असत. आपली प्रकृति इतक्या वयांतही अशी सक्क कोणत्या रीतीने राहिकी असें जेक्ड्रां जेक्ड्रां रथांस कोणी विचारी तेक्ड्रां तेक्ड्रां त्यास ते सांगत असत कीं "मी छड़ान असतां अगदीं अशक्त असें. हवेंत थोडा फेरबदल झाला म्हणजे माझी प्रकृति विघडत असे. पण त्याच वेळीं थंड पाण्याच्या आंघोळीनें माझें आयुष्य वृद्धिगत होडेल असे मळा वाटलें. तसें मी आजपर्यंत करीत आहें. इतर डाक्टरांचा ह्या गोष्टीवर विश्वास बसो अगर न बसो, माझी तरी अशी खातरी आहें मी आजपर्यंत वांचावयास प्रातःकाळची थंड पाण्याची आंघोळ बच्याच अंशी कारण झाली आहें."

#### डा. आत्माराम यांचीं राजकीय गोष्टीबहरू मतें.

सामाजिक सुधारणा व आध्यातिमक उन्नति ह्यांचे बरोबरच राजकीय सुधारणा होणें अवस्य आहे असे त्यांस वाटत असे. कधीं कधीं कांहीं कांहीं अधिकारी विनाकारण अन्यायाचीं कुरवें करीत तें पाहून त्यांस फार वाईट वाटे. अचा वेळी ते विनोदानें म्हणत असत कीं, पेशवाईत ब्राह्मण अधिकारी फार मत्सरी झाले म्हणून त्यांस राज्यविन्मुख ब्हावें लागकें असे ह्मणतात. पण अचा तन्हेचें अन्यायाचें वर्तन ठेवणारे लोकही पांबरे भट होत. जर पेशवाईतील ब्राह्मणाना नांवें ठेवावयाची तर ह्या नवीन भटांस तरी कां नांवें ठेवूं नयेत ? केवळ राजकीय सुधारणेच्याच मार्गे लागनें त्यांस सुळीच पसंत नसे. ह्या धोरणानें आपली खरी उन्नति कधींही होणार नाहीं असे ते नेहमीं ह्मणत असत.

#### मान सन्मानः

डा. आत्माराम है येथील युनिष्ट्सिंटीचे फेलो असून जे. पी. ही होते. हे एक लोकांचे पुढारी होते झणून सुंबईसरकारने त्यांस शहराचे शेरिफही नेमिळे होतें. त्याचप्रमाणें ते कित्येक वर्षे म्युनिस्तिपळ कॉरपोरेदानचे सभासद व ऐकदा येथील रॉयल एबियाटिक सोसायटीचे उपाध्यक्ष होते. येथील अनेक लोकहितवादी संस्थाची त्यांचा निकट संबंध असे.

#### सामाजिक सुधारणा.

" धुधारणा" ह्या शब्दास आपस्या लोकांतील एका विशेष तन्हेच्या मंड-लीनी इतकें चमत्कारिक स्वरूप दिलें आहे की, ह्या शब्दाचा नुसता उचार केल्या-बरोबर कपाळाला आज्या चालणारे, किंवा आपल्या छुत्र दंतपंक्ति दाखविणारे अनेक इरीचे लाल हिंदुसमाजांत पंचवीस तीस वर्षापूर्वी सहज आढळत. त्यांना ह्या विषयावर बादविवाद करण्याची इच्छा नसे व लोक काय सांगत आहेत तें श्रेषटपर्यंत ऐक्लेंही त्यांना आवडत नसे ! धुधारकांचा नामनिर्देश झाल्याबरोबर स्यांची टवाळकी करावयाची हेंच छांचें प्रत ! असे लोक एके बाजुस देविके तरी सामाजिक प्रगतीस प्रामाणिकपणें अवरोध करणारा जो दसरा पक्ष त्या पक्षाकड़न सुधारक ह्मणविणारांविरुद्ध जे आक्षेप घेण्यांत येत त्यांत कांहींच अर्थ नसतो. असे ह्मणतां येणार नाहीं, नवीन विचारांची स्कृति व्हावयास आधीं बराच काळ लागतो. विचारांचा खल होऊं लागला ह्यणजे उचार होऊ लागतो व इतकें झाल्या-नंतर अवेरची पायरी विचार व उचार ह्यांस शोमेर्से आचरण ही होय. हें जरी खरें आहे. तरी विचार व उचार ह्यांच्या मागें लागलेल्या जन्या संधारकांनी आचाराविषयीं फारच थोडा विचार केल्यामळें. व अद्याप आचाराचा काळ आला नाहीं. अशी सबव त्यांचे वेळी नेहमी पढ़ें आली गेल्यामुळें, लोकसमृहापुढें प्रथम ही सबब आल्याला डा. आत्मारामांनी हैं जग सोडलें त्या वेळीं जरी जवळ जवळ पन्नास वर्षे होत आली होती तरी '' अद्याप आचाराचा काळ आला नाहीं '' ह्या मंत्राचा जप खरे पहातो सधारणेचा प्रश्न प्रथम पहें आला त्या बेळच्या लोकांप्रमाणें आमची नवीन विचारांची मंडळी करीत होतीच ! ! त्या वेळच्या परिविधतीपेक्षां तीस वर्षांपर्वीची स्थिति किती तरी स्थारली होती, लोकमतांत किती तरी फरक झाला होता. समाजाकडून होणारा छळ किती तरी प्रमाणाने कमी झाला होता तरी आचाराचा वेळ अद्याप आला नाही, असे आपले लोकांना वाटत होतेंच ! परंत जन्या काळच्या सधारकांत बोलण्याप्रमाणे चालणारे जर कोणी सधारक निपजन गेले असले, तर त्या सर्वांत आत्मारामदादा ह्यांचा नंबर पहिला लागला पाहिजे. समाजानं अमक अमक फरक केल्यावांचन समाजाची उन्नति व्हावयाची नाहीं, असे बोलून ते कथींही राहिले नाहीत. आपल्या बरोबरीच्या नवीन विचा-रांच्या लोकांनी कशा चढ़ा केल्या हैं स्थांस पूर्णपूर्ण अवगत होतें. एखाद्या सधा-रणेविषयीं रिकामी बल्गना करीत बसणें त्यांना मळींच आवडत नसे. आणि हाण-नच ज्या ज्या वेळी आपल्या विचारांप्रमाणें कती करून दाखविण्याचा प्रसंग येडे त्या त्या वेळी आपल्या विचाराप्रमाणे चारुतांना मार्गात येणाऱ्या अडचणीकडे ते बिलकल लक्ष देत नसत. वास्तविक पाइतां तीस वर्षांपूर्वीची पिढी आपल्या नवीन विचारांमळे अकारण व सरकारणही लोकनिंदेस जी पात्र झाली त्या पिढीपूर्वीचे आत्मारामदादा. १८९७-९८ च्या सुमारास बिन दिकत सुधारक म्हणविणारे ज्या मंत्राचा जप करीत होते तो हा. आत्माराम यांस करावयास चांगली सबड होती. पण, त्यांनी तसें केलें नाहीं, हें त्यांच्या आवरणावरून बांगल्या रीतीने व्यक्त होत आहे. खा. आत्माराम ह्यांचे क्रम स्थांच्या १४ ब्या वर्षी झालें व ह्या वेळी स्यांच्या पत्नीचें वय जरी फफ साडा वर्षांचें डोकें तरी ह्या देशहितविधानक रूढीचा प्रवेश त्यांनी आपल्या कुदंबांत मुळीच होऊं दिला नाहीं. आपल्या मुलीस उचाप्रतीचें शिक्षण द्यावयाचें. बालविवाहाचा कुटुंबात प्रवेश होऊं द्यावयाचा नाहीं असा त्यांचा निश्चय असे. सी. दर्गा-बाई व प. वा. अनाबाई ह्यांस त्यांनी बरेच दिवसपर्यंत शिक्षणासाठी मिसेस मिचेल नांवाच्या बाईकडे ठेविलें होतें. त्या वेळी ह्यांच्याविरुद्ध त्यांच्या ज्ञातींत बराच गवगवा झाला. लोक त्यांना नाहीं नाहीं तीं दर्शों देऊं लागले. घरांत्रनही त्रास होत असे. पण आपले कर्तन्य करीत असतां होणारा त्राम शांतपणे सहन करणें हेंही आपलें कर्तव्य आहे असें स्यांस वाटत असल्यामुळें त्यांनी लोकांच्या टीकेकडे बिलकल लक्ष न देतां आपला निश्चय ढळं दिला नाहीं. लोकनिंदा सहन करण्यांत मोठीशी मातब्बरी नाहीं. प्रथम अनुचित कृति करून. नंतर तिचेबहरू लोकांकडन होणारी टीका निमटपणें ऐकृत घेणाराचे धन्यवाद कोणीही विचारी मनुष्य गावयाचा नाहीं, कारण, आपण कर्तव्यपराङमुख झाल्यामुळें विरुद्ध टोकेचा आपल्यावर भिडमार होत आहे हैं तो जाणून असतो. लौकिकदृष्ट्या मी दोषी आहें. असे म्हणण्यापलीकडे त्यास इलाज नसतो. पण एखादा मनुष्य स्वकर्तव्य-दक्ष अमनही लोकांत त्याची टवाळकी चालली असतां तिकडे दुर्लक्ष करून आपल्या विचारास योग्य बाटणाऱ्या आचरणापासन न ढळणे ह्यांत खरा थोरपणा आहे. आत्माराम दादांच्यांत हा थोरपणा होता, हें त्यांनी आपल्या आचरणानें सर्वांस नांगल्या रीतीनें दाखवन दिलें आहे. असो.

डा. आरमाराम यांनी आपल्या मुलांच्या शिक्षणासाठी फारच पैसा खर्च केठा. त्यांनी मिळविकेले सर्व इच्य मुलांच्या शिक्षणाकडे लाविले. यांचे वडील चिरंजीव रा. मोरेश्वर हे प्रथम विलायतेस सिव्हिल सर्विसच्या परीक्षेताठी गेले. तेयें ती परीक्षा पसार झाले नाहीत. येथें आल्यावर त्यांस राजकोट येथील राजकुमार कालेजांतील ब्हाइस प्रिन्सपालची जागा मिळाली. ह्या जागेवर ते बरेच दिवस-पर्यंत होते. वांदांचे हुसरे विरंजीव आनंदराव हे कार हुशार व तरतरीत असत. ते विलायतेहुन एम्. वी. ची परीक्षा पसार होकन आले होते. गण तेयेंच असती त्यांस दम्याची भावना झाली होती व येथें आल्यावर त्यांचा योक्याच दिवसांनी अंत झाल. आनंद-राचांचा अंत झाल्यानंतर यांच्या मालुशी वियोगजन्य दुःखासुळें वेच्या झाल्या होत्या. पण कांही काळार्ने स्मांचे डोकें पूर्वस्थितीवर आलें. आरमारामदादा शांसही आनंदराचांच्या सत्युसुळें अनावर दुःख झालें. स्यावेळी ते वायवळ

वाचीत असत. ह्यांतील जोबची गोष्ट वाचतांच अनेक उदात्त विचार ह्यांच्याठायीं उदित झाले व त्या दिवसापासून ते हृद्धहुद्ध आपले दुःख विसहं लागले. मनुष्या-बर एकामागृन एक अशी अनेक संकटें येऊं लागली म्हणजे त्याच्या मनाची स्थिति कांदी चमत्कारिक होते. आलेली संकटें, विवेकाचें अवलंबन करून. शांत-वर्णे फार थोड्यांस सहन करितां येतात. परंत डा. आत्माराम हे ह्या फारच थोड्यांत मोडणारे एक होते. त्यांच्यावर एकामागून एक अशीं बरींच संकटें आली पण, ती त्यांनी इतक्या शांतपणे सहन केली की, त्यांच्या जागी दुसरें कोणी असतं तर त्याची स्थिति काय झाली असती नकळे. असी. ह्यांचे तिसरे चिरंजीव रा. रामचंद्र हे येथील जीवराज बाळ गिरणीचे सेकेटरी आहेत. चवथे चिरंजीव रा. आनेश्वर हे विलायतेहन वैद्यकीची परीक्षा पसार होऊन आले. ते पुष्कळ वर्षे मादंगा येथील लेपर असायलमवर डाक्टर होते. त्यानंतर परळ येथील हॉपकीन इन्स्टिटयुटमध्यें मोठ्या अधिकारावर होते. हल्ली ते मदास येथें आहेत. द्धा. आत्मारामदोदांची कनिष्ठ कन्या. डा. माणकवाई ह्या एव. एम्. एस. असन एल, आर, सी, पी, ही आहेत. त्यांनी क्षेगच्या दिवसांत फारच श्रम घतले व पारकी इस्पितळांत निःस्वार्थ वद्धीनं आपल्या जिवावरील जोखमांस न जुमा-नतां. चांगली कामगिरी बजाबल्याबद्दल हल्ली परलोकवासी झालेल्या सर जमशेटजी क्षांच्या हस्ते सन्मानार्थ क्षांस एक चांदीचा पेला नजर करण्यांत आला. पुष्कळ वर्षे आपल्या धंद्यांत यश संपादिल्यानंतर व. बहादरजीशी त्यांनी विवाह केला. दा. आत्माराम ह्यांचे कनिष्ठ चिरंजीव पदवीधर असून गिरणीचे मॅनेजर आहेत. ह्यांचे धर्माचरण वगैरे.

धर्मसंबंधी विचार योग्य दिशेनें कहं लागावयास ह्यांस ह्यांच्या दोषां बंधूची, (दादोबा व आस्करराव) मोठी मदत झाली. ह्यांच्या येथें प्रतिवर्षी गण-पतीचा उत्सव दीड दिवस होत असे. त्या वेळी दादोबा आरतीस बिल्कुल येत नसत. हें पाहुन आतमारामदादांस फार वाईट बाटे व मला पेसे मिळूं लगले म्हणले मी हा उत्सव सहा दिवस करीन, असे ते म्हणत. परंतु हे विचार स्यांच्यांत फार दिवस राहिले नाहींत. विडलांतर भास्करराच कुढंबांतील प्रमुख झाले. त्या वेळी त्यांनी गणपतीच्या उत्सवास कायमचा फांटा दिला. व आपल्या मातुश्रीचें वर्षश्राद्धी जुन्या पद्यतीप्रमाणें त्यांनी केळें नाहीं. ह्या वेळी रा. व. राम, बाळकुष्ण व भाऊ महाजन हे मोठे तरतरीत सुधारक असत. वर सांगितलेल्या चेपाटीवरील रे. नेस्सबिट यांच्या वर्णत हे तिघेडी अगरीं

नियमानें जात असत. त्या वर्गांत जो उपदेश वगैरे होत असे त्यांतील प्राह्म तबहें ध्यावयाचें असा ह्यांचा निश्चय असे. मध्यंतरी रा. ब. राम बाळकृष्ण ह्यांची थोडी चलिब क झाली होती. परंतु भाक महाजन यांनी त्यांस वेळेव-रच हात दिला. यांनंतर कोहीं काळानें ह्या कह्या सुधारक चमूंनीं कोहीं मित्रांच्या साह्यानें "एक गुप्त मंडळी " काढिळी. हीत धमेसंबंधानें विचार होत असे. त्यांनी कोहीं नियमही केळे होते व इत्यराचें अस्तित्व मानणारांसच मंडळीत दाखल करण्यांत येत असे. ह्या मंडळीस लवकरच मोरोबा विनोचा, बाबा पदमनजी वगैरे मंडळी येकन मिळाली. बाबा नंतर लिस्ती झाले. याच मंडळीस नंतर परमहंस स्टम्भा हैं नांव देण्यांत आठें. एसमहंस मंडळीपैकी सर्वांस जातीची सामाजिक बंधनें शिथिल करावीं असें वाटत असे; पण असे करा-वयास जवडपणें त्यांची तयारी नसे. कोहीं काळानें एकत्र भोजन वगैरे जरावीं होंके लाग्छें तरी हा सर्व प्रकार गुप्त रोतीनें होत असे. येथवर मजल आल्या-नंतर कोहीं मंडळीनें माधार पेतली. व समासदांच्या सक्यांचें पुस्तकच—जातीं-कड्न त्रास होंकं नये म्हणून—कोणी लांबविळें! दुसरें असें की, परमहंससमेंत धमेंसंबंधानें जितकें विवेचन घ्हावयास पाहिंजे तितकें होतही नसे.

धर्मसंबंधानं स्वतंत्र रीतीनं विचार करून एकेश्वरी धर्माचा स्वीकार केलेल्या त्या काळच्या सर्व मंडळीविवयी आमच्या टायी पूज्यबुद्धि आहे. पण, परमहंस-सभा स्वापन करण्यापूर्वी 'एक ग्रुप्त मंडळी' स्थापन करण्यांत ह्या थोर लोकांनी मोटी चूक केली व तीच आज पुष्कळांस नडत आहे असे उद्गार १८९८ साली लिहिलेल्या चित्रांत ह्या लेखांने काळले आहेत. पूर्वीपासूनच स्वतंत्र रीतीनें उचवपणें लोकांस अस्विकर अशा विषयांचा लहापोह करण्याची बहिवाट ह्या लोकनायकांनी धातली असती, व विचारास योग्य वाटणारें आच-रण "ग्रुप्त मंडळीच्या" खोलीत मात्र व्हावयाचें, ह्या प्रकारास जर त्यांनी टाटा दिला असता, तर पुढें परमहंससमंतील सभासदांच्या नांवांचें पुस्तक लांवविल्यावरोवर सर्व सभासदांची जी तारांचळ उडाली ती उडाली नसती व नंतर उचवणणें एकेश्वरी धर्मांप्रमाणें वर्तणाच्यांतृ ती मतें मान्य असूनही निचून जाव्याचा प्रतेग कांहीं लोकांवर आज नसता. ह्या संबंधांचे आसी हे आमचे विचार डॉ. आरमाराम ह्यांस एके प्रसंगी संगितले. त्या चेळी त्यांच्या नेहमीच्या वहिवाटीप्रमाणें घांतरणें आमचें स्वण्णें ऐकून चेतल्यावर ते स्वणाले, "होग, तुस्ही स्वण्तां सें एकांषीं खरें आहे. त्याच वेळी ह्या ग्रुप्त संबळीच्या.

किंवा परमहंसपंथाच्या भानगदीत न पहतां उघहपर्णे विचाराप्रमाणे आचारास जर आम्ही सुरुवात केली असती. तर बरें झालें असतें खरें. पण, आमची ती जरी चुक झाली असली. तरी ती संघारणें तमच्यासारख्या तहणांच्या हातीं आहे ना ! आम्ही जी चुक केली तीच तम्ही प्रन्हां न केलीत म्हणजे सर्व बाद मिटणार आहे. " ह्यावर आम्ही त्यांना काय-उत्तर देणार ?

राम बाळकृष्ण हे विलायतेस गेल्यावर मिस कारपेंटरवाईशीं त्यांचा बराच परिचय झाला. कारपेंटरबाई येथे आल्यावर राम बाळकृष्णांकडे उतरणार होत्या. पण त्या वेळी ते मृत्यु पावले असल्यामुळे त्या आत्माराम वादांकडे उतरत्या. कार्पेटरबाईच्या सहवासाने दादांना पुष्कळ लाभ झाला. प्रार्थनासमाज स्थापन झाल्यानंतर कित्येक दिवस उपासना दादांचे घरी भरत असत. ह्या सभास बाळ मंगेश वागळे. ना. म. परमानंद, वा. बा. नव-रंगे, भामकरराव भागवत, मोरोबा विनोबा आदिकहन मंडळी जात असे. ह्या वेळी रत्नमालेत्न गीतें म्हणत असत. प्रथमतः कॅालेजांत असतां काही कालपर्यंत तर आत्मारामदादा नास्तिक होते. परंतु रसायनशास शिकत असतां अगदी सुक्ष अशा कणासही Final cause ( आदि कारण ) आहे असी स्यांची खातरी झाली त्या वेळीच त्यांची ईश्वराच्या अस्तिःवाविषयी खातरी पटली. तरी पण ईश्वर जागृत असा आहे असे त्यांस त्या वेळी वाटत नसे. तें परमहंससभेंतील मंडळीशी त्यांची जी संभाषणें होत त्यामळें ईश्वर कसा जागृत आहे हैं स्थांन क्लं लागलें. प्रार्थनासमाजाच्या स्थापनेच्या कामी खांनी तन-मनधर्नेकहन माठी झीज सोशिली आहे. समाजाची संस्थापना झाल्यापासन आमरणांत ते समाजाचे अध्यक्ष होते. प्रतिवर्षी सर्व सभासद एकमताने त्यांचीव निवडण्क करीत असत. खांच्यासारखे धर्मशील. ग्रद्धाचरणी, महानुभवी, आनंदी नम्र स्वभावाचे असे आपणांत दसरे कोणी नाहीत असे सर्वास बाटत असे.

### भांडारकर पस्तकालय व अखेरचे दिवस.

आत्मारामदादांनी मृत्यपूर्वी कोही दिवस आपला घंदा सोहन दिला होता. व त्यानी सर्व लक्ष धर्माकडे साविसे होतें. येथील समाजांत डॉ. भांडाएकए-पुस्तकालयास पुस्तके येऊं लागल्यापासून ते पुस्तके बाचावयास येत असत. प्रथम प्रथम तर समारें आठ आठ तास वे समाजांत काढीत असत ! त्यांनी बा कायबरीचा जितका फायदा चेतला तितका इसऱ्या कोमीही चेतला नाही। स्यांची गीतमबुद्धाविषयी फार पूज्यबुद्धि असे. लायमरीतील भौद्धधमीसंग्रंथी सर्व पुस्तकें स्वांनी केव्हांच वाचून टाक्ली. बौद्धधमीसंग्रंथानें काहीं तरी लिहिण्याचा यांचा विचार असावा. व त्यांनी टिपणही करून पेतलें होतें. बौद्ध धमीचीं तर्त्वें इतकी उदात्त असता त्यांचा लय को झाला असें त्यांस विचारिता त्यांनी चरित्रलेखकास सांगितलें की, "आपला उपनिषदांतील पुरातन व अत्यंत उदात्त अशा धर्मांचा लय व्हावयास जी कारणें झाली तींच बौद्ध धर्मांच्या लयासही झाली. बुद्धानें सांगितलेली सर्व उदात्त तर्त्वें पुस्तकांत राहिली. सर्व मिश्च प्रसंगविश्वेषी बुद्धान्या आहेनुसार वर्तत नसत. लप्तकांय वर्गेर व्हावयाचा प्रसंग आला म्हणले बुद्धानें उपदेशिलेला धर्म खुद्ध सिक्षू एके बाजूस ठेऊन पूर्वापार रीतीस अनुलक्ष्यन वर्तत. ब्ह्यामुळें त्या धर्मांचें जें बजन लोकांच्या मनावर पढावयास पाहिले होतें तें पढलें नाही. व अखेरीस होतां होतां त्या धर्मांचा न्हास झाला."

बौद्ध धर्माच्या आजच्या अवनत स्थितीस आत्माराम दादांनी संगितलेली स्थिति कारण झाली असेल खरी. तरी पण ह्या एका कारणानें सर्व विचारी ठोकांचें समाधान होईल असें आद्वांस वाटत नाहीं. बौद धर्मातील कांहीं तस्त्रें अति उदाल आहेत. ह्याविषयीं मुळी वादच नाहीं. पण, असे असन साध-कांचें समाधान करण्याचें सामध्ये त्या धर्मात नाही, ही महत्वाची गोष्ट आपण विसरतां नये. बौद्ध धर्मात जी उदास तत्त्वें आहेत त्या सर्वास A code of moral laws and principles ( नीतितरवांचा समुचय ) असे नांव देतां येईल. पण, कोरच्या नीताने सब काली, सर्व स्थितीतील लोकांचे समाधान होणें शक्य नाहीं. हा संसारशकट हांकीत असतां मनुष्यमात्रावर असे अनेक प्रसंग येतात की. ज्या वेळी केवळ अति उच अशी नीतितत्त्वें स्याचें समाधान करूं शकत नाहींत, अंतःकरणांत होत असलेला एक मंजूळ ध्वनि नीतीपेक्षां अनंत पटीनें जास्त श्रेष्ठ. असे कांडी तरी आहे असे सचवीत असतो. त्याच्याच आश्रयाने आपके जीवित कायम आहे भन्नी त्याची खातरो होऊं छागते व नंतर उत्तम नीतितस्वें ब आस्तिक बुद्धि छांचा सुखकर संयोग झाला म्हणजे त्याला शांति प्राप्त होते. रैयाची चिंता नाहींकी होते व संसारांत मार्गक्रमण करीत असतां पहोपढी ग्रेणारी संकटें सहन करण्याचें सामर्थ्य येतें. बौद्ध धर्मात ह्या अत्यंत सल्लास स्थितीचा अभाव आहे. व मनुष्यमात्राची नैसर्गिक वृत्ति आस्तिक असल्यामुळें व बौद्ध धर्मातील कोरच्या नीतितस्वांच्या योगें स्थाचें समाधान न झाल्यामुळें स्वा धर्मांगरील श्रदा उडणे सगडी साहजिक आहे. ससो.

आपल्याला धर्मसंबंधी जें कांही वाटत आहे तें लोकांस सांगावें असें त्यांस फार बाटत असे. अशिक्षित लोकांची आपण हेळसांड न करितां त्यांस ग्रह. धर्माची माहिती करून देण्याचे काम आसी मोठ्या जारीने करावयास लागलें पाहिजे अमें ते प्रतात. समाजाच्या १८९८ सालच्या उत्सवाच्या पर्वी त्यांची प्रकृति थोडी अस्वस्थ व अशक्त झाठी होती. व म्हणून उत्सवांतील उपासना त्यांनी घेऊं नये असे सर्वांस वाटत होतें. त्या वेळी ते म्हणाले. " मला माझी ही शेवटली उपासना करण्याची वेळ आहे असे वाटत आहे. माझ्या मनांत तरुण अशा मंडळीस पुष्कळ सांगावयाचे आहे. ते मजपाशीच राहील असे आपण करूं नका. " आणि खरोखरच ती त्यांनी चालविलेली उपासना अखेरचीच झाली ! येथून लोणावळ्यास जाण्यापूर्वी त्यांची प्रकृति बरी होती. तेथे गेल्यावर त्यांस एकाएकी दखर्ग येईल असे कोणास बाटलें नाहीं, त्यांनी तेथे जातांना महाम वाचण्यासाठी परातन संस्कृत लेखांचे ज्यांत भाषांतर आहे असे एक पस्तकही बरोबर नेलें. आत्मारामदादा लोगावळ्यास स्वतःच्या प्रकृतीसाठी गेले नव्हते. वे आपल्या एका मित्रासाठी म्हणून घरांतील सर्व मंडळी नको नको सागत असतां. गेके. तेथें त्यांस श्रम पडले, त्यामुळें ताप आला: तो बरा झाल्यानंतर एकाएकी छातीत कांडी विकार झाला. सोमवार ता० १८ एप्रिल १८९८ रोजी त्यांस लोणाव-ब्याहन येथें आणिलें, त्या वेळी त्यांच्या प्रकृतीस आराम पडेल असे वाटत होतें. पण नंतर प्रकृतीचें मान विशेष भडकलें, व अखेरीस मंगळवार ता॰ २६ एप्रिल १८९८ रोजी सायंकाळी पांच बाजून दहा मिनिटांनी ह्या पूर्ण शुद्धाचरणी, सुशील, सद्रणी, परोपकारी, आनंदी, स्वकर्तव्यदक्ष, परदःखनिवारणार्थं तनमनधनेकस्त झटणाऱ्या सदग्रहस्थाची इहलोकींची यात्रा संपली.

### अंत्येष्टी.

आरमारामदादांना अंत [होण्यापूर्वी एकदां त्यांचे परमलेही रा. रा. वायु-देव वावाजी नवरंगे हे त्यांचे येथें गेले होते. त्या वेळी आपल्या आसपास कोणी नाहीं असे पाहून त्यांस आत्मारामदादा म्हणाले, "वायुदेवराव, माझा अंतकाळ जबळ आला आहे असे आतां मला वादं लागळें आहे. माझी अशी इच्छा आहे की, आपल्या विह्वादीप्रमाणें माझ्या शरीरास ताटीवरून नेऊं नये. तें एका पेटीत चार्चून मादुंग्यास आपली ब्राह्मसमाजाची जागा आहे तेथें न्यांचें; व तोंड उचळें ठेवांचें. माझ्या शरीराचें दहन व्हांचें, व प्रेतयाग्रेस येणाऱ्यांनी उचलें बोटकं म येता नेह्मीप्रमाणें वहां परिभाव करून यांचें. "आत्मारामदादांनी हे स्पष्टोद्वार काढिल्यानंतर कोहीं गृहस्थांस वासुदेवरावांनीं त्या वेळची सर्व हकीकत सांगितली. ही त्यांची इच्छा त्यांच्या सर्व मुठांनीं व त्यांच्या प्रिय पत्नीनें पूर्ण केळी.

हासंबंधाने एक दोन महत्त्वाच्या गोष्टी बाचकांनी लक्षांत ठेविल्या पाहिजेत. पहिली गोष्ट अजी की. एकेश्वरी धर्मानुयायी ह्या नात्याने आपल्यावर एक विशेष जबाबदारी आहे व आपल्या मृत्तिकेसमान शरीराची अखेरची व्यवस्थाही त्या जबाबदारीस अनुरूप अज्ञान रीतीनें होणें अवस्य आहे. असे आत्माराम-ढाढांस आपली इच्छा प्रदर्शित करितेवेळी वाटलें असार्वे: व आपल्या बरोबरीच्या किंवा ज्यांची इहलोकींची यात्रा अकालीं संपत्नी अशा आपल्याहन तरुण गृहस्थां-ची अंत्येष्ठी वगैरे त्यांच्या मताबिरुद्ध झाली हें गैर झालें. हा विचारही त्यांस त्या बेळी सचला असावा. बास्तविक पाहिलें तर एकदां शरीर आरम्याविरहित झाल्यावर त्याची कोणत्याही रीतीनें व्यवस्था लागली तरी त्याबहल विधिनिषेध मानण्याची कांही आवस्यकता नाहीं, क्षत्री शंका या वेळीं कोणी घेडेल, परंत असली शंका घेण्यांत विशेषशी मातब्बरी आहे असे आस्टांस वाटत नाहीं. शरी-राची कोणत्याही रीतीनें व्यवस्था लागली तरी त्यामळें आत्म्यास विशेषसा फायदा होण्याचा संभव नाहीं. असें जरी सक़हर्शनीं वाटण्याचा संभव आहे, तरी अशी शंका काढणारांनी एकेश्वरी धर्मानसार अंत्येष्टीचा विधि होते वैकीं काय काय विधी व कती होत असतात त्याकडे लक्ष पोंचवावें. प्रेताचें दहन होण्यापर्वी सर्व साधारणपणानें जो चमत्कारिक विधि होत असतो तो विचारास सोडन असतो. त्या वेळच्या अनेक कृती अगदी वेडगळ व अप्रगल्म असतात. परंत हा सर्व प्रकार एकेश्वरी धर्माने गाळून त्या ऐवर्जी ठिकठिकाणी गंभीर प्रार्थना घाळन दिल्या आहेत. परलोकी आत्म्याला जर कांहीं स्थिति असली तर ती सखद व्हावी एतदर्थ अत्यंत गंभीरपणें, उदार विचारांनी परिष्ठत अशी तीं प्रासंगिक प्रार्थना कोठें. आणि आमच्या स्मशानांतील भटजीबोवांची ती कोणासही न कळणारी व अज्ञानमलक चर्पटपंजरी कोठें ? एकेश्वरी धर्मानुसार गंभीर अजी प्रार्थना होत असतां अंतःकरणाची जी स्थिति होत असते. गतप्रा-. ण्याच्या वियोगाचे महत्व जे मर्तिमंत आपल्यापुढे उभें राहतें, तशी स्थिति भट-जीबोबा जी कवाईत करावयास सांगत असतात तिच्यायोगें होणें शक्य तरी असर्वे काय ! सारांश जीवमान असतांना सर्व कृती स्वमतानुसार करणें हें जर कर्तव्य मानावयाचें, तर मग अंत झाल्यावरोवर विश्व प्रकार करणे हें कसें. विचाराई होईछ ? असी.

#### आत्मारामवादांची खरी योग्यता.

येथपर्वत आस्त्रांस मिळालेल्या माहितीवरून संक्षेपाने आत्मारामदादांचे चरित्र आरहीं वाचकांवढें ठेविलें. स्यावहरून त्यांची योग्यता फार मोठी होती. असे वाचकांच्या लक्षांत आल्यावांचन राहणार नाही. डा. आत्माराम यांनी कवी सार्वजनिक समापढें मोठमोठीं व्याख्यानें दिलीं नाहीत; लोकांस थक करून सोड-ण्यासारखे लेखही त्यांनी कोठें लिहिले नाहीत: (त्यांनी १८९५ साली Stray Thoughts on the Origin and Development of Religion ह्या विषयावर एक लहानसा निबंध लिहिला आहे. ) मोठे तत्त्वज्ञ ह्या नात्यानें प्रदर्श ते कथी लोकांपढें आले नाहीत: आणि इतकें असन ते थोर पुरुष होते. साध-पुरुष होते, अशाविषयीं कोठेंच मतभेद नाहीं. ह्याचें कारण काय असावें ? हानानें. विद्वत्तेनं त्यांच्यापेक्षां श्रेष्ठ असे अनेक लोक त्यांस मोठा मान देत असत. ह्याचें तरी कारण काय ? आत्मारामदादांच्या एकंदर वर्तनकमाकडे पाहिलें म्हणजे ह्या प्रश्नांचे उत्तर सहज मिळेल. स्यांच्या मृत्यपूर्वी समारे एकवर्ष स्यांच्या संग-तीचा लाभ आम्हांस जितका झाला तितका द्वसऱ्या कोणासही झाला नरेल. त्यांच्यासारह्या साधु पुरुषांच्या संगतीत तासच्यातास असणें हें किती सखकारक होत असे तें चांगल्या रीतीनें सांगतांही येणार नाहीं, भी मोठा, हा लहान: भी विदान, हा अहाणी: भी अनुभवी, हा अनुभवी: भी श्रीमंत, हा कंगाल: भी लोक-नायक, हा यकःथित प्राणी: हा मेद कथींडी मनांत न आणितां अनेक विषयां-संबंधानें अगरीं मोकळेपणानें ते आमरवाधीं बोलत असावयाचे. त्यांची ती प्रेम-युक्त मंजुळवाणी, तें हास्यमुख, तें प्रेम, प्रत्येक शब्दांत दिसन येणारी कळकळ. व स्वमताविरुद्धती दुसऱ्याचे विधान अगदी शांतपणे लक्षपूर्वक ऐकून घेऊन. प्रेमानें उत्तर देण्याची त्यांची क्षप्रतिम हातोटी अनुभवतांच त्यांच्याविषयीं अंत:-करणांत किती तरी पूज्यबुद्धि उत्पन्न व्हावी! कथींही कोणाची निंदा न करितां त्याच्यांतील दुर्गुण दाखवावयाचे, स्वतःच्या ग्रद्ध आचरणाविषयी अमिमान न बाळगितां योग्य परुषांची वाजवी स्तुति करावयाची, असा त्यांचा स्वभाव असे. स्यांचेसारखे शुद्धाचरणी, सरळ स्वभावाचे व आनंदी, स्यांच्या पिढींत तर नाहीतच. पण अलीकडल्या पिढींतही सांपडणें कठिण ! श्वावरून खऱ्या योर पुरु-षाच्या ठायीं कोणत गुण विशेष रीतीनें वास करीत असले पाहिजेत तें दिसन येणार आहे. अनेक प्रंथांची पारायणें केलेल्यास लोक कदाचित विद्वान बाणतील: घटकेंत हें सत्य. तर घटकेंत तें सस्य असें सप्रमाण सिद्ध करून देण्याचा अभिमान बाळमणाच्यास लोक कदाचित् त्या कामांत पटाईत असे झणतील; पण त्यास कोणी योर पुरुष म्हणणार नाहीं. आत्मारामदादा सारख्यांच्या पुढें गाढाभर ग्रंथ बावलेले नामधारी विद्वान फिकेच पडावयाचे. लोकसमूहावर वजन पडावयास, त्यांस नीतिपयाचें न्यावयास, कुमार्गापासून त्यांस पराष्ट्रत करावयास, दादांसारखेच पुरुष पाहिजेत. आणि मुंबईत इतकी वर्षे असा एक निगवीं पुरुष होता खाबहल मुंबापुरवासी जनांनी आपणास धन्य मानून घेतले पहिजे.

## डा. आत्माराम व प्रतापचंद्र मुझुमदारः

कलकत्त्याचे प्रसिद्ध ब्राह्म गृहस्य बाबू प्रतापचंद्र मुह्यमदार दोन तीन वेळ मुंबईस आले होते. त्या वेळी त्यांचा आत्मारामदादांशी जो परिचय झाळा ब त्यावरून त्यांना त्यांचेविषयी जे विचार सुचले ते त्यांनी (प्र. मु. नी ) एका लेखांत प्रदर्शित केले. त्यांचा कांही भाग जशाचा तसाच येथे घेणें जरूर आहे. बाबू प्रतापचंद्र लिहितात:—

"All the time I spent in Bombay during my first visit I stopped at his house, and never had I in those early days seen such a well-trained and highly refined household as Dr. Atmaram's. The only other family that could approach it was that of Mr. Ramchandra Balkrishna, but he was dead, and Dr. Atmaram was the head, and as it were, the father of both families. The daughters were better educated than any Hindu girl of another Indian city I knew. In his zeal for female education he was unique in those days, and while we in Bengal only talked and discussed the subject, he gave practical effect to his ideas, not that we agreed on those ideas: the Bombay men, as well as Keshub Chandra Sen and myself differed from them a good deal. But the straightforwardness and courage with which he carried out his principles on this and other matters almost singlehanded, showed that he had the stuff of the

true reformer in him, and we all loved and admired him for it. But he was not a mere reformer; he was pure-minded God-fearing man. All the time I knew him he was the President of the Prarthana Samai and no one ever dreamed of electing any body else at any time. Dr. Atmaram was a popular and extensive medical practitioner, but never did I find him absenting himself from Divine Service, though he had sometimes to leave in the midst of it on urgent calls of professional duty. He was a very quiet man, I never remember to have heard him make a speech. But he was an earnest man, he never trifled with a subiect, and nobody could trifle with him. Cordial and warm in his friendship, gentle and kindly to every one, he could be frank, plain-spoken and fearless. Hence men of sterling worth respected and appreciated him, though he had critics here and there. Nothing struck me as more noteworthy than his friendship with the late Mr. Vishwanath Mandlik. It was like a friendship between Cardinal Newman and Frederick W. Ha-rison, the Positivist. Yet as both men were genuine, they understood each other inspite of their differences. Of course, such worth as Dr. Atmaram's was highly esteemed by the English community and through him I made an important friendship which did a great deal of good. It must have been by their friendly interest he got the Shrievalty of Bombay. With all the honor he got, and all the reforms he made he never left his simple Hindu habits. He wore the full grown of his white hair with a big tuft at the back

of his head. He wore the old-fashioned dhotar, ate out of the old-fashioned metal vessels, and spoke the the old mother-tongue with real pleasure. He was a sort of universal elder brother to the Bombay community. From Morarji Gokuldas and Sorabji Shapurji to the youngest novice of the Prarthana Samaj every one called him Dada. That Dada (elder brother) we have lost. Will Bombay be the same? Bombay without him? Many cruel sorrows had he suffered in his long life, many disappointments and grievous losses. But he bore his burden silently and patiently like a man. He loved man, he trusted in God, he did his duty to the last. Let all theists join in praying for the rest of the spirit of Dr. Atmaram Pandurang."

#### छोकमत.

डा. आत्माराम पांडुरंग ह्यांच्या मृत्यूनंतर मुंबई इलाख्यांतील बहुतेक सर्व पत्रांनी व मद्राय, कलकता, लाहोर, येथील पुष्कळ द्रूतपत्रांनी खेदमदर्शक लेखा लिहिले. त्या सर्वांचा येथे उक्षेख कारितां येणें राजय नाहीं। त्येष लक्षांत पेथासा-रखी गोष्ट ही कीं, डा. आत्माराम हे सुप्रसिद्ध सुधारक असूनही सुधारणेस प्रति-कृत असणाऱ्या अनेक पत्रांनी त्यांच्या नीतिधैयांबइल व त्यांच्या खच्या खऱ्या योग्यतेबइल योग्य ती स्तुति केली. नवीन विचारांच्या मंडळीनें दादांस चांगलें झटलं तर त्यांत फारसें आधर्य नाहीं. त्यांची खरी योगता कळावयास त्यांस साठं तर त्यांत पत्रांत यांच्या विरुद्ध विचारांचा स्वीकार केलेल्या पत्रांनी त्यांची खरी योगयता जाणावी हैं त्या पत्रांस विशेष भूषणास्पद आहे. सर्व वृत्तपत्रांनीं ते खरे सुधारक होते हें कबूल केलें आहे.

डा. आत्माराम ह्यांच्या योग्यतेसारखे थोर पुरुष वारंवार ह्या जगांत येत नाहीत. म्हणून त्यांचा सहवास ज्यांना घडतो ते घन्य. परंतु त्यांचा सहवास ज्यांस घडतो अद्यांनी व त्यांच्या कृतीशी सहवास घडावा अशी इच्छा बाळगणा-रांनी त्यांचे वांगल्या गोष्टीत अनुकरण करण्याचा शक्य तितका प्रयत्न केळा पाहिजे. डा. आत्माराम द्यांच्या वर्तनांतील अनेक गोष्टी अनुकरणीय अञ्चा आहेत. त्यांकडे वावकांचे लक्ष जाऊन ते त्यासंबंधाने वांगल्या रीतीने विचार करितील अशी आशा बाळगून त्यांचे हें अल्प जीवनचरित्र संपवितों.

# (२) मामा परमानंद.

Strongest minds
Are often those of whom the noisy world
Hears least.

अंतरीं निर्मत्सर । सबाह्य कोमल जिव्हार नाहीं द्वेप जया चित्तीं । समता ती सर्चीभृतीं निर्मेळ अंतर । शुद्ध सत्वाचा सागर तुका म्हणे ऐसे । ते ते भगवंता सरिसे ॥

ज्यांनी आपलो साध्यक्ति व लीनता ह्यांनी सर्वीस आपलेंसे कहन घेतलें होतें. ज्यांची परोपकार वृत्ति, शांत स्वभाव, विचारगांभीर्य, सत्यनिष्ठा, कोमल अंतःकरण, परमेश्वरावरील अचल निष्ठा. कर्तव्यजागृति व विद्वता इ० गुण पाहन त्यांच्या सहवासाचा अधिक लाभ होण्याची इच्छा उत्पन्न होत असे; ज्यांच्या-विषयीं प्रार्थनासमाजापैकीं डा. भांडारकर, माधराव रानडे, वामनराव मोडक, रामभाऊ माडगांवकर, बाळ मंगेश बागळे, भास्करराव भागवत, दीनानाथ-राव माडगांवकर, नारायणराव चंदावरकर इ० व बाहेरच्यापैकी बंगाली. मलबारी, न्यायमूर्ति काशिनायपंत तेलंग, विष्णुपंत भाटवडेकर, जब्हेरिलाल याजिक. वासुदेव जगन्नाय कीर्तिकर. घनश्यामपंत नाडकणी इ० मंडळीमध्यें अत्यंत आदरभाव वागत असे: ज्यांनी वर्तमानपत्राचा संपादक कसा असावा ह्याचा किता घाळून दिला. कोणत्याही महत्त्वाच्या बाबीसंबंधाने चळवळ जर करावयाची तर तो कशी करावयाची हैं ज्यांनी स्वतःच्या उदाहरणानें शिकविलें. ते नारायण महादेव ऊर्फ मामा परमानंद आधनिक काळांतील एक साधपुरुष होते. तुकोबांचा वरील अभंग, मामांच्या चारित्र्याचा क्षणमात्र विचार करितां, त्यांस उत्तम प्रमाणें लागू पडतो असें तरक्षणी लक्ष्यांत येतें. अशा ह्या थोर पुरुषाच्या बरित्राची ह्या लहानशा लेखाच्या द्वारें ओळख करून देण्याचा प्रयत्न करितों.

सावंतवाडी नजीक माणगांव येथें सन १८३८ साली जुलै महिन्याच्या ३ ऱ्याः तारखेस नारायणरावांचा जन्म झाला. रामकृष्णपंत भांडारकर छांच्यापेक्षां एका वर्षोंनेंच बढील होते. नारायणरावांचें विक्षण सुरू होष्यापुर्वीच म्हणजे वयाच्य दुसच्या वर्षीच नारायणरावांचे तीर्थंहप परलोकवासी झालेव नंतर यांचें व यांच्या तीन बहिणींचें पोषण करण्याचें काम त्यांच्या मातुश्रीवर पडलें. ह्यांचें घराणें मूळचें फार गरीब स्थितींत असल्यामुळें ह्या चार मुलांचें पोषण व संगोपन त्या माउलींनें कसें केलें असावें याची आज कल्पनाच केली पाहिजे. खरें पाहतां अज्ञा गरीब स्थितींतील मुलाच्या शिक्षणाचा योग मुंबईसारख्या ठिकाणीं आहे ही काहीं सहज अटकळ करण्यासारखी गोष्ट नव्हती.

सुझी ह्या नांवाचे त्यांचे एक मामा होते. ते माणगांवचे तात्या पंतोजी होते. त्यांच्या शाळेंत नारायणराव थोडें बहुत िहानयास व वाचानयास शिकलें; परंतु हे मामा ठवकरच वारले व त्या सुमारास सावंतवाडी संस्थानांत बंडखो-रांचा फार त्रास झाला होता. म्हणून ह्या सुलांच्या आईला सुलांच्या संरक्षणासाठी गवताच्या गंजीचा आश्रय करावा लागत असे. अशा धांदलीच्या वेळी नारायण-राव आपल्या बहिणीच्या मेटीस सुंबईत आले. आज विलायतेस जाणें सोपें झालें आहे, पण त्या वेळी सुंबईस येणें हें प्रमाणतः त्याहून कष्टाचें, जोखमीचें व खर्चांचें काम होतें. कांदींही असो, बहिणोच्या मेटीसाठीं म्हणून नारायणराव सुंबईत आले व ते पुढें सुंबईचे अत्यंत सन्माननीय असे रहिवाशी झाले. हा विलक्षण योगायोगच होय.

मुंबईस आल्यावर नारायणांच्या हुशारीची कल्यना होऊन म्हणा, अगर स्यांच्या गोड स्वभावाची ओळल झाल्यामुळें म्हणा, त्यांचे मेहुणे रा. कृष्णशेट तिवरेकर ह्यांनी विद्याभ्यासासाठी त्यांस ठेवून घेतळे. त्यांचें पुढील मराठी शिक्षण येथें त्या चेळचे प्रसिद्ध शिक्षक रा. रा. महादेव पंतोजी ह्यांच्या देखरेलीखाळी झाळे. आणि हा मराठी शिक्षणकम अवच्या दोन वर्षांच्या अवचीत नारायणरावांनी संपित्वला, व सरकारी सेंट्रल स्कूलमच्यें त्यांचा १८५० मध्यें प्रवेश झाला. येथील सर्व शिक्षणकम त्यांची चार वर्षांत संपित्वला, व पुढें उच्च शिक्षणासाठी ते कोंळ-जांतही गेळे. त्या वेळी मुंबई विद्याणीठाची स्थापना झाळेले नव्हती. त्यामुळे ही स्थापना झाल्यानंतर नारायणराव प्रवेश तरीहेस बसळे. त्याचप्रमाणें एफ. ए. च्या परीक्षेसही बसून त्यांच यश प्राप्त मारेत चारी. कोंळांतील शिक्षणकम त्यांचा पार यशस्त्रो असाच होता. त्यां केळांतील शिक्षणकम त्यांचा पार यशस्त्रो असाच होता. त्यां केळांतील शिक्षणकम त्यांचा पार यशस्त्रो असाच होता. त्यां केळांतील शिक्षणकम त्यांचा मार यशस्त्रो असाच होता. त्यां केळांतील शिक्षणकम त्यांचा मार यशस्त्रो असाच होता. त्यां केळांतील शिक्षणकम त्यांचा मारा यशस्त्रो असाच होता. त्यांचाचाचर मर्जी बसळी. ह्यांचे इंप्रजी भाषेवरील प्रभुल त्यांच केळी त्यांच्या कक्षांत आळे व त्यावहळ त्याचप्रमाणें गणित विवयांतील त्यांच्या

प्राविष्याबद्दल ते त्यांची स्तृति करूं लागले. बी. ए. च्या परीक्षेस अपयश आल्या-नंतर फिरून एक वर्ष प्रयत्न करून पहाण्याचा त्यांचा विचार होता: परंत घरची गरिवी असल्यामुळे त्यांन कांडी तरी रोजगार करणे अवस्य होतें. म्हणून त्यांनी येथील एल्फिन्स्टन हायस्कलमधील एका शिक्षकाची जागा पत्करिली. येथे शिक्षक असतांना नारायणरावांचे अंगच्या विशेष गुणांचा अनुभव येऊं लागला. त्यांचें सीजन्य, कर्तव्यानष्टा, मुलांवरील लक्ष, शिकविण्याची पद्धत, इंग्रजी भाषेवरील सत्ता. मदाचरणावरील कटाक्ष. शांत व गंभीर मुद्रा व मृद् शब्द ह्या सर्वाचा विद्या-र्थ्याच्या मनावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाला व कांहीं विद्यार्थ्यांचा व ह्यांचा आमरण निकट संबंध जडला. ह्या अशा विद्यार्थ्यापैकीच काशीनाथपंत तेलंग हे होते. हायस्कलमध्ये जिल्लक असतांनाच त्यांनी Students' Literary and Scientific Society पढ़ें अनेक विचारपूर्वक लिहिलेले निबंध वाचले. त्यांत पहिल्याच निवंधाचा विषय विद्यार्थ्याच्या गरजा व अडचणी असा होता. ह्या व्याख्यानाची मांडणी, व ह्यांतील विषयविवेचन पाइन सर्वांस फार आनंद वाटला व त्यांची ह्या निवंधावहरू फार वाखाणणी झाली. येथन अधिक पगारावर स्यांची सिंध हैदाबाद येथं बदली झाली. तेथें त्यांनी काम उत्तम रीतीनें चालविलें. पष्कळ मित्र जोडले. परंत सिंध प्रकृतीस न मानवल्यामुळे त्यांस नोकरी सोइन परत यार्वे लागलें. नंतर कांही दिवस स्थानी इंद्रप्रकाशाची इंग्रजी बाजू संपादिली. परंत सन १८६४ साठी ज्या वेळी रावसाहेब मंडिक्शनी नेटिव्ह ओपिनिअन हैं साप्ताहिक काढण्याचा निश्चय केला, तेव्हां त्यांनी नारायणरावांवर त्या पत्राची सर्व जबाब-दारी टाकिली व त्यांस संपादक नेमिलें. नेटिव्ह ओपिनिअन पत्र प्रथम इंग्रजीत निघत असे. नारायणरावांनी अल्पावधीतच नेटिब्ह ओपिनिअनचें नांव सर्वतो-मखी केलें. त्यांची लेखनशैली सबोध, चटकदार व मार्मिक असे, थोडक्यांत पण निश्चयात्मक रीतीनें ते आपला मनोदय आपल्या लेखांत स्पष्ट करीत असत त्यामळें त्यांचे लेखन सर्वास पसंत पहे: दसरें असे कीं. कोणत्याही विषयावर लिहितांना त्याचा सांगोपांग विचार करून समतोल बुद्धीने ते लेख लिहीत असत. ज्या विषयाच्या विवेचनास पूर्व तयारी लागावयाची तो विषय हातीं घेण्यापूर्वी सर्व तयारी करण्यांत काळ घालविल्यावांचून विषयाचें विवेचन ते हाती घेत नसत. विरुद्ध मत देतांना अगर कोणस्याही गोष्टीस जोराचा विरोध करितांना, अगर निषेधात्मक मत प्रकट करितांना त्यांच्या विवेचनपद्धतींत जोर-दारपणा, निश्चितपणा ज्याप्रमाणे असे, त्याचप्रमाणे dignity भारदस्तपणाही असे



मामा परमानंद

त्यासुळें त्यांचे विचार, विवेचन व अखेरचा निकाल मान्य नसणारांसही त्यांचे म्हणणें काय आहे तें अवस्य कळावें असे वाटे. \* त्यांच्या लेखांत अलीकडला शिवराळपणा, असभ्यपणा केव्हांही असे वाटे. \* त्यांच्या लेखांत अलीकडला शिवराळपणा, असभ्यपणा केव्हांही असे अशा प्रकारें त्यांतील भारदस्त व वजनदार लेखांमुळें नेटिव्ह ओपिनिअन पत्राची कोतिं इतकी पसरली कीं त्या वेळचे गव्हरनर सर बार्टल फीयर ह्यांच्या कानोवर त्या पत्राची स्तुति गेळी व ते स्वतः नेटिव्ह ओपिनिअनचे वर्गणीदार झाले व नारायणराच संपादक असतांना ते त्या पत्राचा प्रत्येक अंक कार काळजीप्वंक वाचीत असत. कोणत्याही इलाखाधिपतींने त्या वेळपर्यंत देशी पत्रांतील लेखा- त्या वेळपर्यंत देशी पत्रांतील लेखा- पत्राची वर्गणी भरून तें मागविल्याचें वहाहरण घडलें नव्हतें. ह्या पत्रांतील विचारांक तें त्यां वेळां सर्वं प्रांतील विचारांक तें त्या वेळां सर्वं प्रांतील लेखा- तेळां सर्वं प्रांतील लेखा- तेळां सर्वं प्रांतील लेखा- तेळां सर्वं प्रांतील लेखा- तेळां सर्वं प्रांतील लेखा- तेळांच स्तांच काला कर्मणासाठीं बोळावून नेळें व त्यांस संस्थानचे नाथव दिवाण नेमिळें. चिमानपत्राच्या संपादकास एकदम नायव दिवाणच्या जागीं करें नेमिळें याची हकीकत थोडी मनोरंजक व बोधपर काहे. ती हकीकत कथी:—

कोणी एक प्रशिक्षित बंगाली गृहस्थ संसारत्याग करून हिंदुस्थानांत फिरत फंरत मुंबईस आले व ते निर्तनराज्या संस्थानांची स्थित पहाण्याच्या हेत्तें ह्या इलाख्यांत प्रवास करूं लागले. स्यांची व नारायणरावांची मुंबईत ओळख झाली होती व नेटिन्ह ओपिनिअन मधील लेखांच्या द्वारें परमानंद किती मोळ्या योग्यतेचे पुरुष आहेत याची त्यानें खुणगांठ बांधिली होती. निरिनराज्या संस्थानांतिल गोंधळ व टीका करण्यासारची स्थिति स्वामींच्या प्यानांत लाली म्हणजे ते ती नारायणरावांस कळवीत असत. अशा प्रकारें निरिनराज्या संस्थानांच्या कारमारासंबंधानें नेटिन्द ओपिनिअनमच्यें जे लेख आले त्यांत कच्छच्या रावांनिरुद्धि कांही मजकूर होता हैं जाणून महाराजांनी स्वामीला पकडून बदीत टाकलें! पुढें अधिक चौकशी कारमाराजांनी स्वामीला पकडून बदीत ह्याते पुष्क आदित कारकणारे एक चित्र आते पुष्क आदित कारणारे एक योर पुष्क आदित असे महाराजांच्या च्यानांत येतांच त्यांची त्यांची तावडतोव मुकता केली व त्यांस कळविकें कीं, आमच्या संस्थानांतिल केवळ दोष दाखवून सुधारणा होणें नाहीं: संस्थान सुधारावें अशी आमच्याप्रमाणें आपलोही इच्छा

<sup>\*</sup> Mr. Parmanand's style was terse and pithy; he had a keen sense of honour and wrote with sobriety on the public questions of the day.—Malbari.

असली तर आपण संस्थानांत नोकरी करून योग्य त्या सधारणा घडवन आणाव्या ! स्वामीजींनी स्वतः कांहीं नोकरी पत्करिली नाहीं, परंत नारायणराव परमानंद व विनायकराव भागवत ( नेटिक्ट ओपिनिअनच्या संपादकांपैकी एक ) यांची नांवें सचविली, कच्छच्या महाराजांनी दोघांनाही आपल्या संस्थानांत बोलावन घेतलें व नारायणरावांस आपलें नायब दिवाण केलें. अज्ञा प्रकारें संपादकाची खर्ची सोहून नायब दिवाणाच्या आसनावर त्यांची स्थापना झाली. तरी नारायणराव त्या बहुमानाच्या ठिकाणी फार दिवस राहं शकले नाहींत. संस्थानांतील खटपटी व एकंदर वातावरण त्यांच्यासारख्या सात्विक वृत्तीच्या मनुष्यास कार्य करण्यास अनुकळ नव्हतें. त्यामळें तेथील जागेचा राजीनामा देऊन ते परत मंबईस आले. मंबईत आल्यानंतर त्या वेळचे हायकोर्टीचे रेजिस्टर सर वहत्यम वेडरबर्न ह्यांनी त्यांना हायकोर्दात अपिलेट साईडच्या डेप्युटि रजिन स्टारच्या जागेवर नेमिलें व पुढें लवकरच सर बुईल्यम वेडर्नबर्न सरकारचे सेके-टरी झाल्यावर त्यांनी त्यांस सेकेटरिअटमध्ये घेतलें व तेथे त्यांसऑकिंग डेप्यटि अं. अंडर सेकेटरीची जागा दिली व नंतर रेव्हिन्यू व जनरल खास्याच्या सुपरि-टेंबेंटच्या जागी त्यांची कायमची नेमणक झाली. पेन्शन घेईपर्यंत ते त्याच जागेवर होते. परंत त्यांना पेन्शन लवकरच ध्यावें सागर्ले. त्यांची प्रकृति इतकी विचडण्याचे कारण ऑफिसांतील कामाचे ओहो. तेथे काम करून राहिलेले धरी आणिलें तरी तें संपत नसे. ह्या सरकारी कामामुळेंच १८८३ साली त्यांची प्रकृति एकदम विघडली. त्यांस एकसारखें कोणतेंही काम एका बैठकींत कर-वेना. म्हणून त्यांनी प्रथम रजा घेऊन पाहिलें, परंतु प्रकृति न सुधारस्यामुळें अखेरीस १८८६ मध्यें त्यांनी पेन्शन घेतलें. व पढें सात वर्षे व पूर्वीची तीन अशी दहा वर्षे त्यांनी आपले आयुष्य बहतेक बिछान्यावर पहन काढलें. अशा प्रकारें दुबळेपणा येऊन कांहीं घडाडीचें काम करितां येत नाहीं, म्हणून ते कंधी कदत बसले नाडीत: आयष्य ही देवाची देणगी आहे तिची जोपासना करणें हैं आपलें कर्तव्य आहे ह्या भावनेनें धर्मबद्धीनें त्यांनीं आपल्या आयुष्याची जोपा-सना केली. व विद्यान्यांत असतांही त्यांनी आपस्या देशाची व देवाची मनोभावें अनेक रीतींनी सेवा केली.

ह्या दहा वर्षांच्या अवधीत मामांनी बिछान्यांत पहून पहून आपल्या देशाची व देवाची अत्युत्तम सेवा केळी हैं वाचून कोणास आवर्ष वाटण्याचा संमद आहे. त्यांनी बिछान्यांत पडल्या पहल्या कागद पेन्सिछ पेऊन लिहावें. होतां होईछ तीं

स्वतः लिहिष्याचा त्यांचा कम असे; कारण, स्वतः लिहीत असतांना यथार्थ शब्द-योजना विचारपूर्वक करण्यास सोईचें पडतें: मागील ओळींचा संदर्भ डोळ्यांपढें राहतो व मनाला समाधान वाटतें. मामांचा विचार व अर्थगांभीय वाक्यरचना व शब्दयोजना यांतर विशेष कटाक्ष असे. त्यामळें अशा स्थितीतही ते स्वतःच लिहिण्याचा प्रयत्न करीत असत. लिहन लिहन हाताला व शरिराला थकवा आला म्हणजे त्यांनी आपले विचार दसऱ्यांस सांगन दसऱ्याकडन लिहवन ध्यावयाचा त्यांचा कम असे. कधीं कधीं त्यांस इतकी क्षीणता यावी की, लिहन घेणारास कान अगढी तोंडाजवळ न्यावा लागे तेव्हां प्रयासानें शब्द ऐकं यावेत. अशा प्रकारें लेख लिहन घेत असता रा. रा. कोरगांवकर त्यांस एकटां म्हणाले "मामा, इतका त्रास करून तम्ही लेखांची व्यवस्था न केली तर नाहीं का चालावयाचें ? दसरें कोणी काम चालवावयास जर नाही. तर पढें जर पत्रिका बंद पडावयाचीच तर ती आतांच बंद केली तर काय होणार आहे ? " यावर मामा म्हणाले "नाही तसें नाही. सामर्थ्य आहे तोंपर्यंत आपण काम चालवार्वे. हें काम चालवावयास कोणी तरी देवाच्या योजनेनसार पढें येतील." आणि तें खरें झालें. त्यांच्या मृत्युनंतर ३४ वर्षे पत्रिका चाल आहे. असी. कधी कधी इतकें करूनही विषय पुरा न झाला म्हणजे तो विषय अपुरा ठेवन त्याची पूर्तता दसऱ्या दिवशी करा-वयाची असा प्रकार चालत असे व अशा रीतीनें सबोधपत्रिका, इंडियन स्पेक्टेटर ब टाईम्स पत्रांसाठी दहा वर्षे लेख लिहन पाठविष्याचा त्यांचा क्रम क्षसे. ह्या संबंधानें इंडियन स्पेक्टेटरचे उत्पादक, मालक, चालक व सर्वस्व असे जे मि. बेहरामजीशेट मलबारी ते स्वतः काय लिहितात पहाः---

"In a very short time he came to be the best contributor to the columns of the Indian Spectator. I could trust him entirely, whether in town or out of it. With all his increasing ailments Mama continued to write so long as he could hold his pen. He then took to scribbling in pencil; gave that up for dictating and when voice and hand both failed, he resorted to pencil jottings. Very valuable were his hints tome; but for hints, or paragraphs or articles it was always a struggle to get him to disclose his owner-

ship or to accept a modest honorarium." अशा प्रकारें सतत दहा वर्षे बिच्छान्यावर पडून राहिलेल्या ह्या भीष्माचार्यांच्या वास्तविक योग्यतेची कल्पना करून घेणें अगल्याचें आहे.

मामांचां योग्यता फार थोर होती, अगर ते एक थोर पुरुष होते असे म्हटल्यानें मनाचें समाधान होत नाहीं. म्हणून कोणकोणत्या गुणांच्या मुळें त्यांस थोरपणा लामला होता त्यांचा आपण परिचय करून घेतला पाहिजे. त्यांची विचार जागृति असामान्य होती. आपल्या देशाच्या स्थितीचें त्यांची योग्य प्रकारें परीक्षण केळें होतें वाणां निदान बरोबर टरविळें होतें. त्यांची विचारपद्धति इतको विनचूक असे की, कोणत्याही विशेष अङ्गणीच्या वेळी त्यांचा सक्षा घेष्मताठीं रानके, भांडारकर, नूलकर, पंडित, तेलंग, याङ्गिक, लालशंकर, मल्वारी, चंदावरकर वगेरे अनेक व्यक्तीनी यांचे व त्यांचा सक्षा, विचार प्यावा. त्यांची प्रमृति व त्यांचा साधार म्हणजे कार्यांच्या सत्य दिशेविषयीं खात्री असे मानण्याची प्रमृति असे. ह्यामुळें मामा आजारो असताही कोणीना कोणी तरी त्यांच्यापाशीं अशा प्रकारें संभाषण करीत असलेले नेहमीं आढळत. ं नवीन शिक्षणानं त्यांच्या ठिकाणीं जी जागृति झांकी तिच्या योगें आएली सर्वक बार्जूनी उन्नति होणें जरूर आहे अशी त्यांच्या वाणांचि व त्या दिशेनें त्यांचे उद्योग सुरु झाले. ह्या बावतीतील त्यांच्या योग्यतेविषयीं सि. मलवारीनी पुढील उद्गर काढले आहेत:—

As a publicist Mama was a *whole* man. To him political progress was not the be-all and end-all of our existence. Politics claimed only a part of his homage

I The constant presence by his bedside of some one friend or other decrest at every hour of the day during the last ten years of his life talking to him of things passing on outside his darkened chamber and ungrudgingly receiving light from him showed what love and confidence he inspired in those who knew him.

<sup>\*</sup> He was one of those who early perceived that India needed reform in all directions. It was this conviction which made him work with zeal and earnestness to the last in the cause not only of political reform but of social and religious reform as well.

and yet which of our exclusive politicians surpassed Parmanand in sagacity and force of character? He had a firmer grain than Telang, probably a shrewder sense of the fitness of things than Nulkar, and decidedly more tolerance than that veteran, Vishvanath Mandlik.

मामांचा दूसरा गुण म्हणजे त्यांची चित्ताची शांति. ही शांति ढळविणाऱ्या परिस्थितीमध्यें ते सतत दहा वर्षे होते. सतत १० वर्षे प्रकृतीचें स्वामध्य त्यांस लामलें नाहीं. "त्यांचें दखणें अगदीं चमत्कारिक प्रकारचें होतें. पाहणाराला कांही है भाजारी आहेत असे दिस्ं नये: परंत हवेमध्यें शीत उष्णादि यिकचित फरक झाला की. यांच्या प्रकृतीमध्यें ताबडतीब फरक व्हावयाचा. फार उजेड सीसं नये. थंडी सोसं नये. उष्णता सोसं नये. गोंगाट सोसं नये: त्याचप्रमाणें खाण्या-पिण्याच्या बाबतीतही फार उष्ण नको, थंड नको, तिखट नको, आंबट नको, कांही वेळसदां सारखें उमें राहतां अगर बसतां येऊं नये."\* अशा स्थितीत नेहमी लेखनव्यवसाय चाळ ठेवावयाचा व त्यांतच रोज सकाळ संध्याकाळ बाहे-रच्या लोकांचा कांहींना कांही कारणासाठी गराडा पडलेला असावयाचाः अशा प्रतिकल परिस्थितीत चित्ताची शांति ढळावयास आणखी निराळी कारणे कशाला पाडिजे होती ? परंतु मामांची शांति केव्हांही ढळळी नाहीं, व्यक्तींसंबंधानें निराज्ञा झाली की त्यांचें मन खिन्न व्हावें. विश्वासाचा दुरुपयोग झाला की त्यांस खेद ब्हावा. परंत कोधाविष्ट होणें, दुरुक्ति तोंडावाटे काढणें: किंवा आपल्या नित्याच्या व्यवहारांवर अशा प्रसंगाचा परिणाम होऊं देणें ही गोष्ट त्यांस माहीत नव्हती.

ही त्यांची शांति त्यांच्या धर्मनिष्ठेमुळें त्यांस प्राप्त झालेळी होतो. धर्मांच्या बावतीत त्यांचें ध्येय जितकें उच्च होतें, तितकेंच तें ध्येय आपरुँसें करण्याचे त्यांचे प्रयत्न श्रेष्ठ व निर्धाराचे होते. ह्यांची साक्ष त्यांचें नित्याचें रोजचें आचरण व ळहान सहान प्रसंगही देत असत. त्यांच्या अत्युच ध्येयाची कल्पना करून देणारा एकच उतारा पहा:—

"Theology and religion, though distinct can be seen harmonized in a person who searches after the

<sup>\*</sup> रा. रा. बा. बा. कोरगांवकरकृत त्रोटक चरित्र.

Infinite Good and illustrates all his knowledge in his actions. With an inverted eve he sees clearly that every single element of his nature is adapted to goodness and virtue; that nothing can be more manly than to have a humble pious soul. thoughts, word and action are dictates of truth. Truth is all in all to him. He submits to truth not in the hope of any earthly interest but simply because it is the law of his nature. To him such submission therefore is voluntary and not compulsory. To him truth is as palpable as anything can be. He has not to wait, as some say, till death for reward or salvation. His salvation begins here, and grows with his growing hope. He cannot swerve an iota from morality, piety and virtue without self-condemnation. He therefore prefers trying religious life to the craft and cunning of the world, and possesses a calm and humble soul which is all the wealth he pants after, and above all pours out his heart in sincere prayer to Him "from Whom, and through Whom and for Whom are all things." This is practical religion. त्यांचें नित्याचे वर्तन, त्यांचें पवित्र शील, त्यांचे विचार, त्यांचा आचार, त्यांची भक्ति ह्या सर्वाचा विचार करितां वरील ध्येय त्यांनी आपल्या आचरणांत तंतीतंत भागण्याचा प्रयत्न केल्याचें लक्ष्यांत येईल. मामांच्या एकंदर चारित्र्याची किली ह्या लहानशा लेखांत आहे असे महदल्यास ती कोणत्याही रीतीने अतिश्योक्ति होतान नाहीं.

मामांचा आणली एक असाधारण गुण म्हणजे त्यांचा विनय. हा त्यांचा गण अतिकोटीपर्यंत गेला होता. लहान मोठ्यांशीं स्यांचें वर्तन विनयाचें होतें: परंत सर्वेच बाबतीत हा विनय अतिकोटीला गेल्यामुळें एका बाबतीत तरी प्रदील पिढ्यांची मोठी हानि झालेली आहे. मामा वक्त नव्हते. त्यांनी कोठें भाषणें केली नाहीत.

आवर्णे करण्याचे प्रसंग त्यांनी टाळले आहेत. अगटी तहणपणी Studente' Literary and Scientific Society पढ़ें त्यांनी पुष्कक निकंप नान-ल्याचा उक्केख शादळतो. पण तेही निबंध, म्हणजे प्रथम गर्व लिहन, सारांश त्यांनी जी देशसेवा केली ती सर्व लेखांच्या दारें. हे सर्व लेख वर्तमानपन्नांच्या वर्मिळ फायलीत आहेत व ते मामांचे असे. मिळाडे तरी. ओळखावयास अंतःपुराव्यावांचन इसरें साधन नाहीं ! स्थानी पुष्कळ लेख लिहिले. पण, आपलें नांव केव्हांही पुढें येकं दिलें नाहीं त्यामळें आज त्यांच्या लहानमोत्र्या लेखांचा संग्रह करण्याचें कोणी मनांत आणिलें तरी तें त्यास शक्य नाही. कित्येक चळवळीच्या रूपरेषा मामांनी रेखिल्याः कित्येक विषयांची स्फर्ति मामांनी दिलीः कित्येक चळवळी मामामळें झाल्या, पण कोठेंही मामांच्या नांवाचा दाखला नाहीं, त्या वेळचे म्यनिसिपल कमी-शनर ऋफर्डसाहेब यांचा सर्व कारभार चन्द्रात्यावर आल्याबहरू आज सर्वास बरें बाटत आहे. पण काफर्ड विरुद्ध चळवळ सासांनी सरू केली. त्यांचें खरें स्वरूप त्यांनी पढें आणिलें. हें आज कितीकांस माहीत आहे ?\* नेहमी अशाप्रकारें मार्गे ग्रहण्यांत त्यांचा एकच हेत दिसती. प्रसिद्धपणें कोणत्याही चळवळीचा प्रदाकार चेतला की मानापमानाचें गोवें मार्गे लागावयाचें. आणि तसें झाल्यास आपकें स्वत्वच हरण होण्याचा संभव आहे.

कोणतीही गोष्ट अगर्दी पद्धतद्दीर कराखयाची हा त्यांचा गुण आज फार क्राचित्व आढळतो. महरवाच्या विषयावरील वर्तमानपत्रांतील लेख असो, किंवा सार्वजनिक चळवळीची रूपरेषा असो, अगर कोणाही अधिकाऱ्याविरुद्ध तकार असो, मामांनी हाती चेतलेलें कार्य पूण पद्धतशीरपणें व्हावयाचें. एक लहानसें उदाहरण येथें देतों. नेटिव्ह ओपिनिअन पत्राचे संपादक असतांना, सरकारी शाळेंतील सातव्या इयसेंतील एका मुखानें त्यांच्यापाशी तकार केली कीं, आपले प्रिन्य-पाल साहेब शाळेंत वेळेबर येत नाहींत, कथीं तर मुळींच येत नाहींत, आणि आले तरी नियमानें वेळापत्रकाप्रमाणें वर्णातील घडे शिकवीतही नाहींत ! मामांनी त्या मुळाला कांही दिवस प्रिन्सिपालसाहेब कसे कसे शाळेंत इजर राहतात, वर्ण केव्हा चेत नाहींत, केव्हा गैरहजर राहतात, तें लिहून ठेवण्यास सांगितलें. तो माहिती

<sup>\*</sup> He was the person mainly instrumental in bringing Mr. Crawford to book by legitimate means when he was Municipal Commissioner. Yet so little did he make of it that it is hardly known except to a few.—Subodha, Patrika 1893.

मिळाल्यावर स्यांनी नेटिब्ह ओपिनिअन पत्रामध्ये द्याविवद्ध टीका केळी; मण तें प्रकरण पेटळें ! विद्याखात्याचे प्रमुख सर अळेक्झांबर प्रेंट ह्यांचा मामांवर मोठा घुस्सा झाला, त्यांनी त्यांना आपकी टोका परत घेण्याचा आमह केळा. परंतु मामांनी जें लिहिलें होतें त्यांतील एक शब्द परत घेतला नाहीं. ह्या लहा-नशा उदाहरणावरून सत्यप्रतिपादनानंतर कांहीं झालें तरी सत्यासच चिकदन रहावयाचें हा त्यांचा गुण पूर्वीपासून त्यांच्यांत कसा हढमूल करून राहिला होता त्यांची साक्ष पटते.

त्यांची साधुग्रति † अल्प परिचयानें कोणाच्याही लक्षांत येत असे. संसारा-मध्ये राहुन, सर्व प्रकारचे व्यवहार करावयाचे त्याप्रकारें करून, त्यांचा रंग आपल्यावर चहुं न देतां, परहित साधुन, अंहरोची छाया न पहुं देतां सुविक्षित

† तेलगाच्या पुण्यतिथोनिमित्त व्याख्यान देतांना न्या. मू. रानडे ह्यांनी पुढीळ उदार काढिले.

We miss our Political Rishi, Mr. N. M. Parmanand, confined to his bed for ten years and more of one continuous suffering, and yet a friend from whom we never heard a word of complaint or of sorrow. In matters of religious, social or political elevation a purer life and a purer soul never lived with us and never worked with us till the last breath left him.

सर नारायण चंदाबरकरांना अनेक महत्त्वाच्या विषयांवर व्याख्यान देतांना मामांची आठवण पडत असे. एकदां भागवत धर्मांचें अर्वाचीन स्वरूप अशा विषयावर व्याख्यान देतांना ते म्हणाळे:—

' तेलंगांचा पक्ष ' ह्या विषयावर आपकें छुंदर व्याख्यान देतेवेळी ज्यांना न्या. मू. रानडे ह्यानी Political Rishi अस म्हटकें आहे त्या नारायण महादेव परमानंदांपुढें हेंच राष्ट्रीय ध्येय होतें. आमच्या पुढाऱ्यांत मामा परमानंद हेच एक खरेखरे ऋषि होते, असें म्हणावयास कांहीं हरकत नाहीं. मामा फार गोड व उदार स्वभावाचे गृहस्थ होते, आणि शांतपणें, विशेष गाजावाजा न करितां, ईश्वरावर सर्व भार टाकून, ते आपक्या देशाध्या उद्धारासाठी देवाचें कार्य सतत करीत होते. आणि आपके भांडारकर, रानडे, तेलंग, नूलकर हे सर्व त्यांस मार्गदर्शक समजून, सर्व प्रसंगी त्यांच्या सल्यानें, त्यांच्या विवारानें वागत व त्यांच्या उपदेशांस योग्य महस्व देत. ते एक आदर्शवत ग्रहस्थ होते. त्यांची एकदो ओळख झाली

मनुष्यास राहणें कसें शक्य आहे हैं त्यांनी दाखिकें. त्यांच्या मनाचा कोमल-पणा त्यांच्या सत्यनिष्ठेच्या आह आला नाहीं. त्यांच्या क्षमाशील हत्तीने त्यांस कर्तव्यपराह्मुख केळें नाहीं. त्यांच्या हातून होणाऱ्या परोपकाराने त्यांस अधि-काधिक विनत केळें. लोकांचा देवावरील गैरविश्वास व स्वैरष्ट्रांस पाहून ह्यांचा विश्वास हढावला. लोकांचा दुराचार, धनाची तृष्णा, धर्माविषयी औदासिन्य, कर्तव्यपराह्मुखता, स्वतःचे कष्ट, कोईबिक विता, अनेक प्रसंग अनुभव्न ह्या संसाराला ते कंटाळले नाहींत. कारण जागृत मनुष्याचे त्यांनी प्रतिपादिलेलें जें ध्येय

"But though setting a low value on worldly enjoyments......a man may believe the world to be a proper school of discipline and far from wishing to की स्यांच्याविषयी मनोत प्रेम व आदर उदित व्हावयाची, व त्यांचा व आपला परिचय झाला स्टणून आपणास फार धन्यता वाटावी, इतक्या थोर योग्यतेचे महस्य मामा प्रमानंद होते.

एकटा ' जाणोनि नेणतें करीं माझें मन ' ह्या विषयावर उपदेश करीत अस-तांना विवेचनाच्या ओघांत सर सारायण खांस मामांची आठवण झाली. तेव्हां ते म्हणाले:--- ह्या वेळी मला मामा परमानंदांची आठवण होते. ते आधुनिक काळचे साधच होते. त्यांची वृत्ति नेहमीं शांत व सौम्य असन इसऱ्याचे अपकार ते नेहमी विसकत जात व त्यांना क्षमा करीत. त्यांची अशी श्रद्धा होती की, शेवटी मनुष्यांमधील तमोगुणाचा नाश होऊन सत्त्वगुण हा उदित होणारच. जे कोणी तकण त्यांची सल्लामसलत ध्यावयास जात त्यांना ते नेहमी उत्तेजनच देत. कटा-चित कोणी असे म्हणतील की मामांसारखीं माणसें दबळी होत. मी म्हणतों तसें नाहीं, जी माणसें करारी असतात तींच सौम्य वृत्तीची असतात. मामांची वृत्ति किती तरी करारी असे. त्यांच्या केखांमध्यें किती तरी तेज. बाणेदारपणा व सामध्यं असे. त्या वेळीं ते नेटिव्ह ओपिनिअन पत्राचे संपादक होते. त्यांचे स्फटलेख जोरदार. जसे हवेत तसे, थोड्या शब्दांत पुष्कळ अर्थ आणून देणारे व निर्भीड असत. एखादा खोडसाळ, वेडगळ, किंवा भागबाईपणाचा लेख कोठें प्रसिद्ध झाल्यास त्यावर ते तदन पडत. त्यांच्यामध्यें इतकें सामध्ये होतें तथापि ते बोलत किंवा करीत स्थामध्यें स्वाभाविकच थोरपणा. सभ्यता. प्रेम व मार्दव असे

renounce it, choose to live in it, and then attempt to realize a life of holiness in the midst of sin, of joy and peace, in the midst of sorrow and trouble, of contemplation or divine communion in the midst of wordliness and mamon-worship and thus to qualify himself for a higher life."

तें त्यांनी आपल्यापुढें ठेविल्याचें दिसून येतें.

एका गोष्टीसंवंधानें मात्र त्यांची बरीच निराक्षा झालेली होती व ती त्यांच्याधीं होणाऱ्या संभाषणांत त्यांच्या भेटीस येणाऱ्यांच्या वारंबार लक्षांत येत लखें. आपल्या देशांतील नवशिक्षित तरुणांनी त्यांची निराक्षा केली होती. त्यांची अशी अपेक्षा होती की, उच श्रिक्षणाचा लाभ झालेले तरुण देशाच्या सर्वांगीण उन्नतीसाठी झटतील व हें ध्येय पुढें ठेऊन देशाची सेवा निरपेक्ष बुद्धीनें करावयास प्रश्नत होतील. परंतु ही त्यांची आशा सफळ झाली नाहीं; धुसिक्षित तरुणांनी \* स्वार्थत्यागपूर्वक पुढाकार घेऊन लोकशिक्षणाचा प्रश्न होती व्यावा व सरकारच्या व मिशनरींच्या प्रयत्नांवर अवलंबून गहूं नये असा त्यांचा कटाक्ष होता. शाळांतून व शिक्षणालयांतून मिळणारें शिक्षण जर दोषपूर्ण आहे तर असे वाटणाऱ्या लोकांनीं पुढें येऊन लोकशिक्षणास आपल्यास वाहन घेतलें पाढिजे, परंतु ज्यां वेळी हा बिचार

\* Amidst all the vaunted progress of higher education there were very few honest fresh recruits in the band of progress. On the contrary a strong current of reactionary had set in and those distinctions of caste and creed which so divided India and incapacitated it for organized action in any movement and which the tide of education had been expected to sweep off before it, had again come into strong favour.

In political matters while sympathising with the legitimate aspirations of his countrymen and endeavouring by his pen to urge their claims, he strongly held that moral, social and religious improvement alone could fit them to a higher political life.

त्वांच्या मनात विशेष प्रामुख्यानें होता, त्या वेळी विश्वणास बाहुकेशी तक्षण माणसें निदान मुंबईत तरी पुढें आकेशी नम्बती व सर्वांध्य कप्रतीसाठी झटणाधी माणसें पुढें न आल्यामुळें त्यांची निराशा वाढ़की तर स्वांत कांडी नवल नाहीं. शिक्ष-णामुळें तरणांची मनें उदार होतील, विचारांत व व्याचारांत शीदायं दिसून येईल, ह्या जात्यसिमान मोसरेक, अनिष्ट क्वींविषयी तिटकारा उत्पन्न होईल; धर्मातीक विचारास न पटणारा माग सुटेल कसें त्यांस वाटत होतें. तें सर्व अनुभवानें क्वें ठरावयाच्या ऐवजी एककक्षीपणा अधिक बाढ़त होता व जो तो राजकीयां चक-नळोकडे धांव ठोकीत होता! आणि बाकीच्या चलवळींकडे एक तर काना बोळा, किंवा त्याहीऐक्षा अधिक वाईट गोष्ट जो कीं, जुन्या हढी, धातक चाली, खांस पाठबळ देण्याची प्रवृत्ति वाढत आहे हें पाहून त्यांस खेद होत असे. तथापि ते हतास आले नाहींत व अखेरपर्यंत त्यांची आपस्या प्रयत्नांत कमतरता होऊं दिली नाहीं.

### प्रार्थनासमाजाची सेवा.

मामा परमानंदीची दहा वर्षे आजारीपणांत गेळी. १७-१८ वर्षे त्यांनी सरकारची नोकरी केळी. वर्तमानपत्रांचे संपादक, शिक्षक व कच्छ येथोल नोकरी ह्यांत सात आठ वर्षे गेळी, तरीसुद्धां सतत २५ वर्षे तंने मामांनी प्रार्थना माजाची सेवा केळी असं म्हणता येतें. त्यांनी प्रार्थनामंत्रिरांनील वे शिवहन ईश्वरोपासवा चालविल्याचें कथीं आमच्या ऐकिवांत नाहीं. त्याचप्रमाणें परमहंस सभेचं सभासद ते केव्हांही असण्याचा संभव नाहीं. कारण, त्यांचें शिक्षण ज्या वेळी पूर्ण झाळे, त्या वेळी परमहंससभा अस्तित्वांत नव्हती. तथापि ज्या पंचरा सोळा यहस्वांची प्रार्थनासमाजाची स्थापना केळी, त्यांत नारायण महादेव परमानंद होते. कच्छ येथे ते सारे दोनच वर्षे जरी राहिले, तरी तेवहणा अवर्थात कच्छच्या अधिपतीं त्यांची थोर योग्यता जाणिळी होती व त्यांचें महाराजांवर चांगळें वजन होतें. यांची साक्ष ज्या वेळीं प्रार्थनामंदिर वांषण्याचा प्रश्न पुढें आला, त्या वेळीं

<sup>†</sup> Of late, he began to be puzzled and biwildered at the one-sided activity of his countrymen and he deplored their want of courage to recognise and eradicate the inherent defects of society.

—Malbari.

कामास सुरुवात व्हावयाच्या पूर्वीच महाराजांनी दिलेली एक हजार रुपयांची उदार देणगी. व त्यांत पुढें ७५० रूपयांची चात्रकेली भर ह्या दोन देणग्या पटवीत आहेत. प्रार्थनामंदिरफंडाचे मामा खजीनदार होते. व मंदिराचा फंड जमविण्याच्या कामी त्यांनी फार मेहनत घेतली. ज्या पांचसात मंडळीच्या विशेष खटपटीमुळें पहिलें भव्य मंदिर उभारकें गेलें त्यांत मामा हे प्रमुख होते व त्यांच्या मेहनतीची फळें पढल्या पिढींना मिळाली. ही मामांची समाजासंबं-धाची मोठी कामगिरी. दुसरी गोष्ट मामा है मोठे विचारी, दूरदर्शी, योजक व कर्तत्ववान म्हणून प्रसिद्ध होते. प्रार्थनासमाजाच्या धर्मतत्त्वांच्या पुनर्घटनेचा प्रश्न जेव्हां पढें आला त्या वेळीं डा. मांडारकरांना मामांच्या विवारांचें साहास्य झालें होतें. " भाज आपल्या समाजाची जी साहा तत्त्वें आहेत ती मळापासन नव्हती. आजची तत्त्वें जळविणें, व त्यांच्यासंबंधानें योग्य ती शब्दरचना करणें, त्यांस ब्यवस्थित स्वरूप देणें हें सर्व काम आपणच केलें आहे असे मी ऐकिलें आहे." मा सबोधपत्रिकेच्या संपादकाच्या सेखी प्रश्नास डा. भांडारकरांनी सेखी उत्तर देतांना असे जें म्हटलें आहे की "होय. खरें. परंतु समाजांतील मुख्य साहा सात व्यक्ति मिळन विचार करीत असों, त्यांस ती रचना पसंत झाली. म्हणजेच तिला नियत स्वरूप प्राप्त होत असे " तें साच अर्थानें. मामांच्या विचारावांचन समा-जाचें कोणतेंही महत्त्वाचें काम होत नसे इतकी स्थांची योग्यता सर्वजण जाणन होते. ते उपदेशक नव्हते, बक्ते नव्हते, आणि भाषकही नव्हते, पण उत्तम लेखक होते. लांबलचक उपदेश अगर भाषण ह्यांच्या द्वारें न होणारें कार्य ते एका लहानका लेखाच्या द्वारे उत्तम रीतीनें करीत असत. इतकें त्यांच्या विचारांत व त्यांच्या छेखणीत सामर्थ्य होतें. १८७३ साली सुबोधपत्रिका पन्न सरू झालें. तेव्हांपासून पत्रिकेसाठीं लेख लिहिण्याचा स्यांचा व्यवसाय सरू झाला की काय हैं आम्हांस सांगतां येत नाहीं. कारण, मामा इंग्रजी लेखक म्हणून प्रसिद्ध आहेत. तथापि पढें चार वर्षांनी सबोध पत्रिकेसंबंधाची मामांची सेवा सरू झाली. गुजराथी सुबोधनित्रका लक्करच बंद झाली. १८७७ साली सबोधपत्रिका पत्र इंग्रजी व मराठी भाषांमध्यें प्रसिद्ध करण्याचा विचार झाला व न्याप्रमाणें दोन भाषांतील पहिला अंक ता. २ डिसेंबर १८७७ रोजीं प्रसिद्ध करण्यांत आला. इंग्रजी बाज्चें संपादकत्व साहजिकपणें मामांकडे आलें: हें विक्रित्याच अंकांत स्वतःसं धानें जो स्कृट छेख आला आहे त्यावरूनही स्पष्ट होत आहे. तो लेख असा आहे:---

Ourselves-We are so small that we have hardly the space or the right to say anything about ourselves. But it becomes necessary to-day to say a word. The Subodha Patrika has no other object in being than to make itself useful, and we are thankful to admit that the public has to some extent at least approved of our utility. This encourages us to try to make ourselves more useful, if that is within our power. We shall therefore make the experiment of speaking a few words in English in some of our issues. Our first page hence presents a new appearance to-day. We do this however merely as an experiment, and may give it up if we find it fails to answer our object. This object is some what different from what newspapers ordinarily have. Neither our training, nor our ambition points to Political eminence. That we leave to our abler and more popular contemporaries. There are so many grave shortcomings in the Society to which we belong, so many moral drawbacks to the progress of our youngmen. such utter indifference to religion, and the highest interest of man among them, that we shall best satisfy our own feelings if we assign to ourselves the humble duty of being serviceable in this new sphere. Nor is this all. There is so much positive work to be done in gleaning the truth of opinion and action scattered over the wide field of thought at the present moment, so many lessons to be drawn from the events that happen around us every day, that an honest inquirer may in confining himself to this task find sufficient

edification for himself and his neighbours. We shall try to avoid as much as possible all debate. But when we cannot avoid it, we shall try to discuss principles and not personalities. The unfortunate subject of racefeeling we mean to discard carefully from our columns but when occasion requires we shall not be afraid to speak the truth without fear or favour. The Subodha-Patrika represents a religious body, and as religion means a spirit and not a school, we trust and pray that our utterances on all matters that we may have to take up in these columns will be pervaded by the spirit of truth, righteousness, and charity. We enter into our new labours in expectation of increased public sympathy and support.

कशी प्रस्तावना करून १८७७ साली मामांनी पत्रिकेंतील केंबांच्या द्वारें जी समाजावी सेवा छुरू केली तो बहुतेक त्यांच्या अंतापर्यंत म्हटलें तरी चालेल त्यांनी चालु ठेविली. \* मुबोधपत्रिकेसाठी ते लहान लहान लेखच लिहीत. परंतु त्यांत विचार

His contributions to this paper were always pithy and to the point and the outcome of an accurate and wide knowledge of facts and the desire to speak the truth and nothing but the truth.

The present paper (Subodha Patrika) which is primarily meant for an organ of social and religious reform owes not a little to him. In spite of pressure of official and other work he took trouble to see that it was well conducted by largely contributing to its columns himself amidst all difficulties, when every body else failed. During the ten years he was confined to bed it was only when he was prostrated by his illness so that he could neither write nor dictate that no contribution of his appeared in this paper. At all other times he was a very liberal contributor and on many occasions by far the largest.

व अर्थापियं ओनपत अरहेलें असे, सामांचें बाह्यसमाजाकडे विशेष रूप असे. बाह्यसमाजाच्या चळवळीचा त्यांनी फार आस्थेने व आदराने अभ्यास केला होता. ब्राह्म पढ़ारी वारंवार स्यांच्या बेथें पाहणे म्हणून सेत व त्यांच्या येथे त्यांचा योग्बप्रकारें आदरसत्कार होऊन विचारविनिमय होत असे. १८७७ मध्यें बाब प्रतापचंद्र मुंबईमध्यें येऊन ६ महिने राहन गेले होते. त्या वेळी त्यांनी ब्राह्मधर्म, ब्राह्म ध्येयें, ब्राह्मजीवन, ध्येमासाठीं स्वार्थत्याग, ह्यांविषयीं पुष्कळ महत्त्वाची भाषणें केली होती. मुसलमान बंधुभगिनीच्या समाजामध्येंही त्यांनी बाह्यधर्मीचा संदेश पोंचविला होता. बासंबंधाने पत्रिकेच्या इंग्रजी बाजकडे अनेक प्रकारचा मजकर बारंबार येत होता. हा बाह्यधर्माशी जडलेला संबंध अगदीं ताजा असतांनाच केशवचंद्रसेनांच्या मुलीचा विवाह क्रचविहारच्या अल्पनयस्क महाराजाशी होणार अशी बातमी प्रसिद्ध झाली व त्या विवाहाविरुद्ध मोठी चळवळ सुरू झाली. त्या बेळी सुबोध पश्चिकच्या इंप्रजी बाजुने ( म्हणजे मामांनी ) आपलें विचारस्वातंत्र्य उत्तम रीती ने प्रकट केलें. सर्वत्र होत असलेली विद्य चळवळ पाइन Hindu Patriot ने केशन बाबंची बाज उचलून धरि-तांना असेंही म्हणावयास बाकी ठेविलें नाहीं की. खरें पहातां ही केशवचंद्रांच्या कटंबांतील खासगी \* बाब आहे. तिला सार्वजनिक करून बाह्यसमाजाच्या पढा-ऱ्यांसंबंधानें गैरसमज पसरविणें हैं अगदीं गैर आहे. ही विकली पाहन मामांनी प्रतील उत्तर दिके:--We are humbly of opinion that though the marriage of one's child is a man's private affair. the position and attitude of Kashav Babu in regard to the Brahma Samaj do justify the members of that body in feeling an interest in the present case and in expressing the ground of their disapproval of it and of their apprehension as to its results. आणि अवेरीस जेव्हां क्रचबिहार येथे ऐन लगाच्या बेळी पुष्कळ जुने प्रकार झाले होस झाला स्या वेळीं केशक्यावृता अत्यंत खेद झाला बगैरे सारवासारवी इंडिअन मिरानें जेव्हां बाळविली तेब्द्रां पश्चिकेनें काय उद्घटलें पहा:---

<sup>\*&</sup>quot;...It would be simply impertinent on the part of those who respect him and value his character to drag him before the bar of public opinion for an act which is wholly private and of which he is the best judge."

"The Mirror says Babu Keshav was distressed to see in the wedding hall symbols of idol-worship, and thought of breaking up the match. We wish he had done so, while yet, though late, it was not impossible to retrace his steps, alike in the interests of the movement he leads and for the future welbeing of his child. Our brother...finds a ray of consolation in that the principal Brahma rites were preserved in tact. But we confess that is at best a poor consolation in the case of one who holds before him a high ideal."

ह्यावरून " केवळ आपल्यासारस्या विचारांच्या मनुष्यांसह एकत्र मिळन निराकार, निर्विकल्प, अत्यंत शुद्ध, मंगल, परम क्रूपाळ परमेश्वराची उपासना करून लीनभावाने आध्यात्मिक बलाविषयी त्याची प्रार्थना करावी इतकाच तर्त आपला अधिकार आहे " असे बाटणारांपैकी मामा नन्द्रते हें यावरून उघट होत आहे. पण खरें पहातां, मामा साच्या पष्कळ पलीकडे गेले होते. ब्राम्हधर्मांचे ब बाह्यसमाजाचे जे उच ध्येय. ज्याचा स्थाग केल्याबहल केशवचंद्र सेनांसही स्थानी दवण दिलें आहे. तें ध्येय त्यांनी आपल्यापुढें ठेविलें होतें व 'एकएका साह्य करूं क्षवघे घरूं सुपंय' ह्या भावानेने पढ़ें जाण्याचा त्यांचा निश्चय झालेला होता. हैं आम्ही केवळ कल्पनेनें अगर वर्तमानपत्रांतील त्यांच्या लेखांचें घोरण लक्ष्यांत घेऊन लिहीत आहों असे कोणी समज् नये. आमच्या वरील विधानाला सबळ पुराबा आहे. १८७४ सालांतील ती गोष्ट, प्रार्थनामंदिराच्या उभारणीसाठी बरेंचसे द्रव्य जमवन मंदिराचें काम आतां परें होत आलें असे मामांनी पाहिलें. व ते पढील उद्योगास लागले. प्रार्थनासमाजाची स्थापना करितांना 'सर्व संसारांतील धर्मसंबंधी कृत्यें ( प्रतिमापुजनत्याग ) ह्या मतास अनुसरून व्हावीं' हा उद्देश आपण मनांत योजिलाः तस्वांची पनर्घटना जरी झाली. तरी सहा मलतस्वांनी बोधित जो धर्म श्यास अनुसहन सर्व कृत्ये घडावीं हा कटाक्ष कायम असून स्याप्रमाणें जर वाग-णुक होत नाहीं, तर आतां मंदिर उभारत्यावर म्हणजे समाजाला स्थायिकपणा आल्याबरही पूर्वीप्रमाणेंच चालणें इष्ट नम्हे असे बादन, पाऊल टाकण्याचा व 'अवधे धरूं सपंध ' ह्याचा अनुभव पहाण्याचा निश्चय करून त्यांनी एक पत्र तयार केळें व आपख्या सहीवरोवर एका समविचारी बंधूची सही घेळव त्यांनी हें पत्र किरवेक सभासदांकडे पाठविंछें, पुढें दिखेल्या पत्रावरूत हा। बाव-तींत मामांच्या विचारांची ठेवण कशी होती त्यांची साक्ष कोणासही पटल्याबांचून राहणार नाहीं:—

The Samaj Mandir is now nearly ready and will be inaugurated towards the end of this month. We shall thus soon have our own independent Church and therefore it is incumbent on members of the Samai to avow their complete allegiance to its principles, or in other words, practically to give up all connection with idolatry and objectionable ceremonial of every kind. To effect this religious change must involve, however indirectly, the social consequence of loss of caste and the only way for the members to protect themselves for the inconveniences of this result is to form themselves into a community of their own and bring about social intercourse and intermarriage among themselves. Do you, therefore, consider this matter and let us know at your earliest convenience, whether you are prepared for the step, and if not, how far you intend to carry out the tenets of the Samai into actual practice. Of course no usage or custom is to be discarded that is not opposed to the spirit of our faith and we shall retain our Hindu Nationality. We are prepared to consider the question seriously with a view to action if we can secure half a dozen families. हैं मामांचें ध्येय होतें व स्या वेळचा उत्साह, त्या वेळची उमेद व आशा ह्यांचें हें द्योतक आहे (It breathes the ardour of the times and the hopes then entertained of the growth of a new Church and of a new

religious community). असें हें पत्र प्रसिद्ध करितांना सुबोधपत्रिकेनें कटलें आहे. ह्या पत्राचा कांद्रींच परिणाम झाला नाहीं, तें लिहिणारांस कोठनहीं उसेजन मिळालें नाहीं. व मामांचें ध्येय मामांपाशीं राहिलें असेंच आज म्हणावें लवात आहे

'नये मार्गे पाहों वाट फिरोनिया। दुसरा सांगिया साहाकारी ॥ आप्रिया बळे घालावी हे कास । न येणेंचि आस आणिकांची ॥ हें तत्त्व आचरणांत त्या वेळी आणिलें गेलें नाही याबहल आज खेद प्रदर्शित करण्यावांचन गत्यंतर नाहीं, मामांना त्या वेळी उत्तेजन न मिळता उलटच प्रकार झाला असला पाहिजे: कारण एकीकडे त्यांचें वरील पत्रांतील ध्येय: वसरीकडे भापला अधिकार तर्त उपासना करण्याचा व प्रार्थनासमाजाचे जे कोणी सभासद " सर्व बाहा आचार व्यवहार विवाहाटिक सर्व संस्कार वगैरे एकंटर संस्था नवीन पदतीनें एकदम सरू करावी, लोकमतांत फेरफार होण्याची वाट पाहात न बसतां आपण स्यांपासन निराळें व्हावें. अन्नव्यवहारादि नित्य जातिभेदाचे चाळ निर्वध बाद्धगल्यावांच्न करावी व जातिभेदस्चक जी यह्मेपवीतादि बाह्य चिन्हें त्यांचा त्याग करावा " असे म्हणतात ते ब्राह्म असे म्हणून त्यांचेपासून आपल्याळा निराळे करण्याचा प्रयतन: असा प्रकार झाल्यामुळें, त्रासाचा, लोकच्छल सहन करावा लागणारा, अबचणीत नेऊन टाकणारा मार्ग सोइन, लोकमतांत फेरफार होण्याची वाट पहात बसलों त्याचा परिणाम असा झालेला कचित दिसतो की बधु व वरपक्ष दोन्ही समाजापैकी असनही राजरोसपणें जुने विधि होतात !

असो. खेदाची गोष्ट इतकीच की. 'दुसरा संगिया साहाकारी ' यांची अपेक्षा केल्यामुळे मामांना आपल्या ध्येयानुसार वागतां आले नसावें. परंत १८७४ सालीं जरी त्यांच्या विचारांची अशी स्थित होती व तेबढ्यापरती वरील टीका सरळ आहे असे जरी म्हणता आलें. तरी ह्या बाबतीत असला हिशेबी प्रकार बरोबर नाहीं, हें अनुभवार्नेच त्यांस कळून आले हें येथें नमद करणे अगत्याचे आहे. दुसरी कुटुंबें आपल्याबरोबर आल्यावांचून जे आपल्याला सत्य वाटत आहे. तें आचरावयाचें नाहीं, असा हुट धरणें महणजे आपला स्वतःचा दुवळेपणा झांकण्याचा प्रयत्न करणें होय. ही एक प्रकारची आत्मवंचनाच. आणि १८८१ साली सबोधपत्रिकेचे संपादक ह्या नात्याने मामांकरे आलेल्या एका समासदाच्या पत्रांत जेव्हां त्यांनी असें म्हटकेलें पाहिलें की, "हली प्रार्थनासमा-

जाचे किस्पेक समासद आपापल्या कृदुंबांतील सुलांचे व्रत्वेच प्रतिमापूजनगुक विधि गाळून करण्याच्या विचारांत आहेत. मात्र पत्रास कुदुंबें तरी एकत्र होऊन अशा प्रकार वागणारांस पाठिंवा देऊन एक स्वतंत्र पंथच बनवावयास तयार झाली पाहिजेत. " त्यावेळी त्यांनी आपके स्वष्ट मत देऊन टाकलें. खरें पहातां न करत्याचा वार शनिवार ह्या महणीप्रमाणेंच हा प्रकार म्हणायाचा. कारण पूषी साहा कुदुंबांची अट होतो ती आतो पत्रास कुदुंबांची झाली! सुंबई शह-रांत त्यावेळी पत्रास समासदांची कुदुबें तरी होती किंवा नाहीं याची शंका आहे. असी. मागचा अनुभव लक्षांत ठेवून मामा म्हणतात:—

We think the time has arrived when we should give up the old fashioned notion of making bractical reform conditional on certain people joining the former. It simply gives rise to self-deception and a man convinces himself that he is ready to inaugurate such and such practical reform; but that other beoble are cowards and will not join him. If a man thinks reform necessary in a certain quarter and is willing to stand by the consequences if it is introduced he should proceed to do so at once; if not willing the less he speaks of it and makes it depend upon others the better for every body. Other people will join him in the course of time if his own conscience is keen enough to bring him out at once. There are people among us who are either afraid of excommunication or think that excommunication or the formation of a distinct community we should not seek because our reform this way will not influence and permeate the great mass of Hindu Society and we shall be simply adding to the incalculable number of existing castes. Such people should make it their duty to introduce such reforms in their families or within their private circle as will not bring direct excommunication though they may shock the orthodox community and should make a gradual advance until they attain to their ideal. But making every thing depend upon others and remaining perfectly inactive himself are dangerous."

ही स्पष्टोक्ति ता. १० एप्रिल १८८१ च्या सबोधपत्रिकेच्या अंकांत प्रसिद्ध झाली आहे. वरील विचारांचें सार इतकेंच आहे की. "आपल्याप्रमाणें आचार करावयास दसरे तयार झाल्यावर मग आपण प्रत्यक्ष कृति करून दाखवावयाची ही आत्मवंचना आहे. जे कांही आपल्याला योग्य बाटतें तें आपल्याबरोबर कोणी येत आहे किया नाहीं याची बाट न पहातां करून दाखविण्याचा काळ आतां आहेला आहे. नाहीं तर असे होतें की. लोक भित्रे, त्यांच्यांत बोलण्याप्रमाणें कति करण्याचें धैर्य नाहीं, आपली मात्र तयारी आहे. अशी आपण आपली खोटी समज्जत करून घेऊन विनाकारण दुस-यांदर रोष लादतों. ज्या कोणाला एखादी विशिष्ट संधारणा अवस्य वाटत असेल व ती करून दाखविल्यावर होणाऱ्या छलास पाठ देण्याची त्याची तयारी असली. त्यांने ती ताबडतोब कृतींत आणावी. इतकी तयारी नसली, तर सधारणा आचारांत आणण्यासंबंधाने व इतरांनी आप-ल्याला येन्द्रन मिळार्ने अज्ञाविषयीं तो जितकी कमी वाचाळता करील तितके सर्वास बरें ! आतां आपल्यामध्यें असे कित्येक छोक आहेत की ज्यांना बहिष्का-राची मोठी भीति वाटते व त्यांचें असे म्हणणें आहे की. जातिबहिष्काराची आपत्ति आपण आपल्यावर सहाम ओढवून घेऊं नये, किंवा निराळी स्वतंत्र जात करण्याच्या आपण भानगडींत पडं नये. कारण, अशा रीतीनें जर आपण बागं लागलों तर आपल्या आचरणाचा एकंदर हिंद जनतेवर कांही परिणाम व्हावयाचा नाही व आज ज्या असंहय जाती आहेत त्यांत मात्र एक नव्या जातीची आपण भर ्षालं. आतां ज्यांचें असे मत आहे त्यांनी इष्ट बाटत असलेल्या सधारणा आपा-परुषा कटंबांत. व आपल्या विशेष परिचयाच्या मंडळीत प्रथम सुरू करण्यास लागार्ने. असे केल्यानेंही अगदी जुन्या मंडळीचा रोष होईल, पण जातिबहिष्कार ह्यायोगें व्हावयाचा नाहीं. अशा प्रकारें हळुहळू पाऊल पुढें टाकावें व आपलें ध्येय गांठावें. परंतु सर्व कांही दुसऱ्यांवर अवलंबून ठेवून आपण मात्र स्वस्थ बसावयाचें हें सर्वपरि घातक आहे." हे विचार समाजाच्या प्रातीच्या दर्शनें किनी

महत्त्वाचे आहेत तें येथें निराठें सांगावयास नकी. वास्तविक पहातां, दुसऱ्याच्या तोंडाकडे पहात राहण्याच्या संवयीचा परिणाम असा झाला की, बंगाल्यांतील लोकांत्रमाणें आम्ही स्वतंत्र पंच तर सिद्ध केला नाहींच व जातींत राष्ट्रन तर जा-तींत राष्ट्रन, प्रत्येक सभासदानें ममाजाच्या तत्त्वांतुसार आचार करण्याचाही निधय केला नाहीं! तथापि मामा परमानंदांनी सुबोधपित्रकेचे संपादक ह्या नात्यानें आपल्यावरील जवाबदारी जाणून योग्य मार्ग दाखविला व ते आपल्या कर्तव्यास जागले. त्यांच्या उपदेशानुसार आमचे सर्व मभासद जर वागले असते, तर आ-पल्या तत्त्वांची आपणच अवहेलना केल्याचा दोष त्यांस लागला नसता! असो.

अगरी अखेरपर्यंत ते समाजाचे एकिनष्ठ सेवक राहिले. अंतकाळ समीप आला तरीसुद्धां देशहिताची त्यांची तळमळ कमी झाली नाहीं. शरीरांत कोहीं त्राण राहिला नव्हता, वारंवार ते बेसावध होत होते, तरी मलबारीशेटसारखे त्यांच्या विश्वासांतले कोणी आले की त्यांना प्रिय असलेल्या विश्वयाचा ऊहापोह, ऐकणाराला कान जवळ आणावयास सांगून, ते करीत होते व सृत्यूच्या पूर्व दिवशींच पुढें येणाच्या व्हाइसरायाची कारकीर्द यशस्ती व्हावयास काय केले पाहिजे, याची हरपेषा मलबारीशेटना सांगून "Now I must say good bye to you" असे मामांनी म्हटलें व शेटजींना निरोप दिला. त्यांचळी त्यांना आपला येथील वास संपत्ना असे वाटलें असावें, कारण, दुसऱ्या दिवशीं, ता. १३ सांभर राजीं दोन प्रहरी २ वाजता रामकुल्णपंत मांहारकर, डा. शांताराम विद्वल, तुकाराम तात्या, नारायणरान चंदावरकर, भास्कर हिर भागवन, श्रीधरपंत भांडारकर वगेरे मंत्रा सांभरती असतांना त्यांचें प्राणोत्कमण झालें व ह्या आधुनिक काळांतील साधु श्रेष्टाची इह लोकींची यात्रा क संपत्नी. त्यांचें अपुरें राहिलेलें ध्येय पुरे करणारा समाज हैं चरित्र वाचन तथार होवी असे आमडी इच्छितों.

भ्रेतयात्रेस प्रारंभ होण्यापूर्वी डा. भांडारकरांनी प्रार्थना केली. ती अनुभवून मल्डारी शेटनी मामांविषयींच्या मृत्युलेखांत पुढील उद्गार काढले आहेत:—

The funeral service, or rather the farewell prayer, given by Dr. Bhandarkar, was simple but impressive to a degree. It was said in Marathi, so that all might follow it. Everything was quiet and orderly till within a minute of the removal. What a contrast to this some other funerals I have attended, with the heartless tittle tattle and the hollow jargon muttered by hirelings, paid for so much the hour!

# (३) वासुदेव बाबाजी नवरंगे.

नये मार्गे पाहों वाट फिरोनिया। दुसरा संगिया साहाकारी॥१॥ आपुळिया बळें घालावी हे कास। न येणेचि आस आणिकांची॥२॥

"He was the conscience of the Prarthana Samaj."

N. G. Chandavarkar.

रोज किरयेक श्रद प्राणी जन्मास येतात व किरयेक नाग पावतात. पण स्यांचे बहल कोणी विलाप करीत नाहीं, कारण, त्यांच्या अस्तित्वाविषयीं किंवा नाशा-संबंधानें आम्ही बेफिकिर असतों. ह्या शरू प्राण्यांची गोष्ट बाजस ठेविली व मनव्यपाण्यासंबंधांनं आपण विचार करूं लागलों प्रहणजे आपणांस असे आह-ळन येतें की, त्याचा जन्म व त्याचें मरण ही अनुक्रमें कमी व अधिक प्रमा-णाने आनंद व द:ख उत्पन्न करितात, इतर सर्व प्राण्यांपेक्षां मनुष्य प्राण्यांस अनेक कारणांनी श्रेप्रता आलेली आहे. परंत त्याच्या श्रेप्रत्वास जी साधने कारणीभत झाली आहेत त्यांचा जितक्या अंशानें व जितक्या प्रमाणानें सदपयोग किंवा दुरुपयोग झालेला अमतो तितक्या अंशाने व प्रमाणाने स्याचे मरण दुःखास कारणीभत होत असर्ते. अनेक क्षद्र प्राणी ज्याप्रमाणें रोज नाश पावतात त्याच प्रमाणें रोज किरयेक मानवप्राणी काळाच्या जबच्यांत पडत आहेत. परंत स्यांच्या त्यांच्या आमांलीपकडे सर्वीस सर्वाबदल खेर वाटत नाहीं आणि आमांस किंवा इष्रमित्रांस जें वियोग बहुल द:ख होतें त्याचा गत व्यक्तीच्या गुणांशीं संबंध असतीच असे नव्हे. परंत कोणाही व्यक्तीच्या मृत्यनंतर जेव्हां अनेक व्यक्तींस समाजास किंवा देशास अत्यंत दुःख होतें. तेव्हां त्या गत प्राण्याच्या योग्यतेचा प्रश्न लोकांपढें असतो. अत्यंत कष्ट सोसन, हाल अपेष्टा काइन, लोकनिंदा सहन करून, आवत्या कर्तव्यामध्ये सदा सर्वदा मन रहाणारा, सर्वोच्या आदरास व प्रेमास पात्र होतो. अशी एक थोर, स्वकर्तव्यदक्ष, अत्यंत उद्योगी, करारी, धाडशी. सत्यप्रिय, धर्मशील व्यक्ति म्हटली म्हणजे रा. रा. बास्रदेव बाबाजी नवरंगे हे होते. ह्यांचें चरित्र सर्वीस अत्यंत बोधपर आहे म्हणून त्यांच्या चरि-त्राचा अल्प परिचय वाचकांस करून देण्याचा विचार आहे.

## पूर्ववृत्त, जन्म वगैरे.

वासुदेवरावांच्या पूर्वजांचें सुळचें ठिकाण रत्नागिरी जिल्ह्यांतीळ खरवतें हें गांव. तेथें अद्यापि त्यांचे कांहीं निकट संबंधी आह असून किस्पेकांचें येथें वारंवार वेणेंडी

होत असतें. परंतु निजामशाहीमध्यें त्यांचे पूर्वज कोकणांतून निघन रोजगा-रासाठी नगर जिल्ह्यांत घोडनदीजवळ आळे व तेथे सोमवंशीयाचे जबळे प्रतणज जें गांव होतें तेथें त्यांचा मुद्धाम झाला. ह्या गांवची जकात वगैरे वसल करण्याचें काम वासदेवरावांच्या कळाकडे होतें. त्यांचे वडील बाबाजी हे तर तेथील वकी-लही होते. त्या जवळे गांवी, वासदेवरावांचा जन्म शके १७५०त चैत्र महिन्यांत ग्रद पक्षांत म्हणजे सन १८२८ साली झाला. त्यांच्या जन्माची तारीख किंवा तिथी आज कोणास माहीत नाहींच खह त्यांसदी ती माहित नव्हती. या जबलें गांवीं आपस्या वयाच्या १२ वर्षेपर्यंत वासदेवराव राहिके. तेवढ्या काळांत त्यांचे तेथें कांही बिक्षण झालें असेलमें वाटत नाहीं, फार तर अक्षरओळख झालेली असेल. नंतर विडलांचा रोजगार जवळयास नीट चालेना म्हणून ते आपले जुने गांव सोडन येथें आले. तेव्हां त्यांच्या बरोबर आमचे वासदेवरावही आहे. विडलांस गरीबी आली म्हणून ते येथे आले. अशा स्थितीत मुलाच्या विक्षणाची काळजी ते कोठन घेणार? परंतु वासुदेवरावांस लहानपणापासनच विद्येची अमिरुचि लागलेली. आणि मंबईस आल्यावर येथील सर्व निरा-ळीच स्थिति पाइन भापणही इतरांत्रमाणें शिकन नांवलीकिक संपादाबा किंवा उपजीविकेचें साधन प्राप्त करून ध्यावें म्हणून बासुदेवराव शाळेंत शिकं काराले. आवल्या जिल्लाची ब त्याचप्रमाणे आवल्या पोटापाण्याची त्यांमच चित्रता असल्यामुळे रोज शाळेत जाण्यापूर्वी ते आपल्या पोटापाण्याची व्यवस्था करीत असत. अर्थात रोज माधकरी मागत असत व भिक्षाही रोज कांही वेळ मागत. तेवढया वेळांत जे कांहीं पैसे मिळतील ते गांठी बांधून नंतर ते शाळेंत जात असत. असा कम कांही कालपर्यंत चालल्यानंतर त्यांनी कोणा गोडबोले नामक ग्रहस्थाच्या कटंबांत कांही दिवसपूर्यंत शागिदांचें काम केलें. तेथें रिकाम्या वेळी सांगतील तें काम करावें व नंतर शाळेंत जावें असा त्यांचा कम असे. अशा प्रकारें आपल्या स्वतःच्या हिमतीवर व अनेक प्रकारचे कष्ट सोसन त्यांनी आपकें ज्ञान बरेंच बाढविलें. परंत त्यांत अधिक भर घालण्याची जरी उत्कटेच्छा त्यांस होती. तरी उपजीविकेस साधन नसल्यामुळें तें फारसें शक्य नव्हतें. बासुदेवराव हे मोठे उद्योगी असून आपस्या चिक्षणाविषयी त्यांनी जी आस्था दाखविली त्यामळें त्यांची त्या वेळच्या शिक्षणाच्या पढाऱ्यांची ओळख झाली होती. त्यांत शेट टाटा-भाई होते. त्यांनी त्यावेळी अशी योग्य सहा दिली कीं, आतां आणश्ची शिकण्यांत काळ न घालवितां कांही उद्योगास लागणें नांगलें. कारण कोणत्या प्रकारने हाल

सोसून व अडचणी असतां वासुदेवरान आपर्ले शिक्षण चालवीत होते हैं दादा-भाईना माहीत होतें. म्हणून लोहार चार्ळीतील मुलांच्या शाळेचे हेडमास्तर आजारी पडून गेले असल्याचें त्यांस कळश्यावरून त्या जागीं त्यांनी वासुदेवरावांची योजना करविली.

#### शाळा मास्तर.

वासुदेवराव उत्तम प्रकारचे शिक्षक होते. त्या वेळी तात्या पंतोजीचाच जिकके तिकके सुळसुळाट होता. तथापि ह्यांनी आपल्या हातालालच्या विद्यार्थ्यां केव्हांही शिक्षा न देता उत्तम प्रकारें शिकवांनें. ही त्यांची शिक्षणपद्धित केट दादाभा-ईच्या लक्षांत येतांच त्यांनी इतका उत्तम शिक्षक आपल्या शाळेंत अपणे अत्यंत अगत्याचें आहे, असा विचार करून स्टूडन्टम् सायंटिफिक अँड लिटररी सोसायटीच्या शाळेंत त्यांस त्यांनी शिक्षक नेमिलें. तेथें हे मुलींस शिवणकाम व वीणकामही शिक्षतीत असता ! ह्या कलांचा त्यांनी केव्हां व कोठें लाभ करून घेतला होता हैं मात्र आम्हांस माहीत नाहीं. शिक्षकाचा धंदा करीत असता वासुदेवराव स्वस्थ वसले नव्हते. आपल्या झानांत भर घालण्याचा त्यांचा कम सतत चाल होता. त्यांस शाल्लीय विषयांवर जी सप्रयोग व्याख्यांनें होता असत त्यांचेळी झानप्रसागक मंडळीची शाल्लीय विषयांवर जी सप्रयोग व्याख्यांनें होता असत त्यांच्या द्वारें ह्यांच्यांत उत्यन्न झालो होती. त्यांस नक्षत्र, तारे, व स्याच्या शाल्लाचे ठळक ठळक सिद्धान्त ह्यांची चांगली माहिती होती. नक्षत्रांच्या सेवं-धाली आपल्या मुलांस ती शाळेंत जात तेव्हां ते माहिती होती. नक्षत्रांच्या सेवं-धाली आपल्या मुलांस ती शाळेंत जात तेव्हां ते माहिती होती. नक्षत्रांच्या सेवं-धाली आपल्या मुलांस ती शाळेंत जात तेव्हां ते माहिती सांगत असत. असो. पंतोजीच्या कामास कांहीं वर्षांनी वामुदेवराव कंटाळळे.

#### व्यापारी.

शिक्षकांचा धंदा नेहमी करीत राहिल्यास आपका विशेषसा फायदा व्हाव-याचा नाही हैं स्यांच्या लक्षांत येऊन चुकलें होतें व त्या बेळी चांगल्या चांगल्या लोकांचा व्यापाराकडे चराच कल असल्यामुळें त्यांनी लहानशा प्रमाणावर व्यापार करण्याचा निश्चय केला. तेथेंही त्यांस प्रथम दादाभाई यांनींच मदत केली. बाधुदेवरावांनी स्टेशनरी व पुस्तकें विकल्याचा विचार कायम केला—आणि दादा-भाईनी एल्फिनस्टन इन्स्टिय्यू-मध्येच त्यांच त्यांच्या लहानास आया देविली व आपल्या शाळंतील सर्व विद्यार्थ्यांस वाधुदेवरावांपासूनच सर्व सामान-व पुस्तकें घेण्याची सूचना केली. सर्व विद्यार्थी यांजपासून माल चेळं लाग्ल्या-मुळें त्यांचा तो धंदा बऱ्या रीतीनें वालं लागला. पुढें पुस्तकांचें व स्टेशनरीकें



वासुदेव बाबाजी नवरंगे

दुकान त्यांनी रामवाडीवर घातळे. नंतर ते नेहमी म्हणत की, आत्माराम सगुण ह्यांनी एकच घंदा उचळळा व त्यासच ते चिकटून राहिले, झणून त्यांस चोगळी प्राप्ति झाळी. आपण मात्र अनेक घंयोत मन घातळे व अनेकांत अपयक्ष अनेक कारणांनी आळे. फावल्या वेळी ते दुगरेही कांही उद्योग करीत अपावेत. कारण, याच सुमारास दर रविवारी एक गुजराधी पत्र—बहुतकरून रास्त्योफ-तारांत सामीळ झाळें सत्यप्रकाश पत्र असावें, ते वांटीत असत. कोणीकहून तरी प्रामाणिकपणें घंदा करून दीने पैसे गोटी बांघावे, गज्जांच्या सहवासीत सतत असावें व नित्य आपल्या ज्ञानांत व अनुभवांत भर घाळावी असा त्यांचा निश्चय होता व त्याप्रमाणें ते वागत होते. एकदां व्यापारांत पडल्यावर ते पूणे व्यापारी बनळे व मग स्टेशनरी व पुस्तकें ह्यासारख्या ळहानशा व अल्प प्रमाणावरीळ व्यापारापेक्षां मोळ्या प्रमाणावरीळ व्यापारांकडे त्यांची दिष्टि गेळी.

येथे हें सांगणें जरूर आहे की वायुदेवरावांचें लक्ष जरी व्यापाराकडे होतें, तरी आपलें मन युदंस्कृत करण्याचा त्यांचा कम चाळू होता. त्यांचा चांगल्या चांगल्या लोकांत ओळख झालेली होती व त्यांच्या सहवासानें त्यांचे विचार उदार बनत चालले होते. युस्तकांचा व्यापार सोडल्यानंतर त्यांनी दोघा चौषांच्या साहाय्यांनें बच्याच मोळ्या प्रमाणावर कापडाचा व्यापार युरू केला. कापडाचा व्यापार करीत असतांनाच त्यांस विलायतेस जाण्याचा योग जुङून आला.

### विलायतची सफर १८६३-६६

वाधुदेवरावांचा विवाह लहानपणींच त्यांच्या विक्षलांनी केला होता, व ते आपल्या पत्नीसह व बंधूंसह येथें रहात असत. परंतु हे अगदी तरुणच असतांना ह्यांची प्रथम पत्नी निवर्तली व नंतर ते बरीच वर्षेपर्यंत विधुरावस्थेत होते कापहाचा व्यापार कुरू केल्यानंतर मंडळीचा असा विचार झाला की, आपल्या तफें छंडन येथें देवपेव करण्यासाठी आपलाच माणूस तेथें असावा. ह्याच सुमारास करसनदास सुळजी, राम बाळकूणा वगैरे मंडळी विलायतेस जाणार असे कळतांच व्यापारच्या निमित्तानं वाधुदेवरावांनी विलायतेस जाण्याचा निवय कला. १८६३ साली ते हिंदुस्थान सोडून विलायतेस गेळे. त्या वेळी विलायतच्या प्रवासाची व तेथील विशेष हकीकतीची त्यांची लिहिलेली पत्र इंदुप्रधावांत प्रसिद्ध सालेली आहेत. ह्यांचे वेळी त्यांचे पत्र इंदुप्रधावांत प्रसिद्ध सालेली आहेत. ह्यांचे वेळी त्यांचे कानउवांचण करण्याचा प्रसाच स्वरस्तीत पत्र वासुदेवरावांस मिळालें. त्यांचे कानउवांचण करण्याचा प्रसाच स्वरस्तीत पत्र वासुदेवरावांस मिळालें. त्यांचे कानउवांचण करण्याचा प्रसाच स्वरस्तीत पत्र वासुदेवरावांस मिळालें. त्यांचे त्यांची कानउवांचण करण्याचा प्रसाच स्वरस्तीत केळा होता. तुम्ही सुंबईत राह्न अष्ट झाल्यांचे ऐकन होतांच:

आतां तर तुम्ही एकदम परदेशगमन करून सर्व कळास कमीपणा आणणार आडां. ताहांला कला चाराची व धर्माची चाड नाहीं. तम्ही आम्हांस खाली पहावयास लाविलें वगैरे मजकर त्यांत होता । ह्या पत्राचें वासुदेवरावांनी आपल्या विद्वलांस खरमरीतच्य उत्तर पार्ठविले की. आपण आतां संसाराचा स्थांतील मोहांचा व पाशांचा स्याग करून चतुर्थाश्रमात पाऊल टाकले आहे: आतां आपण आमच्या ह्या भान-गडीत पढ़ नये: आम्ही आमचें कल्याण करें आहे. तें जाणण्याच्या स्थितीत आपल्या कपेने आहों. आतां आमच्यासंबंधानं काळजी करून आपण आपल्या धर्मसाधनांत व्यत्यय आणन घेऊं नये. अशा प्रकारचें चोख उत्तर स्यांच्या करारी स्वभावास अनुरूपच होतें: हें येथें स्वतंत्रपणें सांगण्याची आवश्यकता नाहीं. विलायतेंत त्यांचा मकाम एकंदर तीन वर्षे होता. व शेवटचे सहा महिने खेरीज-करून तथं चांगला व्यापार व देवधेव होत असावी. परंत वासदेवराव स्वतः विलायतेस असल्यामळं येथील मंडळी खरोखर कोणत्या प्रकारे व्यापार करीत आहे व आपल्याओं कोणत्या रीतीने वागत आहे हें जाणण्यास स्वांस मार्ग नव्हता. त्यांचा करारीपणा व सत्यप्रीति हे ग्रण त्यांच्या भागीदारांत नव्हते. स्यांच्याशी स्यांचे वर्तन साफ राहिलें नाहीं, इकडे काय व्यवहार चालले होते त्याचा वासदेवरावांस मागमस लागला नाही. आणि इकडे मंडळीनी एक दिवस दिवाळे फंकलें।

### एक रुक्ष पस्तीस हजार रुपये.

भागीदारांनी दिवाळे फुंकलें एवढेंच नाही तर, ही बातमी वायुदेवरावांस टपाछद्वारें न कळविता वायुदेवरावांचा अंत झाल्यावर जिवंत असलेले लोणावळ्याचे
सुखवस्तु गृहस्थ रा. रा. भास्करराव द्यांस स्यांनी पत्र घेळन विलायतेस पाठविले.
त्या पत्रांत असा पोक्तपणाचा उपदेश करण्यांत आला होता की कंपनीनें मुंबईत
दिवाळें काढल्यामुळें वायुदेवरावांनी विलायतेंत लोकांचे देणें वगैरे देण्याच्या
भानगदीत पहुं नथे; तर ले पैसे असतोल ते सर्व घेळन हिंदुस्थानांत निघृत्
यातें, म्हणजं मग ांनराळा व्यापार सुरू करतां येहेल ! हा उपदेश वायुदेवरावांसारस्यावाणेदार, पापभीक व सत्यित्रय माणसास कसा हचावा ? त्यांनी आपणांस
अशा प्रकारचा उपदेश झाल्याचें कोणास न कळविता लोकांचें सर्व देणें देळन
टाकलें आणि हं देणें योउं थोडकं नव्हतें. त्यांनी एक लक्ष पस्तीस हजार रुपयांचें देणें देळन टाकलें व व्यापारच्या निमित्तांनें आतो कांहीं कोणांचें वेणे नाहीं
असें पहुन तें पत्र घेळन आता पुढं काय करावयाचें तें ठरविण्यासाठी ते स्रोट
दादाआईकडे गेळे व त्यांस तें पत्र त्यांनी दाविचळें. त्यांत उपदेश काय होता व्य

आपण काय केलें तेंही स्यांस सांगितलें. हा सर्व वृत्तांत ऐकन दाशभाईस फार आनंद झाला. वासदेवरावांस ते पर क वर्षापासन ओळखीत होते. तम्हीं केंद्रेत तेंच योग्य होय असे त्यांनी त्यांस मांगितलें. मात्र आतां हिंदस्थानांत परत जाण्याची बाई करूं नये. कारण आतांच ति कहे गेल्यास भागीदारांनी तमच्या विचारावांचन केलेल्या कर्जाचा बोजा तमचेवर पडेल. हा विचार वासदेवरावांस पटला व पढें ते सहा महिनेपर्यंत तेथे राहिले. तेवढ्या अवधीत न्या. म. को ह्यांम स्यांनी मराद्री विकविलें व अशाच प्रकारचे लहान सहान उद्योग करून ते तथे असतां त्यांची व मुशीचे प्रसिद्ध ब्यापारी मि. मॉर्पन ह्यांची दाट ओळख झाली व आपल्या मुद्धांचा फैलाव अधिक प्रमाणावर करण्यासाठी वासदेवरावांस त्यांनी मध्य एजन्द्र नेमिलें व १८६६ साली जवळ परेसे पैसे नसल्यामळें. प्रन्हां नवी विटी व नवा दांड नांचा नवा हाव मांहण्यासाठी त्या वेळी विलायतेंतच असलेल्या शेट कर्मनदास माधवदास ह्यांच्या मालाच्या भागबोटीतन त्यांच्या मेहेरबानीने वासदेवराब परत हिंदस्थानांत आले. आपण इतके परिश्रम कहन व्यापार सह केला. त्यास इतक्या चांगल्या स्वरूपास आणिलें भाणि भागीदारांनी भाषणास अवानकः रीतीनें तोंडव्यी पाढिलें. हें पाइन त्यांची किती तरी निराशा झाली असेल ! आमच्या लोकांच्या गाफिलपणाबहल त्यांचा संताप झाला असेल । परंत व्यापा-रांत हा जो मोठा धका बसला स्याच्या योगें ते हताश झाले नाहीत. स्यांनी मशीचा नवीन व्यापार येथे येऊन सुरू केला, व आपल्या ह्यातीत तो उत्तम प्रकारें चाळवेळा आणि मृत्युपूर्वी सुनारें नऊ वर्षे आनी आपळे हातपाय बरेच थक-क्यावर आवस्या व्यापाराचा सर्व बोजा आपले चिरंजीव सत्यवंत यांजवर टाक्न से घरी स्वस्थ बसले. राजश्री सत्यवंत यांनी आपल्या विदेशंच्याच हयातीत हा ब्यापार बाढांबेळा असन तो आतां अधिक नांबाह्यास आणिला आहे.

#### सामाजिक च धर्मविषयक सुधारणा.

आज काठ परंद तमन म्हणजे कोई। विशेष आहे असे कोगास वाटत नाहीं. परंतु १८६३ साठी ही गांष्ट बहुतेक अश्रुतपूर्वेच होती. स्या वेळों तो कर-णाराचा ६४आव घाडशीच असावयास पाहिजे होता. आणि आमच्या वासुदेव-रावांचा स्वभाव तसाच होता.

ख्यापारासाठी परदेशी जाणें अगत्याचें आहे असें आढळतांच त्यांनी मार्गातील अडचणींचा व पुढोल परिणामाचा कोही विचार केला नाही; व आतांच्या लोकांख मार्ग खुळा करण्यासाठी त्यांनी अत्यंत अनुकरणीय असें उदाहरण पाळून सिकें.

९८६६ साली ते परत आले. त्यानंतर पैसे देऊन अगर उपाध्यायांच्या हातापाया पहल प्रायक्षित घेण्याच्या भानगढीत पहण्याचा विचार त्यांच्या स्वप्नांतही आला नाहीं. आपण परदेशगमन केलें म्हणजे कांहीं अनुचित कमें केलें असे नाहीं: आणि जर अनुचित कमें केलें नाहीं: तर प्रायश्वित काय म्हणून घ्यावयाचें ? अनचित कर्माचा दोष प्रायश्चित्त घेतल्याने नष्ट होतो असा त्यांचा विश्वास नव्हता हैं निरालें मांगावयाम नको. प्रायक्षिल ध्यावयाचे नाहीं असा विचार कहन ते भापत्या उद्योगास लागले. आम्हीं वर एक दोन वेळां म्हटलें आहे कीं. वासुदेव-राव हैं सज्जनांच्या सहवासांत नेहमीं असत. स्यामळें त्यांच्या विचारांचें त्यांस बळण लागलें. आमच्या वाचकांस हें माहित आहे की १८४० च्या समारास येथे परमहंस नांवाची मंडळी स्थापन झाली होती. तिचा उद्देश देशांतील जाति-मेद नाहींसा करून एकेश्वर मताचा प्रसार करावा असा होता. ह्या सभेंत कांही मेकड भागमें असल्यामळें उघडपणें त्यांच्या हातन कांही झालें नाही व १८६० च्या समारास प्रसिद्धीच्या भीतीनें ही सभा नाहींशी झाली. ह्या सभेशी वासदेव-रावांचा संबंध होताच. पण संस्थेच्या सभासदांचा दुबळेपणा त्यांस मुळींच पसंत नसे व त्यामळें १८६० साली ही संस्था विलयास गेल्याबद्दल त्यांस मळींन खेद झाला नाहीं असें ते वार्रवार म्हणत असत.

परंतु पुढें परमहंस मंडळीतील कांही लोकांना असें बादं लागरें की आपले प्रगतीपर जे विचार आहेत त्यांचा फैलाव करण्यासाठी प्रसिद्धपणें प्रयत्न व्हावेत. म्हणून सन १८६६ साली तारीख ३० हिसेंबर रोजी हीं. आत्माराम पोंडुरंग यांच्या येथं एक सभा झाली. तींत वामुदेवराव हजर होते. मंडळीचा प्रथम उदेश असा होता की चाल जातिमेदाची चाल अति वाईट आहे असे प्रसिद्धपणें प्रतिपादावें, विधवा-विवाह गुरू करावे, लीशिक्षणास उत्तेजन दावें, वालविवाहाची चाल बंद करून लगाच्या वयाची इता टरवावी वगेरे. ह्यासंबंधानें अनेक सभा भरवून असे टरलें कीं, ऐहिक कल्याणावर विशेष दृष्टि टेवून ही कार्यें हातीं घेष्णापेक्षां मतुष्याचं ह्या जन्मी परमार्थसाधन हें जे श्रेष्ठ कर्यन त्याकडे विशेष हृष्टि टेवून ह्या जानमी परमार्थसाधन हें जे श्रेष्ठ कर्यन त्याकडे विशेष हृष्टि टेवून ह्या आणि तें करीत असतां त्याच्या आंगमूत ही कार्में समजावी. ह्या उद्देशानें १८६७ साली प्रार्थना समाजाची स्थापना ज्या मंडळीनी केळी त्यांत वाधुरेवराव होते. वाधुदेवरावांच्या चरित्रांत विशेष तो हा आहे की ऐहिक कल्याणास मंडळीनी थोडें मार्गे टाकिलें व परमार्थ-साधनास विशेष महत्त्व दिलें त्याप्रमाणें त्यांनींह केलें. धर्मास त्यांनी आपल्या चरित्रांत आयस्थान दिलें. पण

सामाजिक बाबी ऐहिक अतएव छुद्द असे कल्पून किरयेकांप्रमाणें स्वतःच्या सोवी-साठी त्यांचा थिकार त्यांनी केळा नाहीं. मंडळीचे उद्देश त्यांनी सब लक्षांत ठेविळे व ते सब जसजसे प्रसंग आळे त्याप्रमाणें त्यांनी आपल्या आचरणाच्या द्वारें पूर्ण केळे. जातिभेदाची चाल बाईट असे प्रसिद्धपणें प्रतिपाद्न ते थांबले नाहीत; त्यांनी त्याचा त्याग केळा; त्या वेळी विधवाविवाहाची चळवळ बरीच जोरांत होती. परंतु इतरांनी विधवाविवाह छुक करावे अशी सदिच्छा मनांत बाळगून ते राहिले नाहींत; तर १८७० सालीं त्यांनी स्वतः बायट कुळांतील कुल्णावाई नामक एका गतभर्तेकेशी विवाह\* केळा. १८७२ चा तिसरा कायदा पास होतांच त्यांनी विवाह रजिस्टर केळा. मुंबई शहरांत रजिस्टर झालेळा हा पहिलाच विवाह होय.

महाराष्ट्रियांत झालेला हा दुसरा विथवाविवाह होय. स्रीबिक्षणास त्यांनी कोणत्या प्रकारें उत्तेजन दिलें तें येथें सांगावयाला नकोच. बिक्षकाचा धंदा करीत असतां त्यांनी कितीतरी मुलीना बिक्किलें व आपल्या मुलीना उत्तम प्रकारचें शिक्षण दिलें. त्यांच्या तीन मुली, श्री. सीताबाई देवल, हाँ. काशीबाई नवरंगे व सी. मनोरमाबाई (शांताबाई) गरे ह्या होत. डॉ. काशीबाई ह्या बी. ए. व एल. एम. अंड एस्. आहेत, हें आतां सर्वास श्रुत आहे. त्या स्वतः आतां पुष्कळ परीपकाराची कृत्यें करीत आहेत. त्यांस सरकारनें जे. पी.ही केंछें आहे. आज तीन वर्षें त्या येथोल प्रार्थना समाजाच्या ब्हाइस प्रेसिडेंट आहेत. वाहुदेवरावांनी कोणत्याही प्रकारें लोकांत स्वतःच्या कर्तव्याविवयों बन्ना व किरतीं आपणाला जो योग्य वाटुलें ही बिनविक्कत आवरणांत आणिलें.

## वासुदेवराव व प्रार्थनासमाजः

येथील प्रार्थनासमाजाची वासुदेवरावांनी अनेक प्रकारें तनमनथनंकहन सेवा केली आहे. आमच्या समाजानें प्रंथप्रकाशनाकडे अद्यापही म्हणण्यासारखें लक्ष दिलेलें नाहीं. ही गोष्ट लक्षांत षेठन वासुदेवरावांनी आपल्या स्वतःच्या जवाबदारीवर कांहीं पुस्तकें प्रसिद्ध केली आहेत. 'हिंदु रिफॉर्मर' पत्राशी प्रकाशक ह्या नात्यानें कोहीं काळ त्यांचा संबंध होता. त्या वेळी त्यांस बरीच चस सोसावी लागली. तरीही त्याच वेळी त्यांनी केशवचंद्र सेन यांची ब्याख्यानें छापवृत ती हिंदु रिफॉर्मर पत्राबरोवर वांटली व स्वतंत्रपणें विकीसही ठेविली. त्याचप्रमाणें दादोबा

श्वा विवाहाची सविस्तर हिकगत धर्मानुष्ठान व ध्येयपाळन या आगांत विस्ती आहे.

पोंडुरंग ह्यांनी लिहिलेर्ले धर्मविवेचन नामक पुस्तक हाती पडावयास वासुदेवरावच कारण झाले. ह्या प्रंथांत जे सात निर्णय सांगितले आहेत त्यांचे विवेचन अत्यंत बोधपर, न मार्मिक असे आहे. त्याचप्रमाणें भिकोबादादा चन्हाण ह्यांची कांदी ब्याख्यानें त्यांनी प्रसिद्ध केली. अशा प्रकारें व्यक्तिमात्रास आपल्या समाजासाठी प्रंथप्रकाशनाचें काम कसें करितां येर्ते तें त्यांनी आपल्या स्वतःच्या उदाहरणार्ने सर्वांस दाखबन दिलें आहे.

परोपकाराची कामेंही स्थांनी कितो तरी केली असली पाहिजेत. विशेषतः १८७६-७७ व १८९९ च्या भयंकर दुष्काळांच्या वेळी घरोघर फिरून त्यांनी अन्न व पैसे जमा केले व शैंकडों लोकांचे प्राण वांचविष्णास ते कारण झाले. १८७६-७७ च्या दुष्काळाच्या वेळी दाणेबंदरांतून त्यांनी धान्याच्या गोणी मिळ-वाव्या व स्वतः पाठीवर एक गोण घाळून आणावी । गेच्या दुष्काळाचे वेळी ते यकले होते, तरी खुद्धां भाटवडेकरांच्या तिन्ही चाळीत स्वतः फिरून ते धान्य व पेसे जमा करीत असत. समाजाच्या रिलीफ कमिटीचे ते अध्यक्ष होते व त्यांच्या देखरेखीखाली समाजानें गरिबांस त्या वर्षा मदत केली. ते पुष्कळ वर्षेच्यंत व्यवस्थापक कमिटीचे सभासद होते, त्या वेळी त्यांच्या स्ववक्तेपणामुळें कमिटीमप्यें जरी नेहमीं दोन पक्ष असत तरी त्यांच्या विचारांचा व मतांचा शांत-पर्णे विचार कहन निकाल लावावयास मंडळीची सिद्धता असे. प्रार्थनासमाजाची वासुदेवरावांनी ह्याहीयेक्षां एक मोठी कामिगरी बजाविली आहे. अर्थात् ही कामिगरी म्हणजे स्वीकृत मतांस अनुसरून सर्व प्रसंगी वागून भावी पिढींना ते एक उत्तमीत्मा किश्यासमाज होऊन गेळे आहेत.

समाजातील कित्येक मंडळीचा ढिलेपणा पाहून त्यांस अत्यंत खेद होत असे; कधीं कधीं त्यांचा संतापही होत असे; आणि योग्य वेळी योग्य ती टीका करावयास ते केव्हांही कचरत नसत. पूर्वी दरवर्षी प्रीतिभोजनानंतर आमची प्रगति होत आहे किंदा नाहीं, नसल्यास ती कां होत नाहीं यावर चर्चा होत असे. त्यांवेळी वासु-देवराव अगरीं निभींडपणें आमच्या प्रगतीस कोण आड येत आहे त्याचा स्पष्ट खुलासा करीत असत. पुढें पुढें तर त्यांचा ह्या चर्चेंचा अगरीं कंटाळा आळा होता ! जर वर्तनांत फरक करावयाचा नाहीं, तर कोरडी चर्चा कसीत बसण्यांत अर्थ काय ? धर्मांच्या व धर्मांचरणाच्या बावतींत पॉलिसी कशास पाहिजे ? ज्या मतांचा स्वीकार केळा त्याप्रमाणें वागावयाचें हा सरळ मागै; तो सोहून पॉलिसीचा मार्फ स्वीकार केळा त्याप्रमाणें वागावयाचें हा सरळ मागै; तो सोहून पॉलिसीचा मार्फ स्वीकारणें म्हणजे वाममार्ग पत्करणें होय अर्से त्यांची म्हणाचें.

त्यांची प्रखर धर्मीनेष्ठा, इंश्वरावरील त्यांचा हढ विश्वास समाजकार्यीविषयी त्यांची अप्रतिम आस्था है सर्व गुण अत्यंत अनुकरणीय असत. त्यांच्यामध्यें जों- पर्यंत सामध्यें होतें तोंग्यंत पहाटे चार बाजतां उदून स्नान वगैरे आटोपून भजन, प्रार्थना करण्याचा त्यांचा कम केव्हांही चुकला नाहीं. ह्या बावतींत त्यांच्याइतका नियमबद्धपणा फार थोच्या सभासदांनीं भाजपर्यंत दाखविला आहे असें आम्हांस बाटतें.

वासुदेवरावांवा असामान्य साधेपणा व निरिमेमान वृत्ति द्यांवा ज्यांस कमीअधिक प्रमाणाने अनुभव आला आहे त्यांचे िकाणी त्यांचेविषयों आदरबृद्धि
उदित होत असे. आज ज्या सामाजिक व धर्मविषयक सुपारणा प्रचारांत याच्या
म्हणून गेली साठ वर्षे वाद चालला आहे त्या त्यांनी विनवोभाट प्रचारांत
आणिल्या. आपल्या मताप्रमाणें साहा कुटुंबें तयार आहेत की नाहींत, 'दुसरा
संगिया साहाकारीं 'मागून येत आहे किवा नाहीं याची मुळींपुद्धां वाट न पाहतां
'आपुलिया क्ळें ', त्यांनी कास पालून आपळे कर्तक्य काविष्याचा प्रयत्न केला.
त्यांच्या चरित्राचें जो कोणी अवलोक कर्तल्य प्रणाय स्थानी अपाठं व्यक्तिविक्यक, कुटुंबविषयक व सामाजिक कर्तल्य प्रणाय जाविळे असे त्याच्या अनुम्मवास आव्यावांचून रहाणार नाहीं. इतके असूनही आपण काहीं विशेष केळे
आहे हा विचार त्यांस स्वन्नीही कधीं धिवला नाहीं, आणि म्हणूनच

अंतरीं निर्मत्सर । सथाद्य कोमछ जिव्हार ॥ नाहीं द्वेष जया चित्तीं । समता ती सर्वोभूतीं ॥ निर्मेछ अंतर । द्युद्ध सस्वाचा आगर ॥ हे साधुवर्य दुकोबाचे उद्गार वासुदेवरावांस उत्तम प्रकारें लागू पडतात,

वासदेवरावांची खरी योग्यता.

बासुदेवरावांच्या खन्या योग्यतेचें यथातध्य वर्णन करणें हेंही फार अवघड काम आहे. त्यांच्यांत अनेक अमोलिक असे गुण होते. त्यांचा सर्वांत मोठा गुण म्हणजे जाज्वस्य सत्यिनष्ठा होय. त्यांचा करारीपणा हा सत्यिनष्ठेचाच परिणाम होय. त्यांच्या जागी दुसरा कोणी ध्यापारी असता तर विलायतेंत असतांना जबळ जवळ दीड लक्ष रुपयांचें देणें देण्याच्या मानगडीत न पडतां ते पैसे गाठी बांधून त्यांने हिंदुस्थानची बाट धरिली असती. परंतु देण्यांची सर्वे स्मवस्था होईपर्यंत गुंबईतील दिवाळ्यांची बातभीही त्यांनी कोणास दिली नाहीं 1

'कोठें आमचे साधे वासदेवराव आणि कोठें दिवाळें निघाल्यावरही छोकांचे पैसे गृह करणारे सर अरबथनाट. ' असे उद्गार त्यांच्या मृत्यूनंतर एका सभासदानें कावले होते महाँच देवेंद्रनाथांनी कलकत्त्यास आपल्या विडलांचें कर्ज फेडलें. कांडी अंशी तशाच प्रकारचें हें आमच्याकडील उदाहरण आहे.

अगा प्रकारकी सत्यनिया त्यांच्यांत होती म्हणन ज्यांस ह्या गुणाची किंमत बाढे ते त्यांचा मोठा सत्कार करीत व स्यांच्यासंबंधानें सर्वीमध्यें मोठा आदर बसत असे. त्यांच्यांत स्पष्टवक्तेपणा हा एक दसरा मोठा गण होता. हाही त्यांच्या सत्यप्रीतीचाच परिणाम होय असे म्हटलें पाहिजे. आणि हा त्यांचा स्पष्टवक्ते-पणा केवळ परिचित लोकांतच आढळावयाचा असे नव्हे. लोक परिचित असोत वा नसोत. योग्य प्रसंग आला असतां आपलें मत स्पष्टपणें अपरिचितांस सदां सांगावयास ते केव्हांही कचरत नसत. गणपतीचे मेळे जेव्हां प्रथमच प्रचारांत आले तेव्हां सबोधपत्रिकंत मेळ्यांच्या विरुद्ध कांहीं मजकर आला होता. रया वर्षी सधारककारही मेळ्यास भाठले होते. एके दिवशी प्रात:काळी आगगा-डीत कांही तरुण मेळ्यांची स्तति व पत्रिकेच्या विचारांवर टीका करीत होते. वासदेवराव स्थाच डब्यांत होते. प्रस्तत छेखकाचा व स्थांचा स्था वेळी परिचय नव्हता व पात्रकेशी त्याचा कोही संबंधही नव्हता. त्या वेळी तरुणांची ती अदा-तदा टीका पाइन वासदेवराव कसे एकदम उसळे त्याची त्यास अद्याप चांगली आठवण आहे ! त्यांनी त्यांची तेथल्या तेथं चांगली कानउघाडणी केली. तिचा त्यांचे मनावर कांढी परिणाम झाला की नाढी तें आम्हांस माहीत नाढीं: परंत स्यांचा तिखटपणा. तो निस्पृहपणा व करारीपणा पाहन त्यांच्याविषयी आमच्या मनांत आदरबुद्धि जी उत्पन्न झाली ती पुढें परिचय झाल्यावर वाढतच गेली. असी.

#### अखेरचे दिवस.

वासदेवराव मृत्यच्या आधी सुमारें पांच वर्षापूर्वी एकदां अत्यवस्य होते. स्या दखण्यांतन ते उठतील असे बाटलें नव्हतें. परंत परमेश्वराच्या कपेनें ते स्यातून उठले. ह्याच दुखण्यांत त्यांस लहानशा प्रमाणावर पक्षचात झाला. स्या-मुळे त्यांची शक्ति इल्लाइल क्षीण होत चालली होती. तरी पण सर्व प्रकारें त्यांची उत्तम व्यवस्था असल्यामळें त्यांनी पांच वर्षे काढिली. तथापि नंतर ते बारं-वार आजारी पढत व प्रत्येक वेळी स्यांस अधिकाधिक अशक्तता येऊं लागली होती. आणि हें ते स्वतः जाणून असत. स्यांची कनित्र कन्या शांताबाई सांच्या विवाहाचें जेव्हां निश्चित झाठें तेव्हां छप्त उरकून प्यावें अशी त्यांनींच पाई चारुविटी होती.

१९०७ मेच्या पहिल्याच आठवच्यांत डॉ. काशीबाई ह्यांवा त्याच महिन्यांत उपडळेळा दवाखाना पहावयास ते स्वतः गेळे. तेथीळ सबं व्यवस्था पाहून त्यांस फार समाधान बाटळें. १९०७ जून ता. २ रोजी शांताबाईचें लमझाळें. त्या चेळी "मास्या सर्व इच्छा पूर्ण झाल्या" असे उद्गार त्यांनी मोल्या समाधानकृतींनें काढिळे. परंतु त्याच दिवशी थोडे अधिक श्रम पडल्यामुळें त्यांस पक्षघाताचा दुसरा झटका बसला व पुढें दोन दिवसांनंतर दिवसींवस त्यांचें दुखणें विकोपास गेळें व अवेरीस ता. १४ जून १९०७ रोजी त्यांस पक्षघाताचा अवेरचा झटका बसला व त्यांतच अगरी शांतरणें त्यांचा अंत झाळा.

एसरसननें एके ठिकाणी म्हटरुं आहे की, मनुष्यप्राणी हा सुधारक बनण्यासच जन्मास येतो. स्याचे उद्गार पुढें दिले आहेत:—

What is a man born for, but to be a Reformer, a remaker of what man has made, a denouncer of lies a restorer of truth and good. हा एमरसनचा सिद्धांत बायुदेवरावांनी आपल्या चित्रशास्त्र द्वारें सिद्ध कहन दाखितला आहे. वायुदेवरावांच्या ह्या सर्वाग्युद्धर चित्रशां आपला परिचय झाला म्हणजे त्यांनी आपलो जीवनयात्रा एणेपणे सफळ केल्याचो खात्री होते व आत्मपरिचयांने आपल्या ठिकाणी उत्पन्न झालेला त्यांचे संबंधाचा आदर द्विग्रणित होती. परंतु त्यांच्या गुणांचे वर्णन केल्याने, किबा त्यांच्याविषयी आपल्या ठिकाणी आदरबुद्धि बागविल्याने आपले कर्तव्या संपत नार्धी. अगदी गरीय स्थितीत असतो स्वतःच्या बळावर त्यांनी छुस्थिति संपादिली. सर्वत्र नेकीने ते बागले, समाजकार्यासाठी त्यांनी स्वार्थत्याग केला, अनेक सुधारणा प्रचारांत आणिल्या आणि हें सर्व त्यांचे क्षील उत्तम होतें, त्यांची धर्मीनेष्ठा प्रखर होती म्हणून त्यांस सहज करिता आले. आसी सामाजिकांनी त्यांचे अनुकरण करणें म्हणजेव त्यांच्याविषयींचा आपला आदरमाव व्यक्त करणें होय. परमेश्वरांने आसी स्वार्थे संवितों.

# (४) रामचंद्र विष्णु माडगांवकर.

Remember now and always that life is no idle dream, but a solemn reality based upon eternity and encompassed by eternity. Find out your taste; stand to it; the night cometh when no man can work.

-Carlyle.

" ईश्वरप्राप्तीस प्रेमपुरस्तर भक्ति हेंच खरें साधन, चित्त शुद्ध करून, देवावर भरंबसा ठेवन. विषयांपासन मन सोडवन, परमेश्वरास अंतःकरणपूर्वक शरण जाणें हाच मक्तीचा मार्ग. त्यास सोडन दांभिक कर्ममार्गाने जाणाऱ्यांस फलप्राप्ति होणें अशक्य " हें मत्य ज्यांनी आपल्या अंतःकरणांत पूर्णपणे विविधितें होतें, प्रार्थना-समाजाशी ज्यांचा प्रथमपासून अस्यंत निकट संबंध होता. प्रार्थनासमाज ज्यांनी स्थापिला त्यांपैकी जे एक होते व ज्यांना प्रार्थनासमाजासंबंधाने आपलेपणाची भावना होती. ज्यांचा दढ उद्योग, समाजकार्याविषयींची कळकळ. करारी स्वभाव. सत्यनिष्ठा, दरदर्शित्व व धर्मनिष्ठा हे गुण सर्वास आदर्शवत झाले होते. ज्यांनी मातभाषेची बहमोल सेवा निरपेक्ष बुद्धीने करून महाराष्ट्रियांस अत्यंत उपकृत करून ठेविकें आहे. आपल्या मध्र भक्तिरसानं परिपूर्ण, छंदोभंग न होऊं देतां तयार केलेल्या संदर पद्यांच्या द्वारें ज्यांनी आपली कीर्ति अजरामर करून ठेविली आहे. ज्यांच्या ह्या पद्यांच्या द्वारें त्यांच्या धार्मिक जागृतीची पूर्ण करपना आजही होऊं शकते. प्रार्थनासमाजासंबंधाच्या ज्यांच्या तळमळीची साक्ष प्रार्थनामंदिर देत आहे. असे समाजाच्या जुन्या पुढा-यांतील मार्गदर्शक व त्यांच्याशी ज्यांचा परिचय झाला अशा सर्वांस आदरणीय झालेले जे रा. रा. रामचंद्र विष्णु (ऊर्फ रामभाऊ) माडगांवकर यांचें अल्प चरित्र येथें सादर करितों.

जन्म व शिक्षण. रामभाऊंचा जन्म सन १८४३ त झाला. त्यांचे वहील जुन्या समजुतीप्रमाणें देवधर्मकार्यांमध्यें नित्य गङ्कन गेलेले गृहस्य होते. त्यांस आपल्या विशेतवांच्या शिक्षणाचा विचार करावयास अवकाश नव्हता व त्या विशेनें त्यांनी कथीं विचारही केलेला नव्हता. त्यामुळें त्यांचें सवै प्रकारचें शिक्षण त्यांचे चुलते प्रसिद्ध गोविंद नारायण माडगांवकर द्यांच्या देखरेखीखालीं झालें. त्यांच्या ठिकाणी असलेला महाराष्ट्रभावेविषयींचा अभिमान, त्याचप्रमाणें त्यांची सत्यनिष्ठा आणि जी गोष्ट प्रसिद्धरणें करण्यास कोणस्याही कारणामुळें वैर्य

होत नसे ती चोरून लपून करणें म्हणजे प्रगतोच्या दृष्टीनें अनिष्ट अतएव त्याज्य असा निश्चय ह्या गुणांचें प्रतिबिंब रामभाऊंच्या अंगी पूर्णपणें उत्तरहें होते. राम-भाऊंचा विद्याभ्यास मराठी खासगी शाळेंत व नंतर इंग्रजी अभ्यास एक्स-न्दरन हायस्कलमध्यें झाल्यानंता उच्च प्रतीच्या शिक्षणासाठी ते एल्फिन्स्टन कॉलेजमध्येंच प्रविष्ट झाले. रामभाऊंच्या ठिकाणी नीटनेटकेपणा हा गण विशेष होता व हा ने कॅलिजांत शिकत असतांनाच त्यांच्या अध्यापकांच्याही लक्षांत आला. निरानेराळे विषय शिक्षवितांना अध्यापक ज्या नोटस व दूसरी माहिती सांगत असत ती रामभाऊंनी इतको सवाच्य वळणदार अक्षरांनी व काळजीपुर्वक लिहाबी की. सर ॲलेक्झांडर प्रेंट ह्यांना त्यांच्या ह्या उद्योगाचं इतकें कीतक बाटलें की त्यांनी रामभाऊंस त्यासाठी एक स्वतःच्या पदरचें बक्षिस दिलें. कॉलेजांतील सर्व अध्यापकांची त्यांचेवर पूर्ण मर्जी असे. रामभाऊ १८६२ मध्यें बी. ए.चो परीक्षा पास झाले. त्यानंतर त्यांस एल्फिन्स्टन कॅालेजांतच ज्युनिअर फेलो नेमण्यांत आलें. त्या वैळी प्रसिद्ध घराण्यांत खासगी जिकवण्या कहन त्यांस बरीच प्राप्ति होत असे.

नोकरी. जेव्हां त्यांनी विद्याभ्यास सोडन संसाराचा गाडा चालविण्यासाठी कोठें तरी नोकरी परकरण्याचा विचार कायम केला त्या वेळी त्यांच्या अध्यापका-पैकी प्रो. हालिंग्स ह्यांनी त्या वेळचे चेंबर ऑफ कॉमर्सचे चिटणीस मि. जेम्स टेलर यांस उद्देशन शिकारसपत्र देतांना त्यांत असे म्हटलें होतें की. रामभाऊंची ब्यवहारदक्षता व काम करण्याची टापटीप इतक्या श्रेष्ठ दर्जाची आहे की ते ह्या बाबतींत माझ्याही वरचढ करतील। आणि हें अगदीं खरें होतें. त्यांत विशेष गोष्ट ही की, हे त्यांचे गुण ते विद्यार्थिदर्शेत असतांनाच प्रो. हालिंग्ससार्ख्या अध्या-पकांच्याही लक्षांत आले होते. ह्या त्यांच्या विशेष गुणांमुळेंच पुढें प्रह्माम कंपनीमध्यें आपली कामगिरी उत्तम प्रकारें बजावून ते सर्वास अत्यंत आदरणीय झाले. प्रो. ह्यालिंग्स ह्यांच्या शिफारसीच्या जोरावर सेल्समनचें काम शिकण्यासाठीं दरमहा दीडरों रुपये पगारावर त्यांस प्रथम नेमण्यांत आलें. त्या वेळी त्यांचें वय समारें २३-२४ वर्षीचे होतें. त्यांनी अल्पावकाशांतच ह्या कामांत इतकें प्राविष्य संपादिलें की. तसें आजपर्वत कोणासही साधलें नाहीं असें म्हणतात. ही गोष्ट त्या वेळचे प्रधाम कंपनीचे मुख्य भागीदार सर फ्रॅंक ॲडॅम ह्यांच्या लक्षांत येतांच, त्यांनी रामभाऊंची योग्यता जाणून, प्रॅहॅम कंपनीच्या मुंबईच्या व कल-करमाच्या शाखांसाठी विलायतेंतील गिरण्यांतन कोरें कापड खरेदी करण्याच्या कामी रामभाऊंची नेमणुक केली व १८९३ च्या सुमारास त्यांस ते आपल्या बरोबरच विला-बतेस ऐकन गेले. हें मोठ्या जबाबदारी में काम असा व्यापार करणाऱ्या कोणत्याही कंपनीनें हिंदी गृहस्थावर आजवर सोंपविलें नव्हतें. तें रामभाऊंची योग्यता जाणून स्यांचेवर सोंपविल्यावर त्यांनी तें इतक्या हशारीनें, फायदेशीर रीतीनें व चोखपणें केलें कीं. तें पाइन कंपनीचे सर्व भागीदार आश्चर्य करीत असत. येथें असतांना त्यांस दरमहा ८०० रुपये पगार मिळत होता. विलायतेस गेल्यावर त्यांस तेथें १५०० ह. पगार मिळं लागला. खरें पहातां त्यांची योग्यता. त्यांची कर्तब-गारी व त्यांनी कंपनीचें केलेलें हित यांचा विचार करितां हा पगार अगदीं अल्प होता. त्यांनी जरी स्वतंत्र रीतीनं व्यापार केला असता तरी त्यांस ह्यापेक्षां अधिक प्राप्ति सहज झाली असती. परंत ज्यांच्यापासन आपण विद्या विकलों त्यांच्याशीं स्पर्धा करावयाची नाहीं असा त्यांचा निश्चय होता. यजमान व त्यांचीं गिन्हाइकें ह्या उभयतांचे हित होईल व त्यांचे वाजवी हक सांभाळले जातील अशा तन्हेंनें काम करण्याची हातोटी, त्यांस इतकी साधली होती की, तीमुळें उभयतांचाही स्यांच्यावर पूर्ण विश्वास बसन ते त्यांस आदरणीय झाले होते. रामभाऊंची सचोटी इतकी उच दर्जाची होती की आपल्या घरीं कांहीं लग्नकार्य प्रसंगआला असतां व्यापारी लोक नजराणा वगैरे देतील ह्या भीतीनें त्यांस ते आमंत्रणही देत नसत ! परंत पुढंपुढं ह्या बाबतीत व्यापारी लोकांचे असमाधान स्यांच्या दृष्टीस पडलें तेन्डां त्यांस ते आमंत्रण करूं लागले: पण त्यांच्या कोणत्याही प्रकारच्या ओशा-ळगतींत न राहण्याचा आपळा निश्चय स्यांनी कायम ठेविला होता. स्यांचे व्यापारी वर्गावर किती वजन होतें त्यासंबंधानं एकदोन उदाहरणें येथें नमद करण्यासारखीं आहेत. प्रार्थनासमाजानं पूर्वीपासन नायकीणींच्यासंबंधानं फार कटाक्ष दाखविला आहे. पूर्वीच्या काळीं कोणत्याही श्रभ प्रसंगी नायकिणीचें गाणें करविणें हें मोठें प्रतिष्ठितपणाचें लक्षण समजलें जात असे, हें ह्या प्रस्तकांतही नमद केलेलें आहे. प्रार्थन।समाजालाही अशा प्रकारचें गायन कोणीं आपल्या येथें करवं नये असा ठराव सन १८७८ साली करावा लागला होता. ह्यावरून ह्या प्रकाशचें बंड किती होतें त्याची स्पष्ट कल्पना होते. शिक्षणाचा ज्यांच्यांत प्रसार होकं लागला होता अशा दक्षिणी लोकांनाही ज्या रूढीनें सोडिलें नव्हतें. त्या कढीचा ताबा भाटचे वगैरे व्यापारी लोकांवर किती असला पाहिजे, ह्याची सहज करपना करितां येण्यासारखी आहे. परंत कापडाच्या मोठमोठ्या व्यापा-न्यांवर रामभाऊंचें इतकें वजन असे कीं. वतकंघ छग्नासारस्या मंगळ प्रसंगी



रामचंद्र विष्णु माडगांवकर

नाचाच्या ऐवजीं हरिकीर्तनाचा प्रधात ह्या लोकांत त्यांनी पाडला, त्यांनी प्रधमतः आपले मित्र रामदास भानजी शांस आपल्या विचारांचा खरेपणा पटविला जंतर त्यांसच पुढाकार देऊन ही चळवळ चालविली व ती यशस्वी केली. दसरी गोष्ट १८९० साली संमतिवयाच्या बिलाविरुद्ध जेव्हां जोराची चळवळ सुरू झाली व सर्व देशभर ज्या वेळी विरुद्ध सभा भरत होत्या त्या वेळी बिलाच्या वतीनें जव्हेर बागेंत जी सभा भाली तीत रामभाऊंनी जाऊन बिलाच्या तफें मत दिलेंच. परंत सभेस ते जेव्हां गेले तेव्हा पुष्तळसे मोठमोठे भाटचे व बाणी व्यापारी ते आपल्या बरोबर घेळन गेले व त्या सर्वांनी बिलाच्या तर्फे आपली मतें दिलीं ! रामभाऊंच्यामार्गे हा भलाधोरला तांडा आलेला पाहन लोकांना किती आश्चर्य बाटलें असलें पाहिजे याची कल्पनाच केली पाहिजे.

#### प्रार्थनासमाजाची सेवा.

प्रार्थनासमाजामध्यें कालमानास अनुसहन नवीन पिढी दाखल झाली आहे. तशांतन रामभाऊ मृत्यपूर्वी पुष्कळ वर्षे विलायतेतच राहिल्यामुळे नव्या मंडळीपैकी पुष्कळांस फार तर त्यांचें नांव ऐकन माहित आहे. त्यांच्याशी प्रत्यक्ष सहवास झालेली माणसें सभासदांमध्यें आतां फार थोडी आहेत. त्यांनी निरनिराळ्या रीतीने व एकनिष्रपर्णे ह्या समाजाची व मातभाषेची सेवा केली आहे तिची कल्पना आजच्या पिढीस नाही, ती करून देणें फार अगरयाचें आहे. त्याच्या योगानें पूर्व पिढींतील माणसांनी प्रार्थनासमाजासाठी कोणत्या प्रकाराची झीज सोसली आहे व कोणत्या प्रकारें प्रार्थना समाजाची सेवा केली स्याची कल्पना होईल. व स्या मानानें आ-जच्या पिढीचें स्थान कोठें आहे तेंही लक्ष्यांत येईल.

ज्या मुठभर गृहस्थांनी प्रार्थनासमाजाची १८६७ साली स्थापना केली. स्थापना होण्यापूर्वी ज्यांनी एकंदर परिस्थितीसंबंधाने परस्परांत पुष्कळ चर्चा केली. धर्माला आग्रस्थान दिन्यावांचन सर्व प्रकारच्या चळवळी व्यर्थ होत, किंबहुना सर्व चळवळीना धर्माचा पाया पाहिजे असे ज्यांना प्रथम बाटलें. प्रचलित धर्मामध्ये अतिशय भेसळ झाली आहे. शुद्ध धर्म नष्ट होऊन स्याच्या जागी अवनत धर्म आला आहे अशी ज्यांची खात्री झाली त्यांत रामभाऊ होते. मामा परमानंदांबरोवर समाजासंबंधाने त्यांची नित्य संभाषणे व्हावीत. मामांच्या निकट सहवासाचा ज्यांच्या मनावर कायमचा परिणाम झाला व जो परिणाम आचरणाच्या रूपाने ज्यांच्या वर्तनांत पढें आढळन येत असे त्यांत रामनाऊ

होते. विलायतेस जाईपर्यंत ते समाजाच्या व्यवस्थापक मंडळीचे सभासद निवडले जात, समाजमंदिर पाइन आम्हास आज आनंद होतो. व हैं मंदिर पहिल्या सभासदांच्या अविश्रांत श्रमाचें, धर्मविषयक आस्थेचें. निर-वेक बढ़ीने केलेल्या सेवचें फल होय असे आम्ही समजतों. परंत हें संदर मंदिर ज्ञाराष्ट्राच्या कार्या खर्म पाइतां चार पांच मंडळीची अविश्रांत खटपट कारण बाठी हा चार पांच मंडळीत रामभाऊ होते. मंदिराच्या खर्चासाठी प्रत्येक प्रमुख सभासदाने आपले एक महिन्याचे उत्पन्न दिलेंच होते. परंत अखेरीस तीन चार हजारांची तद पडली त्यामळें त्यावळेचे समाजाचे खजिनदार मामा पर-मानंद काळजीत पडले असता त्यांस चितेंत्न मुक्त करण्यासाठी जे तीन चार सभासद पहें आले. त्यांत रामभाऊ होते. ह्यांनी एक हजार रुपये देऊन मामांस बाळजीतन सोडविले.

व्यासपीठावहान उपदेश करण्याचे काम ते फारसे करीत नसत-फक्त तीन-चार वेळांच त्यानी तं केलें असेल-परंत तितक्यांतच त्यांची याहि कामी प्रविगता दिसन आली. त्यांची धर्मपर व्याख्याने फार विचारपरिष्ठत व मार्मिक असत. त्यांपेकी एक " मृत्य " या विषयावरील छापनिह प्रसिद्ध झालें होतें.

सबोध पत्रिका है समाजाचें वर्तमानपत्र आजपर्यंत नुकसानानंच चाललें आहे. हें नुकसान, पूर्वी समाजाच्या सभासदांपैकी द्वापखान्याचे मालक जे असत ते सोशीत असत. म्हणजे प. वा. सदानंदराव पालेकर. रा. रा. मोरोपंत वाळवेकर यांनी तं बरेंच वर्षे सोसलें. परंतु रामभाऊंचा स्वतःचा छापखाना नसतांहि स्यांनी ही जवाबदारी कांही वर्षे आपल्या आंगावर घेतली होती. हैं काम समा-धानकारक रीतीनें व्हावें म्हणून त्यांनी एक पंगारी संपादक केविला होता. व छापखान्याच्या कामानी व टाइपांची माहिती स्वतः इतकी करून घेतली की तशी खुद छापखान्याच्या मालकांना क्रचितच असते.

रामभाऊंना गाज्याचा नाद असे. गायनशास्त्राचे त्यांनी शास्त्रोक्त बान करूत घेतलें होतं. परंत ह्यांत आपली गति उत्तम प्रधारं झालेली नाही असें त्यांस बाटे. त्यामुळे ते कथी चारची घांत गात नसत. तथापि प्रोफसर रामकृष्णपंत भांडारकरांनां समाजाच्या उत्सवांत कीर्तन करण्यास जेव्हां सरवात केली त्या वेळी त्यांस साथ करण्यासाठी मामा परमानंदांच्या आग्रहावहून रामभाऊ प्रथम एक दोन वर्षे त्याच्यामाने उभे राहात असत. धर्मपर कविता रचन ज्यांनी आपल्या समाज- बंधुभिगिनींची सेवा उत्तम प्रकारें बजावली आहे त्यांत राममाऊंची प्रामुख्यानें गणना केली पाहिजे. त्यांस किता करण्याचा नाद असे. आणि आमच्या संगी-तामध्यें जी आधुनिक पर्धे आहेत. त्यांत राममाऊंची पुष्कळ पर्धे आहेत. आणि ह्या पर्यातील कांही पर्धे प्रार्थनासमाजाशीं निकट संबंध असणारांच्या फार आवडीचीं व तित्य परिचयाचीं अशीं आहेत. 'प्रभुराय तो या गढे संपाई,' 'ध्याऊं या सत्य सनातन' 'विसक्षि क्षणभरी विषया' इ. त्यांच्या सुरस व आध्यात्मिक भाव नावत करणाऱ्या पर्याच्याद्वारें राममाऊंनी सभासदांची उत्तम प्रकारें सेवा बजाविल असून त्यांच्या इतर सरहत्यांच्यावरोवर ही त्यांची पर्ये त्यांची आठवण नेहमीं जाएत दोच्यायास तत्य तहत्यांच्याहते. असो. प्रार्थना संगीताच्या आजपर्यंत सात आवश्यां निचाल्या. पूर्वीच्या प्रत्येक आवृत्तीच्या सेवीं राममाऊंचीं साहाय्य असे. सातांच, वे बिलायतेस जाईपर्यंत त्यांचा प्रार्थना समाजाशी अत्यंतिनिकट संबंध असे व सर्व कार्यंत त्यांचे साहाय्य असे. त्यांचा अनुभव व त्यांचा पोष्क सक्षा यांचा लाभ समाजास प्रत्येक महत्वाच्या प्रसंगी भिळत असे.

### मातृभाषेची अप्रतिम सेवाः

रामभाऊंनी मातृभाषेची जी सेवा केळी आहे तिचें मूल्य करितां येणें शक्य नाही. १८६२ साळी ते पदवीधर झाल्याचें वर आळेंच आहे. त्यांस मराठी काव्यरूप वाक्ष्याची फार आवड असे व ही अभिरुची त्यांच्यांत छीं. भांडारकर यांनी रोपिळी. स्वणून "ज्ञानदेवी" हा प्रंथ त्यांस अत्यंत प्रेमभावानें व आद. रानें अर्थण करितांना रामभाऊ म्हणतात "( डॉ. भांडारकर यांनी ) महाराष्ट्र किविची अभिरुची मजमचें रोपिळी व सिंचिळी ( त्यांचा ) रनेह व उदाहरण हीं बहुत वर्षे माङ्ग्या बुद्धीस पुष्टिकर झाळी आहेत." म्हणून झानदेवी प्रंथ त्यांनी हीं. भांडारकरांस अर्थण केळा. १८८६ साळी त्यांनी तुक्सरामाची गाया हा प्रंच प्रसिद्ध केळा. त्या वेळी दंदुश्काशाची प्रत सर्वांस मिळण्यासारखी नव्हती म्हणून फार परिश्रम करून, पाठभेदांकडे अक्ष्य पुरवृत व चांगल्या कोशासह त्यांनी ही आहित प्रसिद्ध केळी व त्यास तुक्कारामाचें वाचनीय चरित्रहि जोडळें. नंतर चार वर्षांनी महण्ये १८९० साळी त्यांनी रामदासचे समप्रप्रंथ आयल्या वंधूच्या साहा-

रामभाऊंनी रन्विकेत्या प्रार्थनासंगीतांताळ पद्यांच अंक पुढें दिले आहेतः—
 ५, २५, ३५, ३५, ३५, ४७, ४८, ७५, १२६, १५३, १५५, १६२, १६६, १९४, १८४, १९५, ३५०, आरती २.

य्याने छापन प्रसिद्ध केले. हे ग्रंथ अल्प किंमतीस लोकांस मिळावे म्हणून आपलें मित्र व त्या वेली मपसिद्ध असलेल्या इंडियन प्रिटिंग प्रेसचे मालक रा. सदानंद पालेकर यांस स्वतंत्र टाइप पाडावयास सांगुन त्या टाइपावर ह्या आवृत्त्या त्यांनी छापविल्या. नंतर ज्ञानेश्वरीकडे त्यांचें लक्ष गेलें. ज्ञानदेवीची उत्तम प्रत तयार करण्यासाठी त्यांनी महत्प्रयास केले. देवस्थळी शास्त्रीबोवांच्या मदतोनें त्यांनी शब्द प्रत तयार करण्याच्या कामास प्रारंभ केला. अनेक प्रती मिळविल्या व पष्कळ मेह-नत करून त्यांनी हा ग्रंथ तयार केला. ज्ञानदेवांनी हा ग्रंथ लिहिला. व किरवेक जन्या पोध्यांमध्यें ज्ञानदेवी असें ग्रंथाचें नांव आढळतें. "कर्त्यांचें खरें नांव ज्ञानदेव त्या अर्थी ज्ञानदेवी टीका हेंच मुळचें नांव असर्णे संभवतें " म्हणून त्याच नांवाची त्यांनी योजना केली. रामभाऊ उत्तम प्रकारचे चिकित्सक होते व ही चिकित्सायदि जागृत ठेवन त्यांनी ज्ञानदेवी संबंधाचा आपला उद्योग केला. प्रस्तावनेत ते म्हणतात "मळ ज्ञानदेवीत एकनाथाच्या काळापर्यंत (तीनर्शे वर्षात ) झालेला भंश. एकनाथांनी केलेली पाठांतराची दहस्ती. आणि त्यानंतर ३०० वर्षेपर्यंत झालेले प्रमाद मिळन जो ब्रह्मघोटाळा झाला आहे त्यांतन मार्ग काद्रन ६०० वर्षा मागल्या मुळाचा खात्रीने यांग लावणें कठीण आहे. एखादी कांडी भिन्न पाठाची जनी पोथी सांपडली, तर तीच अस्सल जानदेवी असें म्हणणें जोखमाचें काम होईल. हल्लीच्या स्थितीत साध्य गोष्ट्र ही आहे की इस्त-लिखित पोध्या जमा करून पाठांचा भरणा वाढवावा, ग्रंथकाराच्या वेळेस शब्दांची मुद्रहपें कोणतीं होती, विभक्तीची, काळाची वगैरे हपें कोणती होतीं या बाबींचा विवेचक बुद्धीनें ग्रंथाचें सक्ष्म रीतीनें अध्ययन करून निर्णय करावा. इन्द्रांची रूपें व त्यांचे अर्थ ज्या निरनिराळ्या स्थळी ती आढळतात त्या स्थळांची एकवाक्यता करून ठरविणे हेंहि बारकाईनें केलें पाहिजे. हें करण्याचा मीं प्रयत्न केला आहे." तथापि इतके श्रम करून तयार केलेली आवृत्तीहि त्यांच्या मनाजोगती झाली नाहीं ! कारण ते म्हणतात "मजकडून झालेल्या प्रयत्नाने मुळ ज्ञानदेवीकडेम जाण्याच्या मार्गाचं आक्रमण अर्थे मुधे झालें असेल अशी मी आजा बादगतीं राहिलेला मार्ग क्रमणें आहेच " ह्या ग्रंथावरोवर ज्ञानदेवीचें व्याकरण व भाषेवर निवंध लिहिण्याचे रामभाऊंच्या मनांत फार होतें. म्हणन ज्ञानदेवी ग्रंथ १२ वर्षांपूर्वी छापून तयार झाला असतांहि १९०७ पर्यंत त्यांनी प्रसिद्ध केला नाहीं ! बारा वर्षे अभ्यास करूनहि त्यांनी अखेरीस म्हटलें आहे की 'हं काम काण्याची योग्यता येण्यास प्रंथाचा जेवदा अभ्यास झाला पाहिजे तेवदा अभ्यास

झालेला नाहीं ' म्हणून ज्ञानदेवी जशी तयार होती तशी त्यांनी महाराष्ट्रीयांस सादर केलीन, परंतु अधिक चांगली व निराळ्यान पद्धतीवर उत्तम आगृत्ति तयार करण्यासाठी त्यांनी आपल्याला साहाय्यक म्हणून एक पदचीघर मुद्दाम बरोबर निलायतेस नेले व ह्या नव्या आश्वतीचें बहुतेक काम त्यांनी पुरें केलें असें आम्ही ऐकिलेंडी. परंतु ती छापून काळण्यास ते वांचले नाहींत, एवडेंच केवल नन्हें, तर त्यांच्या यृत्यूनंतर जे सर्व कागदपत्र सांपडले त्यांत तेवही ज्ञानेश्वरीचीच प्रत सांपडली नाहीं व आतां तां मिळण्याची आशा नाहीं। हें महाराष्ट्र भाषेचें मोठें दुर्भाग्यच होय. त्या कामा त्यांस बरोच झीज सोसावी लागलो. जवळ जवळ दोन तर्प त्यांनी अम केले, निर्तिराज्या प्रतीचें शोधन केलें व ही जवा प्रत त्यार केली. किरवेक हजार हपयांचा त्यांस खार लगाला, तरी त्यांनी हा उद्योग चालविला व बहुतेक पूर्णांवस्थसिंह नेला. आणि अंती आपल्या प्रमांचें हा उद्योग चालविला व बहुतेक पूर्णांवस्थसिंह नेला. आणि अंती आपल्या प्रमांचें चोज झालेंठें पहावयास ते वांचले नाहीत एवडेंच केवळ नब्हे, तर ती छुद्ध केलेली प्रतच गहाळ झाली।

पाश्चात्य विशेचा लाभ मिळन ज्यांच्या मनावर संपरिणाम झाला. व जे पढें नांव-लौकिकास चढले. ज्यांनी आपलो जबाबदारी ओळखन आपली स्वतःची कर्तब-गारी दाखविली, स्यांत रामभाक होते. स्यांच्या ठिकाणी अनेक गुण वसत होते. स्यांची ज्ञानाची आवड, त्यांची कृतज्ञता, प्रेम व उद्यमशीलता हे त्यांचे गुण अप्रतिम होते. ज्ञानदेवी हा प्रथ देवस्थळी शास्त्र्यांच्या सहायाने त्यांनी तयार केला. पण एवढें सांगून त्यांची तुप्ती झाली नाहीं. शास्त्रीबोवांचें व आपलें गुरुशिष्यांचेंच खरें नातें होतें. म्हणजे त्या प्रधामध्यें जर कांहीं विशेष दिसत असला. तर स्याचें श्रेय देवस्थळी शास्त्रीबोबांस देणें योग्य आहे हें जाहीर रीतीनें कबूल करणें त्यांस अवस्य वाटलें. मराठी काव्यप्रंथाची गोडी त्यांस डा. भोडारकरांनी लाबिली. पण ज्या ग्रंथावर त्यांनी दीजहोन तर्पे श्रम केले तो ग्रंथ त्यांन समर्पण करून आपले आहा मार्गदर्शक ते असे जाहीर करण्याची त्यांस आवश्यकता बाटली, त्यांची उद्यमशीलताहि फार वाखाणण्यासारखी होती. आजच्या पिढींत त्यांच्या सारखीं उद्योगी माणसें विरद्धा आढळतात. त्यांनी बारा बारा तास काम करावें. पण त्यांस त्याबहल कांडी वाटं नये. तसेंच एकदां कोणतेंडि काम हातीं घेतळें की तें उसम प्रकारें तडीस जाईपर्यंत त्यांस बैन पडत नसे. वे सतत कीणत्या ना कोणत्या उद्योगांत गढलेले असत. त्यांस विश्रांति कशी ती माहीत नसे. त्यामुळें नोकरीच्या कामांत कोण-याहि प्रकारें कसर न करितां त्यांस इतर कामें करावयास मबलक बेळ सांपदत असे.

त्यांच्या सारखे खरे सेल्समन आजपर्यंत कोणी झाले नाहीत म्हणून वर म्हटलें आहे. त्याच प्रमाणें ते उत्तम शेतकरी, उत्तम ग्रंथकार होते, एंजिनिअरिंगचीडि बरीच महिती त्यांस होती. स्वतःचें घर बांधीत असतां घरास लागणाऱ्या सर्व पदा-र्थांची इतकी चिकित्सापूर्वक खरेदी करीत की ती पाइन त्या त्या जिनसांच्या व्यापारी लोकांसही त्यांचे कीतक व आश्चर्य वाटत असे, जवाहिरांची, तसेंच घोड्यांचीहि त्यांस चांगली पारख असे. सारांश ते कोणत्याहि धंगांत पडले तरी त्यांत जिवापाड मेहनत करून व बुद्धीचा पूर्ण उपयोग करून प्राविष्य सिळवाव-याचे हा त्यांचा बाणा असे. ह्यांचा स्वभाव कडक. सरळ आणि विनोदी असे. त्यांच्या विनोदी भाषणांतही त्यांची इतर बाबतीतील अक्टलहशारी तेव्हांच दिसून येत असे. वर निर्दिष्ट केलेल्या त्यांच्या गुणांमळें ते सर्वास आदरणीय व पुज्य बाटत असत व त्यांचे वजन सर्व प्रकारच्या व्यापारी लोकांत फार असे. त्यांचें प्रथम कुटुंब निवर्तल्यावर सुमारें पंधरा वर्षे ते विधरावस्थेत होते. पढें विलायतेंत जाऊन राहिल्यावर स्यांनी तेथील एका सुशील बाईशी दितीय संबंध केला. परंत त्या बाईचा लाभ त्यांस फार वर्षे घडला नाही. ह्या बाई एकदां मंबर्डेस रामभाऊंबरोबर आल्या होत्या. त्यावेळी ब्यापारी मंडळीनी त्यांचा मोठा सःकार केला: बाईचा गौरव केला. ह्या बाई तर कुटुंबांतील सगळ्या मंडळीशी एकजीव झाल्या होस्या.

रामभाऊंच्या चरित्रापासून आजची महाराष्ट्रांतील तहण पिढी जर घडे घेईल तर ह्या पिढीतील तहणांचें कोटकल्याण होईल. कारण, उद्यमशीलता, नेकी, चौकसपणा, महाराष्ट्र भाषाभिमान, महाराष्ट्रकाव्यशोधनाची आवड, धर्मनिष्ठा, चिकित्साबुद्धि, धोरण व दढनिश्चय है जे त्यांचे विशेष गुण त्यांची महाराष्ट्राला आज अत्यंत आवश्यकता आहे. परमेश्वर सर्वांचा मार्गदर्शक होतो.

# (५) बाळ मंगेश वागळे.

## हर्षस्थानसहस्राणि भयस्थानदातानि च

न जातु कामान्न भयान्न स्रोमाद्धर्मे त्यजेज्जीवितस्यापि हेतोः॥ धर्मो नित्यः सुखदुःखे त्वनित्ये जीवो नित्यो हेतुरस्य त्वनित्यः॥

संसारामध्यें मुख लाभतें त्याचप्रमाणें दुःखि भोगावें लागतें; संसारावर वक्रहांष्ट्र असत्यामुळें, संसार ही माया आहे, हा व्यर्थ पसारा आहे, ह॰ विचार रोमरोमामध्यें शिरल्यामुळें, 'मुख पहतां जवा पांडें ''दुःख पर्वता एवढें ' असे म्हटलें की तें पटल्यासारखें वाटतें. वस्तुतः जो कोणी शांतपणें विचार करील व आपल्या स्वतःच्या आयुष्याकडे पाहील त्याच्या मुखाच्या कांहींही कल्पना असल्या तरी, हर्षस्थानसहस्राणि हैंच त्याचा अनुभव त्याला सांगत आहे असे अनुभवास येईल. हाच बोध वरील व्यासोक्तींत उपदेशिला आहे व तो प्रार्थना समाजाच्या स्थापक्रांपैकी एक जे रा. रा. बाळ मंगेश वागळे त्यांस मान्य होता.

बळवंतरावांचा जनम सन १८३८ च्या सुमारास झाला. त्यांचे तीर्थरूप रा. रा. मंगेशराव वागळे हे एक मुंबईतील सुखवस्तु एहस्थ होते. बळवंतरावांचें प्राथमिक शिक्षण नेहमीं प्रमाणें झाल्यानंतर त्या वेळच्या विहेवाटीप्रमाणें त्यांचें पुढील शिक्षण एत्किनस्टन इन्स्टिट्यूटमध्यें झालें. भांडारकर, रानडे, व वागळे हे अगदीं बरोबरीचे कालेजांत द्यांचें शिक्षण बरोबरीचें झालें व बरोबरीनें हे परीक्षा पास झाले व पुढें असा योगायोग जमून आला की, ज्याप्रमाणें हे तिपेही कॉलेजांत एकत्र झाले होते त्याचप्रमाणें पुढें प्रार्थनासमाज व त्यांचें कार्य खाच्या बावतींत पुन्हा तिपेही एकत्र झाले ! प्रार्थना समाजाच्या स्थापनेचा विचार ज्या वेळीं चालला होता त्यांचें कीर्य वाललेला विचार त्यांचें कार्य वालतींत तथापि येथें चाललेला विचार त्यांस मान्य होता. असी, बळवंतरावांचा व रानडे भांडारकरांचा केलेलांत धिकत असतां निकट संबंध येत असे व त्यांचेंच पुढें दडीकरण झालें. १६६ सालीं बळवंतराव दुसऱ्या वर्गात वी. ए.ची परीक्षा पास झालें. रानडे भांडारकरही त्यांच वर्षों पर्वोच्च साले. रानडे भांडारकरही त्यांच वर्षों पर्वोच्च साले. प्रांचें भांडारकरही त्यांच वर्षों पर्वोच्च साले. पुढें १८६५ सालीं रानडे व वागळे दोघेही एम. ए. ची परीक्षा द्यांच पर साले आणि १८६६ सालीं रानडे व वागळे दोघेही एम. ए. ची परीक्षाही बरोबरच पास झाले आणि १८६६ सालीं रानडे व वागळे दोघेही एम. ए. ची परीक्षाही बरोबरच पास झाले आणि १८६६ सालीं रानडे व वागळे दोघेही फर्टकुसांत एळएल. बीची परीक्षा पास झाले. काय-

याची आनर्सची परीक्षा दोघांनीही त्याच वर्षी दिली! म्हणजे रानडे व वागळे हे आपल्या सर्व परीक्षा त्याच त्याच वर्षी पास होत गेळे आहेत. त्यानंतर पुढल्या उद्योगासुळें दोघांचे मार्ग निराळे झाले. रानड्यांनी सरकारी नोकरी पत्क-रिली व वागळे ॲडल्होकेटची परीक्षा झाल्यावर सुंबईत विकली करूं लागले. ज्या वर्षी ते युनिव्हार्सिटीच्या परीक्षात्त्व मोकळे झाले त्याच वर्षी इकडे प्रार्थना समाजाच्या स्थापनेचा विचार चाळ होता. व त्यांत ज्या थोड्या लोकांनी निर्धारांने भाग पेतला त्यांमध्ये रा. बळवंतराव एक होते. हा विचार ता. १० दिसंवर १८६६ सालों डा. आत्माराम पांडुरंग ह्यांच्या घरी चाळ झाला. १८८३ साल्ये सुंबई येथील प्रार्थनासमाजाची हकीकत म्हणून लें एक लहानसे पुस्तक प्रसिद्ध झालें होतें त्यांत वरील दिवशी डा. आत्माराम पांडुरंग ह्यांच्या घरी जमलेल्या मंडलीचीं नोवें आहेत. त्यांत वाळ मंगेश वागळे, भास्कर ह्यांच्या घरी जमलेल्या मंडलीचीं नोवें आहेत. त्यांत वाळ मंगेश वागळे, भास्कर साली ता. १८ दिसंवर रोजी वळवंतरावांचा अंत होईपर्यंत ही त्रिमूर्ति एक विचारानें चालत होती. अर्थात सर्व बावतीत मामांच्या विचारास योग्य मान मिळत असे हें निराळें सांगावयास नको. असो.

ह्या मडळीच्या अनेक सभा भहन ज्या वेळी प्रार्थनासमाजाच्या स्थापनेचा विचार कायम झाला, त्या वेळी समाजाच्या चिटणीमाचं काम कोणी करावें असा प्रश्न निषाला. त्या समर्थी बळवंतराव पिहेले सेकेटरी निषडले गेले. एकतर ते तहण व तुक्तेच अनेक परीक्षांत सुयश संपादन मोकळे झाले होते व दुसरें असे की, प्रार्थनासमाजाची तत्त्वें व ध्येयें ह्यांसंबंधानें त्यांच्या विचारांस स्थिरता आलेली होती. त्याचप्रमाणें आपल्या स्वतःच्या अनुअवावक्त आज्वाज्वा पिरिस्थिति ते जाणून होते. नवीन शिक्षण प्रस्त झालेल्या लोकांमध्यें धर्मांसंबंधानें कोणत्या बाजूला कल आहे हंही ते जाणत होते. स्हणून १८६० साली लुले महित्यांत नियमांवा वगैरे खरडा ज्या वेळी ल्यांनी सर्वांपुढें ठेविला त्या वेळी ल्हानसें भाषण किरतांना त्यांना असे सांगावें लागलें की, ही संस्था जी निघाली आहे तिचें सुख्य कारण असे की, नविशिक्षत मंडळीचा हिंदु धर्मावर व त्यांतील सर्व वालीरीतींवर विश्वास नाही; महमदी अगर लिस्ती धर्म विवारास पटत नाहीं, स्हणून त्यांवा स्वीकार करतां येत नाहीं, त्यामुळें देवधर्म सुटला असे होतें. हें असे होणें हष्ट नाहीं. स्हणून पूर्ण विचार करून काही मंडळीच्या अनेक सभा भहन, व स्यांत चर्चा होतेन, ही संस्था स्थारन हाली आहे. ही संस्था आज केवळ बीज-



बाळ मंगेश वागळे

रूपानें आहे. ह्या लहानशा बीजाचा मोठा वृक्ष व्हावा अशी आमची इच्छा आहे.' ह्यावरून बळवंतरावांची त्या वेळी झालेली नेमणक किती योग्य होती हें स्पष्ट होतें. पुढें बळवंतराव आपल्या उद्योगधंद्याला लागल्यावर त्यांस पूर्वीप्रमाणे फुरसद मिळेनाशी झाल्यावर भारकरराव भागवत समाजाचे सेकेटरी झाले. मंबईमध्यें अंडव्होकेट ह्या नात्याने विकली करणारे रा. वागळे हेच पहिले हिंद गृहस्थ होत. थोड्याच अवधीत त्यांनी आपल्या धंद्यांत सयश संपादिलें व मरकारने त्यांची योग्यता जाणन त्यांस स्मालकाज कोर्टाचे जज्ज नेभेलें. इक्डे वडोग्रास दादाभाई नौरोजी दिवाण झाले. त्यांस बडोद्यासाठी आपन्या विश्वासांतील व कायदेजान-पट गहस्थ वडीग्रास न्यायाधीश ह्या नात्याने हवा होता. तेव्हां त्यांस बळवंतराव हे त्या कामास सर्वपरि लायक गृहस्थ वाटले व त्यांस आग्रहानें बडोद्यास घेऊन गेले. संस्थानामध्यें जाऊन नोकरी करण्यापेक्षां इक्टे मुंबईत राहन स्वतंत्रपणें धंदा करणें त्यांस अधिक पसंत होतें: परंत केवळ दादाभाई च्या आग्रहामळें ते गेले व तेथें गेल्यावर अला काळातेंच त्यांस संस्थाती वातावरणाचा कंटाळा आला ! सदैवें रूपन स्वतः दादाभाईही तेथे फार दिवस राहिले नाहीत. त्यामळें ज्याप्रमाणें स्यांनी वळवंतरावांना वरोवर नेलें स्याप्रमाणें आपण स्वतः परत ये ांना स्यांनी बळवंतरावांना परतही आणिलैं ! येथे आल्यावर वळवंतराव परत आपला भंदा कहं लागले. ते कित्येक वर्षे इंडियन नॅशनल ॲसोशिएशनचे सेकेटरी होते. ते मंबई युनिव्हर्सिटीचे फेलो होते. अखेरीस १८८७ साळी डिसेंबर महिन्यांत समारें दोन आठवडे बद्धवंतराव आजारी होते व हें त्यांचें दुखणें वाहून ता. १८ दिसंबर रोजीं त्यांस अकालीं देवाजा झाली. मृत्यममयीं त्यांचे वय अवधे ४९ वर्षांचे होते.

बळवतरावांस आपल्या आंगच्या गुणांचा विशेष प्रकाश पाडण्यानी योग्य संघि येण्यापृश्नीच त्यांचेवर सृत्युना अकाठी घाजा पडला. समाजाचे ते एक पुढारी होते व मंदिरामध्यें वारंबार उपासनाडी चानवीत असत. ते मोठे प्रेमळ अंतःकरणाचे होते व तिस्सीम मातृभक्त होते. मातेळा कोणत्याही वायसीत तिळ-मात्र दुखवावयाचे नाही असा त्यांच्या छतसंकरण अगत्यामुळे पुष्कळ वेळां आपल्या स्वतःच्या विचाराविरुद्ध व केवळ मातेच्या संतोपाकरितां त्यांस वागण्याचे प्रसंग येत. आधारिका उन्नतीसंबंधानें त्यांचे तित्य विचार चालळेळे असत व ते स्वतः मनवनशीळ होते. एका उत्सवामध्यें मुख्य दिवशों प्रातःकाळी त्यांनी हैंथरोपासना चालवेळी. त्यां वेळी त्यांनी सांगितळ की, 'दिवसाचे जे निरितराळे माग त्यांमध्यें असा प्रातःकाळी त्यांनी

प्रथम दिवसाचा जो प्रातःसमय तो अत्यत्तम म्हटला पाहिजे. एरव्हींच्या प्रातः-समग्री जे विचार धर्मीत्सक लोकांच्या मनांत येतात तेच विचार नव्या वर्षांचे प्रात:काळी विशेष स्फरणाने येतात. त्या वेळी पहिला विचार सदिन प्राप्त झाला म्हणन देवाचे आभार मानणें हा असतो. परंत इंद्रियनिदेतन ज्याप्रमाणें जागा मालों त्याचप्रमाणें पापनिदेतन जागा झालों आहें काय असा विचार ह्यावेळीं मनांत आला पाहिजे. केवळ जागें होऊन चालत नाहीं, जर जागा झालों तर पुण्याचे मार्ग स्वीकारावयास मी तयार आहें काय हा विचार पढ़ें येतीच. मन सांगर्तें की परमातमा परमेश्वर पवित्र पण्यशील आहे. तुला त्याजवांचन दूसरें कोणी नाहीं, तर पवित्र होण्याची, पुण्यशील होण्याची तयारी कर. हे विचार मनांत आले प्रणांत प्रज वरवर जाऊं लागतें. जसे पश्यांस उजाडलें की. वर आकाशांत जाण्याची स्वाभाविक इच्छा होते. घरटी सोइन हवेंत फिरावेसें बाटतें. मधर ध्वनीचा उपयोग करून स्वतःस व इतरांस आनंदित करण्याची प्रेरणा होते. तदत मनाची स्थिति होते. वर दृष्टि करून मंगल स्वरानें प्रभूवी स्तृति करावी अशी उमेद येते. शाळेंत जाणारी मलें ज्याप्रमाणें चांगला किता घोटाळतात त्याच-प्रमाण पवित्रपणा, दयाळपणा, पर्णता यांचा किला जो परमात्मा तो पढें ठेवन भापलें वळण पवित्र करावेंसें वाटतें. त्याच वळणानें मन दढ करावेंसें वाटतें... आपण सर्व एका प्रभन्ती लेकरें आहोत हें लक्षांत ठेवन, भेद उपेक्षा ही सर्व टाकली पाहिजेत व त्याबरोबर जें जें दष्ट. नीच. मलीन, कर, भयकारक तें तें काइन जें जें पवित्र उच्च, शश्र याचा स्वीकार, करून परोपकार, धर्म, ज्ञान आणि भक्ति प्रेम आणि सद्धाव, ही आपली करून आपल्या आयुष्यक्रमांत चालण्यास सिद्ध बालें पाहिजे. म्हणजे ' देह जावो अथवा राहो । देवापायी माझा भावो ' असा हत निश्चय होईल.'

# (६) भास्कर हरि भागवतः

प्रायंनासमाजांतील आजच्या पिढीला ज्यांचें नांव फारतर ऐकून माहित असप्याचा संभव आहे, पण ज्यांच्या कामिरीसेबंधानें त्यांस कांहींही कल्पना नाही,
ते रा. रा. भास्कर हरि भागवत प्रार्थनासमाजाच्या आद्य सभामदांपैकी एक होत.
त्यांनी आपल्या काळी समाजाची पुष्कळ वर्षे मनोभावें सेवा केळी व निरपेक्षबुद्धीनें समाजाचें काम एकनिष्ठेनें करें करावयाचें याचा धडा घाळून दिला हें
छक्षांत पेकन त्यांच्या चरित्राची जी माहिती मिळाली आहे तिच्या आधारे त्यांचें
अल्प चरित्र येथें सादर करितों.

भास्कररावांचे तीर्थंरूप हरिपंत है जिल्हा रत्नागिरी ता॰ राजापुरपैकीं कशेळी गांवचे रहिवाशी. तेथें हे उपाध्यायाची वृत्ति करून रहात असत. ह्यांस दोन चिरंजीव होते. रामकृष्णपंत व दूसरे भास्करराव. भास्कररावांचा जन्म १८३७ सालच्या समारास झाला असावा. रामऋष्णपंतांचे चिरंजीव प्रसिद्ध राजारामशास्त्री भागवत है होत. रामकृष्णपंत मुंबईस नोक्रीनिमित्त आलेले होते व त्यांना एका आफिसांत नोकरीढी होती. म्हणून त्यांनी आपल्या कानष्ठ बंधूला बिक्षणासाठीं मंबर्डसच आणिलें. कारण, त्या वेळीं करोळी येथे शिक्षणाची कांही व्यवस्था नव्हती व स्वतः रामकृष्णपंत हे मुंबई शहरांत रहात असल्यामुळे ह्या शहरांत होत असलेला विद्येचा प्रसार पाहन आपल्या बंधला आपण विक्षणासाठी येथे भाणाचें असें त्यांस वाटलें तर त्यांत कांहीं नवल नाहीं. येथें आल्यानंतर त्यांचें प्राथमिक विक्षण नाना शंकरशेटच्या शार्ळेत झाल्यावर इंग्रजी बिक्षणासाठी त्यांस स्यांच्या बंधंनीं एक्फिन्टन इन्स्टिटयूटमध्यें पाठविलें. तेथें त्यांचें शिक्षण होत असतांना त्यांचा व नारायण महादेव परमानंद यांचा संबंध जो जडला तो मामांच्या मृत्यपर्यंत कायम होता. मामांच्या सद्गुणांचा व चारिश्याचा उयांच्या-वर कायमचा परिणाम झाला व ज्यांनी मामांची योग्यता उत्तम प्रकारें जाणिली होती त्यांपैकींच एक भास्करराव होते असे म्हणावयास हरकत नाही. भास्कर-राबांची प्रवेश परीक्षा १८५९ मध्यें उत्तीर्ण झाल्यानंतर पुढील अभ्यासासाठी त्यांच्या बंधंच्या इच्छेनुसार त्यांचा एक्फिन्स्टन कॉलेजमध्ये प्रवेश झाला. तेथे समारें दोन वर्षे अभ्यास केल्यावर परिस्थिति तितकी अनुकूल नसल्यामुळें त्यांस कॉकेज सोडावें लागलें. कॉलेज सोडल्यानंतर ते कांडी दिवस एक्फिन्स्टन हाय-स्कुळमध्ये श्रिक्षक होते. श्रिक्षकाचे काम करीत असतांनाच त्यांस येथील स्माब-

काज कोर्टामध्यें दभाष्याची ( Interpreter ) जागा मिळाली व २० आक्टो-बर १८९४ रोजी त्यांचा अंत होई तो ते ह्याच जागेवर होते.

भास्करराव जरी सरकारी नोकर होते. तरी सरकारची नोकरी करून द्रव्यसाधन केल्याने आपली इतिकर्तव्यता झाली असे मानणारांपैकी ते नव्हते. आपल्या देशाची त्या काळची स्थिति ते पहात होते. नव्या शिक्षणामुळे लोकांच्या विचारांमध्यें होणारं परिवर्तन ते अनुभवित होते. मुशिक्षितांमध्यें जुने विचार व आचार ह्यांच्या-वरील श्रद्धा उडाली होती: परंग नवीन पिढी श्रद्धाहीन निपजन देशाचे कल्याण व्हानयाचे नाही असे त्यांग वाटत होतें. १८६४ साठी मंबईमध्यें संपत्तीचा धर करा लोटला होता है त्यांनी प्रत्यक्ष पाहिलें होतें: आणि अमेरिकन बॉर संपतांच जाच मंबई घटरावर चोहों वाजनी कभी आपत्ति कोसळली होती व कालची संपत्तिमान माणमें आज कशी भळीस मिळाली होती है त्यांच्या दृष्टीपढें होतें. हा गर्व प्रकार पाइन संबर्धतील जी थोडी माणसे जायत झाली होती. त्यांपैकी भास्तरराव है एक होते. त्यामळे १८६६ साली जेव्हां कांहीं मंडळी प्रथम सामा-जिक विषयांचा खल करण्यागाठी जम् लागली त्या सभांस भास्करराव हजर अगत. त्या सभा जरी प्रथम सामाजिक प्रगतिपर विषयांची चर्चा करण्याकरितां लाल्या तरी अंतीं ऐहिक कल्याणावर विशेष दृष्टि ठेवन सामाजिक सधारणेचीं कार्य हाती घेणापेक्षां परमार्थसाधनाव हे विशेष दृष्टि देवणे व त्या परमार्थसाधना-मध्ये सामाधिक अर्थे येतील अज्ञी बन्ति ठेवणे हे योग्य होय असे जीवटी ज्या मटभर छोतांग वाट्छं न ज्यांनीं प्रार्थनायमाज ह्या संस्थेची स्थापना करण्याचें टरविले त्यामध्ये भारतराव होते. आणि भारकरराव हे नसते नामधारी सभासद नव्हते हेंही रक्षणांत ठेवण्यातारसें आहे. प्रार्थनासमाजाच्या स्थापनेचा विचार होत अमनां भी थाँ। भेडळी जमत अगत ती सर्व स्थापनेपर्यंत टिकन राहिली नाठी, कांडी बाहेर पड़ते, कांडी दर झाले. भास्करराव पहिल्यापासन हजर होते. नंतर परित्या र भारादांत त्यांनी आपके नांव घातले व बहतेक शेवटपर्यंत त्यांनी प्रार्थनाम्मः जाना निर्माराज्य रीतीन सेवा केली

ज्या येळी समाजाची स्थापना झाली. नियम वगैरे कायम झाले. त्या वेळी भास्करराव समाजाचे सेकेटरी नव्हते; पहिले सेकेटरी रा. रा. बाळ मंगेश वागळे हे होते: परंत नंतर कित्येक वर्षे ते सेकेटरी किंवा खजिनदार खांपैकी कोठलें तरी एक काम करीत होते. त्याचप्रमाणे १८८१ साली धर्मप्रचार व्यवस्थेचा विचार जेव्हां निघाला, त्या वेळी आपल्या प्राप्तीपैकी २ टककाप्रमाणे दरमहरू



भास्कर हरी भागवत

धर्मप्रचारकार्यास देण्यास जे सभासद सिद्ध आहे त्यांत भारकरगत होते जोंच-र्यंत धर्मप्रचारव्यवस्थेचें काम चाळ होतें तोंपर्यंत भास्कररावच त्याचे चिट्रणीस होते. धर्मप्रचारव्यवस्थेचे सर्व रिगोर्ट त्यांच्याच सहीचे आहेत. एवढंच केवळ नव्हे तर १८९४ साली त्यांच्या मृत्यनंतर धर्मप्रचार व्यवस्थेचे काम मागेंच पडले व तें अंतीं समाजाको आले ही हकीकन धर्मप्रचारव्यवस्थेच्या भागांत आलीच आहे. प्रार्थनासमाजानः स्थापना झाल्यानंतर त्याच्या विरुद्ध झालेली हो। हीका तीस जें उत्तर प्रसिद्ध शाले आहे तें मामा परभानंदांच्या देखरेखीखालां भास्करराणांचेंच असावें अशी कल्पना करावयारा पृष्कळ जागा आहे. भास्करराव निस्य मामांच्या सहवासांत असन. ज्या वेळी जानप्रकाश पत्रानं नेडीबांकडी टीका केळी. त्या वेळीं नेटिव्ह ओपिनिअन पत्राच्या इंग्रजी बाजचे संपादक मामा होते व प्रार्थना-समाजाच्या स्थापनेच्या पूर्वी व स्थापनेचा विचार मुकरर झाल्यानंतर नेटिव्ह ओपिनिअनमध्ये प्रतिमापूजनाविहृद्ध एक सरळ, व भारदस्त संपादकीय लेख भाला होता; व दोवर्टी, प्रण्याच्या ज्ञानप्रकाशांतील लेखाला संबईच्या नेटिव्ह ओपिनिअनमध्यं प्रार्थनासमाजास अनुकल उत्तर प्रशिद्ध झालं होतें. त्याचप्रमाणें स्या वेळच्या संदक्षीसध्यं लेख वर्गेरे लिहिण्याची हौस भारहररावांसच होती असे आम्हांस बळलं आहे. ह्या सर्व कारणांचा विचार कारतां, सदरील लेख मामा परमानंदांच्या देखरेखीखाली भास्त्रररावांनी लिहिला असावा हेन स्यक्तिक दिगतें. ज्ञानप्रसारक मासिकासाठी ते वारंवार लेख लिहीत असन: त्यानप्रमाणे करमन-दास मुळजी ह्यांनी आपल्या विलायतच्या प्रवासाचे जे गुजरातीत पुस्तक प्रसिद्ध केलें आहे त्याचा गराठी भाषेत तर्जुमा प्रसिद्ध झालेला आहे. हें भाषां-तराचें काम भास्कररावांनींच केलें. यावहन त्यांस त्या येळी गुजराती भाषा उत्तम प्रकारें अवगत होती असें होतें. परंत छेखक अगर प्रंथकर्ते ह्या नात्यानें त्यांनीं जी सर्वात मोठी कामगिरी केली ती मराठी भाषेत राजा राममोहन राय ह्यांचें चरित्र लिहून होय अस आम्ही म्हणतों. आजही महाराष्ट्रामध्में राजा राममोहन ह्यांचे चरित्राची माहिती नसणारी सुशिक्षितांमध्येंही पुष्कळ माणसें सांपडतात. दरवर्षी हिंदुस्थानांतील अनेक भागांत राममोहन रायांची प्रण्यतिथि साजरी होत असते: न्या. म. रानडे व सर नारायण चंदावरकर यांच्या फार महत्त्वाच्या व्याख्यानांत राममोहन रायांच्या चरित्राचं रहस्य निवेदिलेलं आहे; मिस कॅलिट ह्यांनी लिहिलेलें राममोहन रायांचें इंग्रजी चरित्र प्रसिद्ध आहे व मराठीमध्येंही रा. रा. केसकर ह्यांनी लिहिलेलें चरित्र प्रसिद्ध झालेलें आहे. तेव्हां

इतकी सामग्री सिद्ध असतांना राजा राममोहन यांच्या संबंधानें गाढ अक्कान असणारी मंडळी जर सुधिक्षितांमध्येंही आज सांपडते तर १८७५ साली ती किती
असली पाहिजे याची कल्पना करणें किळण नाहीं. हैं चिरित्र एका लहानचा इंमजी
चिरित्रावरून लिहिलें असावें. त्यांत राममोहन रायांच्या विशेष कामिगरीचें बांगळें
वर्णन आहे. त्यावरून अस उधड होत आहे की, भास्कररावांनी स्वतः राममोहनांच्या चरित्राची माहिती कल्पने चेतली होती व ती माहिती महाराष्ट्रांतील
लोकांस सादर केल्यानें त्यांच्या विचारांस चालना मिळेल व प्रार्थनासमाज व
नाम्रसमाज हा। संस्थांचें खरें स्वरूप काय असावें त्यांची माहिती लोकांस सहज
हाल्यानें समाजासंबंधाचे गैरसमज दर होतील असें त्यांचा वाटत होतें.

भास्त्ररावांनी लिहिलेलें राममोहन रायांचें विरेत्र आतो दुर्मिळ आहे. तथापि तें वरित्र वाचून असा प्रह होतो की, त्यांनी राममोहन रायांच्या चरित्राचें रहस्य जाणलें होतें, व राममोहनाच्या चरित्राच्या द्वारें भास्कररावांच्या चारित्र्याची. आपल्याला चांगली कल्पना होते. ते म्हणतातः—

"राममोहन राय यानें स्वदेशीय लोकांची धर्मेग्रुधारणा करावी म्हणून फार यान केले. ईश्वराच्या गुणांचे मनन कहन, आपल्या उत्पन्नकर्यांची आराधना आरमभावानें करण्यास त्यांस प्रवृत्त करावें असा त्याचा मानस होता. हिंद्देल मूर्तिपूजा नाहींशी कहन टाकावी, आणि सर्वशिकमान जगन्नियंता परमेश्वर मुर्तिपूजा नाहींशी कहन टाकावी, आणि सर्वशिकमान जगन्नियंता परमेश्वर मुर्ख आणि परमार्थ याविवयी मुत्रकाशक त्यांमध्य प्रमुत आपली बुद्धि, काळ आणि धन या अवध्यांचा सर्च केळा. त्यास जितके अवस्ये आले, तितक्या सर्वांचं त्यांनं मोळ्या धैर्यांनं आणि गांभीयांनें निवारण केले. या कार्यार्थ त्यांनें ब्रच्याचा जो व्यय केला, तो मोळ्या औदार्यांचा होता. त्यांची संपत्ति म्हणावी तर तो फार मोठी होती असे नाहीं, तरीही तिचा बहुत मोठा अंश त्यांनें ह्यां कार्यांस त्यांवें स्वांत स्वांत त्यांचा सर्वांचा सर्वांचा सर्वांचा स्वांचा सर्वांचा सर्वांचा सर्वांचा स्वांचा सर्वांचा सर्वां

×

×

×

×

"दुरिभमानापासून उपस्थित झाळेल्या प्रचंड अडथळ्यांत जिने जुमानिलें नाहीं भन्नी हिंमत; क्यींही न थकणारी असी उद्योगशीलता; छळनेसही न भिणारें असे नीतिपेंग्रें, सर्वाविषयीं सारखी असी परोपकारखुद्धि; आणि अत्यंत परंतु आंघळी नव्हे अशी उत्कंटा, हे सर्व गुण एकत्र करून, देवमोळेपणा व दुराप्रह यांच्या दास्यापासून हिंदूंचीं मनें गुक्त करण्यास व धुगुक्त आणि उचित अशा धर्मत-चांनी ती प्रकाशित करण्यास त्यांनें (राजा राममोहन राय ) अम केळे."

"भारतवर्षीयांच्या स्थितीत आणि मतांत आतां जी सुधारणा होत चालली आहे तिचें बीजारोक्य राममोहन रायाच्याच वेळी होऊन. तिचा मोड आलेला त्यांनी पाहिला, ह्या सधारणाह्य बक्षास आतां कोवळा पह्नव येऊन लहान लहान बहाळ्या फुद्धं लागल्या आहेत. तर अशा वेळी त्यास आपण पाणी घातलें, आणि तो जोर धरी असे केलें असतां तो लहानसा दिसतो. तरी पढें कालानसार मोठा होऊन सर्व देशभर विस्तारेल. आणि आपणास नाहीं तर आपल्या मलांबाळांस तरी त्याची मधर फळें भक्षावयास सांपडतील. त्याची वाढ स्वभावतः मंदगति आहे. याजकरितां आपणास कदाचित त्याची छाया मात्र मिळेल. त्याच्या फळाची अपेक्षा आपण करूं नये. तें काम आपल्या मुलांबाळांकडेस ठेवाचें. तीं बहत कतज्ञतापर्वक त्यांचा अमृतरस सेवन करितील, राममोहन राय जन्मला त्या वेळी अशा अमृत बक्षाचा मळींच प्रादर्भाव नव्हताः त्या वेळी अंधकारमय अज्ञानरूप अरण्याचे गडप आच्छादन जनमभ्मीवर पड़न तीस त्याचे एवढें घट वेष्टण होतें कीं, त्यांतन ज्ञानरूप सर्याच्या प्रखर किरणाचाही प्रवेश होण्यास बहुत प्रयास आणि काळ लागला......सर्याच्या प्रखर किरणांमळें बर्फ विरघळन जातें. तदत ज्ञानाच्या किरणांनी देवभोळेपणा विरघळत चालला. स्विक्षित थोडे आणि अधि-क्षित बहत, यांच्यामध्यें भेदरूप रेषा मारिकेली राममोहन रायाने पाहिली आणि आतां तर ती रेषा फार मोठी झाली आहे व पढें होत चालली आहे. जो अज्ञान आणि ऋर देवभोळेपणा आज हजारों वर्षे ह्या आपल्या संदर देशाचें राज्य बळकावून विचाऱ्या अनाथ लोकांच्या मनांवर पाहिजे तसा अविच्छित्र जुलूम करीत आला, आणि जो प्राचीनकाळी बौद्ध, मधल्या काळी महंमदी आणि अर्वाचीनकाळी खिस्ती इ० अनेक शत्रुंच्या प्रचंड डल्स्यांचें निमद्भणें निवारण करून, अजूनपर्यंत आपली गादी संभावन राहिला **आहे.** स्याचा पाया समुळ उपटन टाकण्यास राममोहन रायाने प्रथमतः हात बातला. स्यापूर्वी कोणताही हिंद असे करण्यास धजला नव्हता. किंवा हा विचार कोणाच्या मनांतच आला नव्हता. आपल्या जुन्या अज्ञान समज़तीकडेस डोळे उघडन पहावयास स्वदेशीय लोकांस प्रवृत्त करणारा राममोहनराय हाच पहिला होय त्यापनी बहतेक साधारण लोकांस वास्तविक शास्त्र काय हें जाणून घेण्या-चीच मुळी गवड नव्हती, आणि बाह्मण जो धर्म सांगत तो वहधा मंत्र तंत्र पता अर्ची वर्ते इत्यादि बाह्योपचारापळीकडे थोडाच असे. परंतु राममोहन रायाने " एक मेवादिनीयं " या महान सत्याकडेस त्यांचे डोळे उघडिले. आणि अगदी प्राकृत भाषांच्या दारे खरे धर्मसार समजण्यास मार्ग मोकळा करून दिला. परंत अवापि झालें हें कांहींच नाहीं, मत्रकाशाचा उदय मात्र झाला आहे. ज्यांस सविद्या प्राप्त आहे ह्यांची संख्या फार थोडी आणि त्यांतूनही पुष्कळांच्या मनांत प्रकाश आणि अंधकार, मत्य आणि असत्य, यांचा एकत्र गोंधळ झालेला दिननी, सामान्यजन भगापि अज्ञानसामराच्या लहरीतच डवकळ्या खाताहेत. नथापि असी, सप्रकाशाच्या किरणांनी क्षितिज तर प्रकाशित करून टाकिलंचः त्यांभक्षां भी भाज नाहीं तर उद्यो वरी चहंकदंस पसरतील, आणि अज्ञान व देव-गोळपणाचा जो पर शिजलेला जना पर्वत आहे तो लवकरच विरघळन टाकि-तील, आनां शेवटी ईश्वराजवळ आमची एवढीच प्रार्थना आहे कीं. राजा राम-गोउन राभागारिये सपकाशक आणि स्वदेशकल्याणेच्छ पत्र आपल्या भरत-गर्भिमी जनसीच्या उदरी पण्यळ जन्मोत आणि भागले कोठ्यवधि देशबंध भागनतिभिर, आणि देवभोळेपणा यांच्या अनुचित दास्यापायन त्यारेत मक्त हो जन खरा, यह शक्तिमान, अद्भेत अया जो परमात्मा त्यास ओळखन भजं लागंत."

भार हरराग प्रार्थनायमाजाचे एक संस्थापक असल्यामुळे सर्व प्रागतिक, सामा-जिक चळवळी संबंधांने त्यांची पूर्ण सहानुभूति होनी हैं निराळे सांगावयास नको. तथापि विधवाधिनाहाच्या चळवळीकडे त्यांचे विशेष लक्ष्य होतें व बळवंतराव गोडवंळि ह्यांच्या विवाहाच्या बेळी भास्कररावांनी त्यांस वर्रेच साहाच्य केळे.

आस्कररावांचे स्तेही सर्व समाजाचे सभासदच होते. मामा परमानंदांस कचे-रीतृत परत त्रेतांना रोज भेटल्यावांच्न त्यांचा एकही दिवस जात नसे. तेथें समा-जारांवंशांने गर्व विचारविनिमय होत असे. मामांच्या सहवासाचा लाभ जितका अ-धिक होईल तितका हवाच असें वाटणारांपेकी भास्करराव होते. त्यांच्या दीर्ध-काल टिकलेल्या आजाराच्या वेळीही भास्करराव मामांच्या सन्निध असत. मामांच्या निधनसमयीं त्यांच्या निकट जी अगदी जवळची मंडळी होती तींत भास्करराव होते. ह्यावरून त्यांचा व मामांचा संबंध कोणत्या प्रकारचा होता त्याची आपल्याला कल्पना होते. यांचे दसरे स्नेही म्हणजे बाळ मंगेश वागळे, डा. आत्माराम पांडरंग, रामभाऊ व दीनानाथ माडगांवरुर हेच होत. त्यामुळे त्यांच्या भोंबतीं नेहमीं प्रार्थनासमाजाचेंच वातावरण असे असे म्हणावयास हरकत नाही. भास्कररावांमध्ये अनेक गण लक्ष्यांत ठेवण्या-सारखे होते. त्यांची समाजाच्या धर्मावर मनःपूर्वक भक्ति होती. आपल्या धर्माचा आपल्या कुटंबांत प्रवेश व्हावा अशी त्यांची फार इच्छा होती. रोज सकाळीं भोजनापूर्वी मुलांना एकत्र कहन प्रार्थना संगोतांतील पर्धे म्हणणं व प्रार्थना करणे हा त्यांचा नित्यक्रम असे. भजन, प्रार्थना केल्यावांचून ते अन्न प्रहण करीत नसत. त्याचप्रमाणें त्यांचा परोपकाराकडे बराच कल असे. आपली स्वतःची श्रीमंती नसतांना त्यांनी तीन चार दरच्या आप्तांच्या मुळांस आपल्या खर्चाने वाढविछे. त्याचप्रमाणें एकदां एखादी चळवळ अगर एखादें काय चांगलें आहे अशी त्यांची खातरी झाली की ते सढळ हाताने पण आपल्या सामर्थ्यानुसार अशा कार्यास मोठ्या आनंदानें मदत करीत असत. त्यांनी प्रकळ वर्षे समाजाची सेवा निर-पेक्ष बुद्धीनें केली व समाजाच्या पहिल्या व दुसऱ्या पिढींतील सभासदांमध्यें त्यांस न ओळखणारा व त्यांच्याविषयीं आदर नसणारा एकही सभासद नव्हता. त्यांचे एक चिरंजीव एम. ए. असन हल्ली नाशिक हायस्कलचे हेडमास्तर आहेत. ते प्रार्थनासमाजाचे हितर्चितक आहेत.

## (७) वामन आबाजी मोडक. \*

बाल्यवन-वामनराव मोडक यांचा जन्म कोंकणांतील एका गरीब अगा कलीन घराण्यांत झाला. त्यांचे वढील मोरेश्वर ऊर्फ आबा है प्रथमारंभी श्रीवर्धन येथे आणि नंतर दापोलीजवळ जालगांव येथे राहात. हे लहानपणा-पासनच वैराग्यवृत्तीचे असत. तथापि त्यांना आश्रय देणारे त्यांचे गोरे या नांवाचे आतेबंध होते, त्यांनी त्यांचें छप्न केलें. परंतु आबा हे संसारांत न राहतां बेरागी होऊन निघन गेले. अशा स्थितीत ते समारें दहा वर्षे तीर्थयात्रा करीत फिरत होते. त्यांचा कोणास शोधही नव्हता व ते घरी परत येतील अशी त्यांच्या आप्तडप्टांस आशा नव्हती. परंत पढें एकाएकी त्यांस आपल्या तरुण पत्नीची दया येऊन म्हणा किंवा कोणाच्या उपदेशानें म्हणा. वैराग्यवृत्ती धारण केल्या-बहुल उपरती होऊन ते परत संसारांत आहे. तेव्हां त्यांच्या श्रीमंत आप्तांनीं त्यांस थोडी जमीन आणि न्याजबट्यासाठी थोडे पैसे देऊन घरदार थादन दिलें. नंतर ते परनीसहवर्तमान दापोलीजवळ गव्हें येथे राहिले. ते संसारांत शिरले. परंत त्यांची निरंतर साधवत्तीच असे. ते बहधा स्नानसंध्येत, पोथीपस्तक वाच-ण्यांत आणि ईश्वरभजनांत काळ घाळवीत. होताभाताचे व देवघेवीचे लहानहा संसारास प्रदेसे उत्पन्न येई. परंत त्यांचा व्यापार बहुधा आंतवट्याचाच असे. तथापि त्यांची पत्नी संसारदक्ष असल्यामळें बरेंच चाललें होतें. या ठिकाणीं वामनराव यांचा जन्म ता० २१ सप्टेंबर सन १८३५ साली वामनटाटकीच्या दिवशीं झाला. पढें वामनराव आठ वर्षाचे होऊन त्यांची मंज झाल्यावर स्यांचे वडील परलोक्सामी साले

अभ्यासफ्रम—वडील निवर्तल्यावर वामनराव थोडे दिवस दापोळी जवळच लाडघर म्हणून गांव आहे तेथें माधुकरी मागून विद्याभ्यासार्थ राहिले होते. रोन तीन श्रीमंत आप्त त्यांस आश्रय देण्यासारखे असता असे कां झालें हें कळत नाहीं. परंतु पुढील हकीगतीवरून कदानित् त्यांच्या आईच्या निस्पृह स्वभावामुळें असें झालें असावें असें वाटतें. नंतर दापोली तालुक्यांतच आहें येथें बेहेरे

<sup>े</sup> वामनरावांचे चरित्र सपादकाला स्वतः लिहिण्याची आवश्यकता बाटली नाहीं. कारण, वामनरावांच्या नीतिधमेंपर व्याख्यानाला वामनरावांचे छंदर संक्षिप्त चरित्र जोडलेले आहे. तें रा. रा. रामचंद्र भिकाजी जोशी ह्यांनी लिहि-लेले आहे. तेंच कांही भाग गाळून येथे दिलें आहे.

आडनांबाच्या आपल्या मावशीच्या घरीं ते व त्यांबी आई अशी जाऊन राहिलीं. यापुढें स्थांना हे बेहेरे आणि जालगांवचे गोरे यांचा चांगला आश्रय होता असें दिसतें. आहें व हुंगें येथें मिळून स्थांचा मराठी अभ्यास पुष्कळ झाला; आणि सोळाव्या वर्षीच त्यांचा विद्याभ्यास पूर्ण झाला असें टरून ते हुंगेंच्या कोर्टांत उमेदवारी करूं लागले.

या वेळी दापोली येथें सिशनरी लोकांची इंग्रजी शाळा असे. एव्हांशींच नोक-रीच्या भानगडीत न पडता तेथे जाऊन आपण इंग्रजी शिकावें अभी वारानराव यांस इच्छा झाली. तिला गोरे यांचें पाठबळ मिळन ते जालगांवास गोरे यांकडे राहन दापोलीस इंग्रजी शाळेंत जाऊं लागले. तेथें समारें दीड वर्ष विकर्णे झालें. मराठी भाषा, गणित, वगैरे विषय मराठी शाळेंतच चांगले झाले होते. व इंप्रजी शिकविणारे मिशनरी गुरु चांगले होते यामुळें इतक्या वेळांतच हल्लीच्या सहावे इयनेइतका इंग्रजीचा अभ्यास झाला. परंत पढें दापोलीस शिकण्याची सीय नव्हती यामुळें शिक्षणकम तूर्त इतकाच थांबला. आणि त्यांच्या आप्तांचे त्यांच्या इच्छेच्याविरुद्ध त्यांच्या लगाचे बेत होऊं लागले. लगासाठी होणारा खर्च माझ्या शिक्षणासाठीं करा व माझ्या शिक्षणाची कांही तरी सोय करा असे स्यांनी पुष्कळ सांगितळें. पुण आईच्या चुद्धपुणाच्या सबवीवर व पुढे तहुगा शिक्षणाची व्यवस्था कहं असें त्यास आधासन देऊन, दापोठी नजीक पाठगड बेथील अभिहोत्री नारायण जोशी दीक्षित यांची कन्या मनुवाई हिच्याशी त्यांचा विवाह केला. पण अभ्यासाची सोय झाली नाहीं! तथापि दापोली येथील मिशनरींच्या हाताखालीं असलेल्या पंडितापाशीं शिकन त्यांनीं आपल्या इंग्रजीच्या जानांत आणखी भर घातली. पण तेत्रढघाने त्यांचे समाधान झाले नाही व अखेरीस कित्येक हित्रचितकांच्या साहाय्याने १८५५ साठी ते मंबईस आले. स्यापूर्वी त्यां त्या आई ने त्यांना मोठ्या कष्टाने जावयास परवानगी दिली व वर खर्चासाठी १० रुपये दिले ! त्या वेळी कोंकणाहन मुंबईस येणे फार त्रासाचें होतें परंत हाल. त्रास, कष्ट ह्यास न जमानतां वामनरावांना मंबई गांठली, कोण ही जान-लालना ! दोन वर्षे मुंबईस आल्यावर त्यांस शिक्ष्वण्या वर्गरे कहन मोठ्या हालांत काढावीं लागली. १८५७ सालीं त्यांना एका पारशी विद्याफंडांतून मोटी स्कालर-शिप मिळाली. एलफिन्स्टन इन्स्टिटयुरमध्ये त्यांचे शिक्षण काळजीवांचन होऊं लागलें व १८५९ सालीं ते पहिली मॅट्वियुलेशन परीक्षाही उतरले.

या वेळचे वामनराव यांचे सहाध्यायी न्या. मू. रानडे, बाळ मगेश वागळे, जनार्देन सखाराम गाडम.ळ, अंबालाल साखरलाल देवाई, कृष्णाजी वापूजी वाळ वंगरे होते. डा॰ भांडारकर हे या मंडळीच्या वरच्या वर्गात होते. कुंटे, रा॰ विद्वलराव पाटक वगैरे मंडळी यांच्याच वेळी पण अन्य कालेजांत शिकत होती. त्या वेळचे शिक्षकही मोठे विद्वान असे इंग्रज, हिंदू, आणि पारशी गृहस्थ होते.

या वेळची वामनराय यांची अभ्यास करण्याची तऱ्हा कशी होती याचें थोडें वर्णन केछे पाहिजे. आरंभी शिकवण्या शिकवाण्या लागत त्या वेळी अभ्यासास वंळ फार कमी सांपडे; पुढें जरा जास्त वेळ मिळूं लागळा. जेवण्यासाठी खाणा-वर्ळात गेल्यानं खर्च फार होई, वेळ मोडे आणि जेवण्ही चांगळे मिळत नसे. यामुळं वामनराव आणि त्यांचे आप्त कृष्णाजी बापूजी व केशव बापूजी बाळ हे पुष्कळ दिवस स्वतां स्वयंपाक करीत असत. एकेकानें पाळोपाळोनें चुलीची आराधना करावी व दुसऱ्यांनी जवळ वसून जे विषय सर्वांना सारखे असतीळ त्यांची पुस्तकं वावांवी आणि स्वयंपाकाची आवांतर तयारी करून यावी असें चाळे. शिवाय जित्रसपात्रस आणणें आणि धोत्रें युणें वगैरे ज्याचें त्यासच करावयांचें असे. ही सर्वं व्यवस्था हक्षीच्या काळच्या विद्यार्थोंनी लक्षांत ठेवणें योग्य आहे.

विद्वत्ता आणि व्यासंग—वामनराव यांची सन १८६० साठी एफू. ए. ची आणि सन १८६२ साठी बी. ए. ची परीक्षा झाठी. ही बी. ए. ची अगदी पहिठीव परीक्षा होय. पुढें त्यांस पुण्याच्या काठेजांत फेळो नेमिठें. त्यांच्यावरोवरच डा० भांडारकर यांना सीनियर फेळो नेमिठें. या वेळी पुण्याच्या काठेजांत फेळो नेमिठें. त्यांचेळी त्यांनी एम. ए. चा अभ्यास केळा. त्या परीक्षेताठी यांनी इंप्रजी भाषा व संस्कृत भाषा हे विषय घेतले होते. या वेळी त्यांनी बाळशाळी देव आणि गंगाधरशाळी दातार या दोन प्रख्यात संस्कृत पंढितांजवळ व्याकरण, साहित्य, वेदान्त आणि न्याय या शाखांचा जुन्या तच्हेंने अभ्यास केळा. त्यांत विषयांची त्यांना तेच्हां जी गोडी लागळी तो शेवटप त कायम होती. वेदान्त विषयांचा जुन्या व नव्या आशा दोन्ही तच्हेंने विभा केळो जी आमची किरवेक मंडळी होऊन गेळी त्यांतले वामनराव है होते.

इंग्रजी प्रंथांमध्यें त्यांच्या श्रिक्षकाच्या थंवाला अनुरूप असे गदापदा प्रस् त्यांनी वावले होते. इंग्रजी कवी वर्डस्वर्थं याची काव्यें त्यांना फार आवडत.



वामन आबाजी मोडक

शेक्सपियर कवीची नाटकें त्योंनी वाचली होती. इंग्लंडदेशाच्या व ग्रोक क रोमन लोकांच्या इतिहासावरचे सर्वमान्य प्रंथ त्यांनी वाचले होते. युरोप खंडां-तील धार्मिक व सामाजिक उलाढालीच्या इतिहासाच्या मवंधी ग्रंथांचें ते नेहमी परिशीलन करीत. जिस्ती धर्माच्या मुख्य मुख्य प्रधांची त्यांना आवड असे. तसेंच किस्ती प्रथकारांनी अध्यातमपर लिहिलेले प्रथ नेहमी त्यांच्या वाचनांत के असत. धर्मविचारासाठी त्यांनी कराण आणि यहटी लोकांचे धर्मग्रंथ पारबी ढोकांचे धर्मप्रंथ, आणि बौद्धधर्माचे मुख्य मुख्य प्रंथ हेही अवलोकन केले होते. मात्र हैं अध्ययन इंप्रजी भाषेच्या दारें झालें होतें. देशभाषांपैकी सिंधी भाषेत स्यांनी परीक्षा दिली होती. परंत तिची ओळख पढें राहिली नाहीं. बंगालो व गजराशी या भाषा त्यांना चांगल्या येत होत्या. गजराशीमध्ये तर वामनरा । उपा-सना चालवीत व ब्यास्यानें देत असत. बंगाली भाषेतील बाह्य-धर्मविषयक पंथ आणि व्याख्याने यांतील विचार त्यांनी आपल्या लेखांत आणिले आहेत व व्याख्यानांतही येत असत. शिक्षणाच्या कामांत अवश्य असणाऱ्या पर-कांखेरीज स्यांचे वाचन धर्मपर व अध्यासपर प्रंथांचे चालत असे गराठी कवींगध्ये स्यांना बानेश्वर. एकनाथ. मुक्तेश्वर व तुकाराम हे फार प्रिय असत. मोरोपंत, श्रीधर आणि रघनाथपंडित यांच्या प्रयांचीही स्यांना आवड असे. त्यांतही ज्ञानश्ररी. एकनाथी भागवत आणि तुकारामाचे अभग यांचे वाचन त्यांना निरंतर ।प्रय असे. तकारामाचे बरेचसे अभंग त्यांस तोंडपाट होते. त्यांनीं इंग्रजी, संस्का आणि मराठी ग्रंथांचा मोठा संग्रह केला होता.

सरकारी नोकरी—पुण्यांच्या कॉळेजामध्ये वामनराव हे सुमारे अन वर्षे केले होते. नंतर सन १८६४ साली त्यांस पुणे हायस्कूलमध्ये फर्न्ट असि-स्टंट नेमळे. सन १८६४ साली ते सिंध हैदराबादच्या हायस्कूलचे उठनास्तर झाळे. तेब्हांपासून शेवटपर्यंत ते हायस्कूलच्या मुख्य हुयावरच होते. त्यांनी धारबाड, रत्नाणिरी, सुरत आणि पुणे येथील हायस्कूलांवर हेडमास्तर काम केळें. मध्यंतरी सन १८७० साली त्यांस सुंबईच्या एक्किन्स्टन हायस्कृलावर बहुईस प्रिन्सिपाल नेमळें होतें. ही जागा नेटिन एहस्यास अशी प्रयम यांनाच मिळाली. सन १८८२ साली त्यांस एक्किन्स्टन हायस्कूलचे प्रथमतः विदंग प्रिन्सिपाल नेमळें व तेलालेच तेथं कायमझाले. ते शेवटपर्यंत याच जान में होते. ही जागाती मिळाली नब्दना व यांना जाना होती हिंदी जागाही यापूर्वी नेटिन एहस्थास कधीच मिळाली नब्दना व यांना जाना होती हैं पुष्कळांस-विदेशितः बन्याच युरोपियन व पारबी लाकांस-आवडळे नाहीं.

तथापि त्यांना जागा देणारे डायरेक्टर मि. चाटफिल्ड हे मोडक यांची योग्यता जाणत होतं, आणि मोडक यांनी ही जागा योग्य नेटिवास देण्यास हरकत नाहीं असं आपल्या काम चार्ळावण्यानं उत्कृष्ट रितीनें दाखबून दिखें. या जागीं मोडक हे दहा वंपं होते. त्यांनीं सन १८९३ च्या जानेवारीत पेनशन घेतळें आणि पुण्यास राहण्याचा संकेत केळा.

न्यांची जिस्त-वामनराव यांस न्यांच्या कामांत उत्तम यज्ञ आलें व उरकप्र शिक्षक अज्ञी त्यांची ख्याती झाली. याला कारण त्यांची उत्तम शिस्त म्हणजे व्यवस्थेशीरपणा हैं होतें. शास्त्रेमध्यें त्यांचें नेहमीं अगदी वरच्या वर्गापासन खालपर्यंत लक्ष असे. आणि प्रत्येक शिक्षक आणि नोकर-चाकर यांचे काम त्यांच्या ध्यानांत असे. ते स्वतां चांगलें काम करून दाखवीत. यामळं त्यांचा सर्वाम किता असे. प्रत्येक काम वेळच्यावेळां करावयाचें. हें त्यांचें मत्य धोरण असे. प्रत्येक शिक्षकास ते योग्य काम नेमन देत. आणि शाळेंतील सर्व मलं व त्यांची योग्यता त्यांच्या लक्षांत असे. आपण स्वतां आणि फर्स्ट असिस्टर यांनी मिळन शाळेतील सर्व वर्ग रोजच्यारोज पाहिलेच पाहिजेत. असा त्यांचा नियम होता: आणि आपण व फर्स्ट असिस्टंट मिळन अगदी तिसऱ्या इयसेपयत इंग्रजी भाषांतर किंवा दसरा एकादा विषय नियमाने घेत असत. शिक्षक आणि विद्यार्थी यांना वामनराव यांची व्यवस्था अगदी प्रथमारंभी कडक बाटे: परंत त्या व्यवस्थेचें मर्भ कळन आलें म्हणजे ती सर्वास आवडत असे. त्यांचा अंमल मुलांच्या पालकांस आणि शिक्षकांस प्रिय असे. शिक्षक व मुलें यांमध्यें कांहीं तकार उत्पन्न झाल्यास ते बहुधा शिक्षकाचे पक्षपाती असत. परंत यांत खरोखरी मुलाचा अपराध किती आहे. शिक्षकाने उगाच आपला अंगल गाजविला आहे की काय हैं ते पाहात. आणि त्यांच्या अनुभविक नजरेला खरा प्रकार तेव्हां व व्यसन येत असे. मग असक एक कामांत शिक्षकाला कांहीं सांगि-तरुं पाहिजे असे नजरेस आल्यास ते स्याला खासगी रीतीनं सांगत. अशा वर्त-नामुळे वामनरावांच्या शाळेत सर्व ठिकाणी शिक्षकांचा उत्तम मान राही. आणि मलें में धरलेली नमत.

वामनराव यांस कोणःयाही ठिकाणी नेमिलं तरी ते शिस्तवार काम चालवि-तौल अशी त्यांन्याविषयी मि॰ चाटफील्ड डायरेक्टर यांची पूर्ण खात्री असे. यामुळें असा कामगार आपल्या खात्यांत निरंतर असावा, आणि ज्या जागांवर केवळ शिस्तीसाठी युरोपियनच नेमला पाहिजे अशी समजूत असे त्या जागे- बरही बामनराव काम करितील, अशी चाटफील्ड यांची खात्री असे. थामुळें त्यांनी वामनराव यांस डेप्यदी कलेक्टरची जागा पत्करूं दिली नाहीं. त्याच-प्रमाणें त्यांनी पुणे टेनिंग कालेजाच्या प्रिन्सिपालची आणि एज्यकेशनल इन्स्पे-क्टरची जागा मागितली. तीही न देतां मि॰ चाटफील्ड यांनी त्यांस हेडमास्त-रच्या मोठ्या जागेसाठींच निवडन ठेविलें होतें. " या जागा तमच्या उपयोगी नाहीत. तम्ही हेडमास्तरच्या जागेलाच योग्य भाहांत. आणि हेडमास्तराचीच बढतीची जागा भी तम्हांस देणार आहें." असे मि॰ चाटफील्ड योनी त्यांस स्पष्ट सांगितलें. त्याचप्रमाणें प्रथमतः त्यांस एलफिन्स्टन हायस्कलच्या व्हाइस प्रिन्सिपालची जागा जी नेहमीं युरोपियन गृहस्थासच देत, ती दिली. नंतर सरत हायस्कुलची जागा दिली. या जागेवरही मोडकांचे अगोदर एतहेशीय गृहस्थ कायमचा नेमला नव्हता. त्यावेळी चारशे रुपये किंवा त्याहन जास्त पंगाराची हेड मास्तरची जागा बहधा एतहेशीयास देत नसत. परंत या जागांस नैटिव मुळींच अयोग्य नाहीत असे चाटफील्ड यांनी अनुभवाने दाखबून दिलें. आणि तो अनुभव घेण्यास वामनराव हे त्यास योग्य कामगार मिळाले. वामनराव यांस मंबईची जागा दिली. तेव्हांच माधवराव कंटे यांस पुण्याची जागा (ही देखील प्रथमतःच नेटिव गहस्थास ) दिली, पढें एलफिन्स्टन हायस्कलची जागा रिकामी झाल्यावर त्या जागेवर वामनराव यांस प्रथमतः ॲक्टिंग व नंतर काय-मचें नेमलें. ह्या जागेवर एतहेशीय गृहस्थ उपयोगी नाहीं असे पुष्कळांचें मत होतें. यामुळे वामनराव करें काम करितात, हें पुष्कळजण उत्स्कतेनें पाहात होते. कित्येकांनी तर त्यांच्या कामांत मुद्दाम अडचणी आणण्याचे प्रयत्नही केले. परंत अखेरीस वामनराव हे यशस्वी झाले. एलफिन्स्टन हायस्कृल म्हणजे वास्तविक मराठी शाखा आणि गुजराथी शाखा अशा दोन निराळ्या शाळा आहेत. त्यावर बरींच वर्षेपर्यंत दोन प्रिन्सिपालही असत. या शाळेंतील दक्षिणी व गुजराथी मुळें यांमध्यें पोरस्वभावाप्रमाणें आपसांत बरीच चुरस असते: त्यांतही पारशी मुळें स्वाभाविकच द्वाड असतात: आणि मंबईतील गुजराथी मुलं आणि बरींच दक्षिणी मुळेंही बहुधा श्रीमंतांची असतात. यामुळें तेथें शाळेतील पोरांचे तंटेबखेडे, चरशी. आणि शिक्षकांशी दांडगाईचें वर्तन या गोष्टी थोड्या जास्त प्रमाणावर चालतात. वामनराव यांच्या वेळी देशी त्रिन्सिपाल आला म्हणून या गोष्टींना जास्त उत्तेजन आलें. परंत वामनराव यांनी हे तंटेबखेडे मळीच मोडन टाकन सर्वांना उत्तम श्रिस्त लाविली. एकदां मधल्या सटीत बराच मोठा दंगा होणार असा धुमार दिसका, तेव्हां वामनराव जिन्यावर येऊन उभे राहिले आणि आपल्या मोठ्या आवाजानें सर्वास आपापल्या उद्योगास जाण्यालास्यांनी हुकूम केला. तेव्हां स्थांची ती गंभीर मुद्रा पाहून आणि सक्त आहेचा आवाज ऐकून सर्व मुळें जिकडल्या तिकडे निघून गेली. वामनराव यांनी लगेच असा विस्त-वार बंदोबस्त करून टाकिला की स्यानंतर कथी दंग्याचे किंवा अव्यवस्थेचें नांवही ऐकूं आलें नाही. वामनराव रानागिरीस हेडमास्तर असर्ताना स्यांच्या हाताखाली विष्णुशाली चिपळूणकर बदलून गेले. स्थांनी आपल्या मित्रास लिह-केल्या मजकुरावरून स्यांस देखील वामनरावांची विस्त निदांच वाटली असें दिस्न येडेल.

"वैये वेकन मला फार आनंद झाला. मी पुष्याच्या अव्यवस्थेत्न आणि घोटा-ब्यात्न निघून येथे उत्कृष्ट व्यवस्थेमध्यें आलें आहें, असें मला स्पष्ट दिसत आहे. येथे काम करण्यास मला फार उत्साह वाटत आहे. " सभ्यपणा, सौजन्य, उत्तम बिस्त आणि प्रत्येक कामाची नीटनेटकी व्यवस्था या गोष्टींच्या संबंधानें बामनराव यांचा सर्वत्र मोटा लेकिक झालेला होता.

वामनराव यांच्या शिस्तीचें जें हें वर्णन केठें आहे, त्यावहन कोणास असें बाटेल की ते मुळांना बारंबार शिक्षा करीत असतील अथवा छडीचा उपयोग फार करीत असतील. परंतु तसा प्रकार बिलकुल नसे. ते स्वता छडीचा उपयोग करीत नसत. आणि त्यांस मारकटपणा आवडतही नसे. त्यांची नुसती गंभीर मुद्रा आणि करडी नजर आणि स्वतांची शिस्तवार वागणूक यांच्या योगानें सर्वाना शिस्त लागत असे.

त्यांचे छोकोपयोगी उद्योग—वामनराव यांनी प्रंथरचना वगैरे कोही केलेली नाही. शालेतले काम आणि लोकहिताकरिता हाती घेतलेले सामाजिक व धार्मिक उद्योग, त्या गोष्टी ते अगदी मन लावून करीत, यामुळे त्यांना व्यवस्थित प्रंथरचनेस वगैरे फारसा वंळच कथीं मिळाला नाही. रालागिरीस असतांना त्यांनी उपनिषदें, शारीरभाष्य, महाभारत वगैरे प्रंथांचा अभ्यास फार केला. वामनराव आणि जनादेन बाळाजी मोडक व नरसिंह शाली घांटे यांनी मिळून उपनिषदें आणि महाभारत ह प्रंथ निर्रानराव्या प्रतीवरून वाचून त्यांतील विषयांची आणि नांवांदिकांची सूची करण्यांचे काम चालविलें होते. परंतु तें काम पुढें पूर्ण झालें नाहीं. उपनिषदें मराठीत सोप्या भाषेत तयार करण्यांचा त्यांचा उद्देश होता.

आणि कित्येक उपनिषर्दे तथा रितीनें स्यांनी तयारही केठी होती; त्यांनी भगवद्वीतेचें स्टोकांत व ओवीत असे आधांतर केठें होतें. या उद्योगाच्या संबंधाचे छेख रिविहेकेल्या वह्या सांप्रत उपलब्ध होत नाहींत, ही दिलगिरीची गोष्ट आहे. ईश्वरप्रार्थनेका याण्याचें साह्य मोठें होत अवतें, यामुळें रत्नागिरीस असतांना त्यांनी
सुद्दाम यवई ठेवून गाण्याचा अभ्यास केळा; आणि गवयाच्या साह्यानें जुन्या विजावहन मराठींत प्रार्थनापर आणि उपदेशपर अनेक पर्दे \* रचलीं, तीं बहुतेक उपलब्ध आहेत. कोणतेंही पद पाहिजे त्यास ठरलेल्या खुणांवहन जर्सेच्या तसें म्हणतां यांनें म्हणून पर्दे व विजा लिहून काढण्याची त्यांनी पुष्कळ खटपट केळी; आणि गाणें लिहिण्याची एक मोडणी ठरवून त्या मोडणीप्रमाणें आपण केठेळीं पर्दे लिहून काढली होतीं. परंतु त्या बह्याही कोठें सांपडत नाहींत. वामनराव यांची पर्दे व इतर कविता प्रार्थनासंगीत या पुस्तकांत पुष्कळ आहेत.

ते प्रार्थनासमाजाच्या उत्सवप्रसंगी पुष्कळदो कीर्तने करीत. त्यांना गाण्याचे अंग होतें, जुन्या संस्कृत प्रयांचा अभ्यास होता, व प्रेमळपणा आणि उत्सुकता आंगी होती, यासुळें त्यांचे कीर्तन अगदी एकावा जुन्या उत्तम हरिदासासारखें वठत असे. ही कीर्तने ते स्वतां तयार करीत व त्यांतीळ पुष्कळ कविता त्यांच्या स्वतांच्या असत. कीर्तनांचे विषय पुष्कळ जुन्या कीर्तनांच्या धर्तांवर रचलेले नव्या तन्हेंचे असत. अशा किरयेक कीर्तनांची याद खाळी टीपेंत | दिली आहे. अशा कीर्तनांतीळ पद्यांची पुष्कळदां श्रोत्यांसाठी पुस्तकें छापीत. असली सुमारें वीस पुस्तकें उपलब्ध आहेत. वामनराव सुरत येथें गेले तेव्हां तेथीळ प्रार्थनासमाजांत उपासना चालविष्याची वेळ आळी. तेव्हां त्यांनी लगेच गुजराथी भाषा अवगत करून घेतली. प्रथमतः शाळेंत गुजराथींतृत इंप्रजीत भाषांतर

<sup>\*</sup> वामनरावांनी रिचलेली पुढील अंकांची पर्वे प्रार्थनासंगीतांत आहेत:-१२; १५; २२; २७; २८; ४०; ४२; ४६; ५०; ७९, ८७; ९९; १०४; १०६; ११४; १३८; १४२; १४३; १५१; १६४; १०६; १९४; २३६; २६३; २८२; २९२; ३२६; ३३४; ३७८ व स्तोत्र ५ वें.

<sup>†</sup> १ एकनाथ चरित्र; २ गोपीचंद आख्यान; ३ प्रस्ताद चरित्र; ४ धुवाख्यान; ५ दामाजीपंताचें आख्यान; ६ राकांबकाचें आख्यान; ७ मैत्रेयी-याझवल्ययंवादः ८ द्रीपदी-धर्म-यंवाद; ९ साकेटिसाचें चरित्र; १० येशुक्षिस्ताचें चरित्र; ११ गैंगतमबुद्धाचें चरित्र; इस्यादि.

करणें हा विषय ते स्वता वर्गात घेऊं लागले, यामुळें महिनापंघरा दिवसांतच भाषा बरीच येऊं लागली. पुढें समाजांत करावयाची उपासना ते लिहून घेऊन जात. पुष्कळदा एकावा गुजराथी मित्रास लिहानयास सांगून आपण तोंडानें सांगत; व असं लिहिणें चाललें असतां भाषेची चुकी होईल ती गुजराथी मित्र शुद्ध करून सांगे. धशा रितीनें दोन महिन्यांत ते समाजामच्यें गुजराथींत उपायना करूं लागले. रन्नागिरी, मुंबई, पुणें, सुरत येथील प्रार्थनासमाजांत त्यांच्या उपासना, उपदेश व ब्याख्यांने अनेक झालेली आहेत. त्यांपैकी पुष्क-लांचा संग्रह जर झाला असता तर ती एक मराठी भाषेस जोडच झाली असती.

त्यांची भ्रमेमते--इंग्रजी विधेची सरवात आमच्या इक्रडे झाल्यावर प्रथमारंभी जातिभेद मोडणे आणि धर्मात मधारणा करणे या गोष्टींसाठी मुंबईत सोहंसमाज व तमन्या कित्येक मंडळ्या निघाल्या होत्या. त्यांच्या मतांचा पगडा वामनराव यांच्या मनावर झाला होता. व ते जानवीं टाकन देण्यासही एकदां तयार झाले होते. असे ऐकिवांत आहे. परंत पढें त्यांची मतें तशी नव्हतीं. आपल्या धर्मात आणि रितीभातींत योग्य त्याच सधारणा केल्या पाहिजेत असे ते प्रतिपादन करीत, त्यावरून वरील ऐकींव प्रकार कितपत खरा आहे हैं सांग-वत नाहीं. कालेजांतन सटल्यावर त्यांचें राहाणें प्रण्यास बरेच दिवस झालें होतें. त्या वेळी ते ज्या घरांत राहात असत तेथेंच प्रख्यात विष्ण परशरामशास्त्री पंडित हेही राहात असत. यांच्या मतांचा परिणाम वामनराव यांच्या मनावर पुष्कळ झाला होता असे वामनराव हे स्वतांच सांगत. विष्णशास्त्री हे स्त्रीपनर्विवाह. प्रांढ विवाह, इत्यादि सधारणांचे अभिमानी होते. तसेंच सध्याच्या परिस्थिती-प्रमाणें आपल्या सामाजिक गोष्टींत अनेक सधारणा झाल्या पाहिजेत असे ते प्रतिपादन करीत. परंत हैं सर्व ज़न्याला धरून शक्य असेल तसें हळ हळ झालें पाहिजे असे म्हणणारांपैकी शास्त्रीवृवा हे होते. ते स्वतां प्रार्थनासमाजाचे सभासद नव्हते. वामनराव हे प्रार्थनासमाजाचे असिमानी होते. परंत त्यांचे धार्मिक आणि सामाजिक सधारणेच्या संबंधाचे विचार बरील प्रमाणेंच होते. प्रार्थनासमाजाची मतें काय आहेत हैं येथें विस्तारानें सांगण्याची जरूर नहीं. परमेश्वर एक आहे. मूर्तिपूजा या मतास विघातक आहे. ती मोडली पाहिजे. अशी प्रार्थनासमाजाची मतें आहेत. ती वामनराव यांस मान्य असून त्यांनी ठिकठिकाणी त्यांचा प्रसार कहन प्रार्थनासमाज स्थापन करण्याचे प्रयत्न केले. ते जेथे जात तेथील समा-जाच्या कामास त्यांची पूर्ण मदत असे. समाजाच्या मतांचा प्रसार करण्यासाठी

कित्येक गृहस्थांनी स्वतां खर्च देऊन धर्मप्रवारक नेमछे होते. या खर्च देणाऱ्या गृहस्थांमध्यें वामनराव हे होते. मूर्तिपूजेच्या संबंधानें त्यांचें असे मत होतें की, तो अज्ञान लोकांचा ईश्वरमक्तीचा मार्ग आहे. अनाधनन्त, सर्वव्यापी परमेश्वराचें आकल्पन सर्वांसच होत नाहीं. मुझ जनांनी स्वतां मूर्तिपूजा कर्फ नये, परंत अञ्च-जनांनीं तशी मिक्त केली म्हणून त्यांची थट्टा किंवा हेष करूं नये. त्यांच्या व्या-स्थानांत मूर्तिपूजेचा उक्षेख आला आहे. त्यांत त्यांनी सीम्यपणें निषेध करून मन वळविण्याचा प्रयत्न केला आहे.

वामनराव हे फार धर्मजील व भाविक आणि अत्यंत प्रेमक असे ईश्वरमक्त होते ते पार्धनासमाजाच्या मतांप्रमाणें अगरीं मनोभावानें वर्तन करोत असत. परमेश्वराचें ध्यान, मनन, भजन वगैरे गोष्टो वामनराव हे एकाचा साध्रप्रमाणें नेहमीं करीत. फरसत होईल तेव्हां परमेश्वराचें ध्यान मनन करण्यासाठी कोठेंतरी एकोतांत जाऊन बमण्याची त्यांना आवड असे. तसेंच धर्माची आस्या वाटावी आणि सनाला व शरीराला धार्मिक वळग लागांचे म्हणन नियमित वेळी उपश-सादि प्रकार पाहिजेत असें त्यांचें मत होतें. व तसे उपास वगैरे ते पाळीत असत. इतर मंडळीला एकादशी. श्रिवरात्र वगैरे दिवस जर सोईचे असतात तर तेच आपण पाळण्यास हरकत नाहीं असे ते समजत, मग त्या दिवशीं उप-वासाचा नियमित आहार कहन. आपल्या मताप्रमाणें ते परमेश्वराचें ध्यानमनन करण्यांत काळ घालवीत. इतर मंडळी ज़न्या पद्धतीनें ज्या धर्मसंबंधी गोष्टो करीत त्यांतील वेडगळपणा स्पष्ट करून दाखविण्याचा ते प्रयत्न करीत. परंत त्या कृत्यांत दांमिकपणा नसस्यास ते तशीं करेयें करणाऱ्याचा निषेध किंवा स्थास अडथळा करीत नसत. त्याची समजूत झाठी म्हणजे तो योग्य मार्गाला लागेल: आणि मग हल्लीच्या या दिशेच्या धार्मिकपणाला खऱ्या धार्मिकपणाचे स्वरूप येईल अशी त्यांची समज्ज असे. जुन्या तन्हेच्या पुष्कळ धर्मसंबंधी गोष्टी ते स्वतां करोत नसत. परंतु इतरांनी श्रद्धेनें कांहीं केंडें असता त्यांना ते नांवें ठेवीत नसत. आपल्या अधिकारांतली गोष्ट्र असल्यास त्याला योग्य मार्ग दाखविण्याचा मात्र ते प्रयत्न करीत. असस्य किंवा अयोग्य भाषण, असभ्य वर्तन, श्रिवीगाळ, बीमत्स शब्द उचारणें, विचकट यहामस्करो वगैरे गोष्टींचा त्यांस अत्यंत तिट-कारा असे हैं मार्गे सांगितलेंब आहे. ते कांहीं वर्षे विडी ओढीत असत. याशि-वाय त्यांस कोणत्याही प्रकारचें व्यसन कधीही नव्हतें.

त्यांची सामाजिक मर्ते—नामनराव हे एकनिष्ठ व कर्तन्यदक्ष असे सामाजिक सुवारक होते. क्षीपुनर्विवाह सुरू झाळा पाहिजे, बाळविवाह नाहींसा व्हावा, बीशिक्षणाचा प्रसार व्हावा, जातिभेदाच्या संबंधाचे सर्व अनिष्ट प्रकार कमी वहाते. वगैरे सधारणेच्या संबंधाच्या ज्या मुख्य मुख्य गोष्टी त्यांसंबंधाचे त्यांचे सक्त प्रयत्न बाल होते. व बाललेल्या प्रयत्नांस त्यांची मदत असे. त्यांच्या व्याक्रणनांमध्यें त्यांची मतें स्पष्ट झालेलीच आहेत. तेव्हां येथे जास्त चर्चा करण्याची जरूर नाही. स्यांनी आपल्या मुलांमलीची कमें लीकर केली नाहीत: आपल्या मुलीना शक्य तितकें शिक्षण दिलें आणि आपल्या आम्ह्रप्रांस भाणि स्नेही मंडळीसही या गोष्टी करण्यास उत्तेजन दिछें. सामाजिक सधारणांमध्यें विधवाविवाहाची चाल रूढ करण्याचे संबंधानें त्यांनी विशेष प्रयत्न केले. प्रथमतः मंबईस विधवाविवाहाचा विचार सरू झाला तेव्हांपायनच ते त्यास अनकळ होते. पहिला विधवाविवाह झाला तेव्हां ते रत्ना-णिरीस होते. तेथे त्यांनी आपणास विधवाविवाह मान्य असल्याबहरू प्रदर्शित केलें ब व्याख्यानं दिली, एवढ्यावहनच त्यांस तेथील मंडळीने बहिष्कार घातला. हा बहिष्कार इतरस्थांनी व धर्मगरूनीही मान्य केला. यामळें त्यांस रत्नागिरीस आणि सर्वत्र किरयेक वर्षे लोकांनी फार त्रास दिला. परंत तो त्यांनी शांतपणाने सहन केला. पुढें त्यांनी विधवाविवाहाच्या संवंधाने प्रत्यक्ष प्रयत्न केले व त्या उद्योगाचे ते शेवटपयत आधारस्तंभ होते. वामनराव यांजवर विधवाविवाहाच्या संबंधाने समारें दहा बंधें बहिष्कार होता. परंत पहिली उसळी निघन गैल्यावर रस्नागिरी-करांचें त्यांच्याजवळ वर्तन चांगलें असे. याचें कारण वामनराव यांचें सौजन्य व सुस्वभाव होय. पढें अशा सत्प्रहवास त्रास देणें अयोग्य आहे असे वादन रस्ना-गिरीकरांनी आपण होऊनच हा बहिष्कार काढन टाकिला, हा बहिष्कार असतांना आणि त्यानंतरही नेहमींच ते सामाजिक सधारणा प्रत्यक्ष करून दाखविणारे अस-ल्यामुळे त्यांस समाजाकडून फार त्रास पोंचत असे. तसेंच ज्यांवर ते उपकार करीत असे आप्रद्रष्ट्रही स्थांच्याशी या कामांत उपकार स्मरून बागत नसत. परंत वामनर।व यांनी आपलें कर्तव्य सोडलें नाहीं, त्यासाठी ज्या अहचणी आल्या त्या सर्वे स्यांनीं निमुद्रपणें सोसल्या. लोकांनीं त्यांच्यावरील बहिष्कार काइन टाकिल्यानंतरही रयांचे सर्व सामाजिक सधारणांच्या संबंधाचे वर्तन जसे त्यापवी होते तसेच होते. कितीही व कसाही त्रास झाला तरी एकदां योग्य वाटलेलें कर्तव्य एकनिष्ठेनें करा-वयाचे असा त्यांचा निश्चय असे. त्यांच्या अशा एकनिष्ठ वर्तनामुळे सामाजिक संघारणेच्या अनेक गोष्टींची प्रगती होण्यास कारण झालें आहे. आणि अज्ञा प्रसंतीं कस वागार्वे हे समजण्यास त्यांचे वर्तन हे त्या उद्योगांत प्रदेणारांस क्रिक्यासारहें

आहे. वामनराव मोबक यांसारखे बरेच एकनिष्ठ पुरुष जर आपल्यामध्यें होण्याचें आपछें पुरुष असतें तर सामाजिक धुधारणेचीं कार्में यांपेक्षां जोरानें व विशेष समाधानकारक रितीनें चाळली असतीं.

त्यांची गृहस्थिति, राष्ट्रणी, वगैरे-नामनराव यांची मुळची फार गरीबी होती. याचे वर्णन मार्गे आर्छेच आहे. विद्याभ्यास परा झाल्यानंतर त्यांस सरकारी नोकरी चांगलीच मिळाली. यामळें त्यांचे व त्यांच्या कटंबाचे पढील दिवस चांगळेच गेळे. असे म्हणण्यास चिंता नाही. मात्र एवढधा श्रासानंतर प्राप्त झालेले आनंदाचे दिवस पाहाण्यास त्यांची आहे जगली नाहीं, वामनराव यांची परनी संशील, संसारदक्ष, आणि त्यांच्यासारखीच धर्मशील, दयाशील अशी असे. रखमाबाईना शिक्षण फारसें नव्हतें. तरी वामनराव यांच्या सधारणेच्या विचारांस य वर्तनास त्यांची पूर्ण मदत असे. केव्हां केव्हां रखमाबाईच्या मनात साहजिकच ज़न्या गोष्टींची प्रीती उत्पन्न होत असे. व ज़न्या तन्हेचें वर्तनही घडे. परंत "अमक एक सधारणेची गोष्ठ करावी असे मनांत होतें. पण काय करावें. घरच्या बायकांच्या हडापढें कोही चालेना. " असले रहगाण्याचे उदार काहण्याचा किंवा अजी सबब सांगण्याचा व बहाणे करण्याचा प्रसंग वामनगव यांस कधीही आला नाहीं. धार्मिक आणि सामाजिक गोष्टींच्या कामांत वामनराव यांस त्यांच्या पत्नीची पूर्ण मदत होती. वामनराव यांचा त्यांच्या आप्तद्रष्टांस मोटा आश्रय असे. ते सर्वास मदत करीत. गरीबगरीब विद्यार्थ्यासही त्यांची निरंतर मदत असे. गरीबीं-त्न पुढें आलेल्या गृहस्थांचा पुढील भायुष्यकम बहुधा कंजूषपणाचा असतो. परंत वामनराव यांची तभी स्थिती नव्हती. कुटुंबाचें खाणेंपिणें, राहाणी, कपडे-छत्ते यांची व्यवस्था अगर्दी गर्भश्रीमंताप्रमाणें होती. स्याप्रमाणें घरांत आमृहष्ट किंवा आश्रित मंडळी असे, त्यांचे संबंधानें पंक्तिप्रपंच मुळींच नसे. अशा राहा-**गीमुळें** त्यांना बहुधा आरंभापासन बराब पगार जरी मिळत होता. तरी त्यांचे-अवळ पुष्कळ पैसे नव्हते. तसेंच त्यांनी इतर दुसऱ्या पैसे मिळविण्याच्या घंशांकडे अक्ष न देतां नोकरीच्या कामाबाहेर राहिलेला सर्व देळ आपल्या लोकांची धार्मिक आणि सामाजिक उन्नति करण्याच्या प्रयत्नांत घाळविला. यामळें त्यांच्याजवळ पैशाचा संचय फारसा झाला नाहीं. वामनराव यांची शरीरप्रकृति पहिल्यापासून निकोप असे. स्यांना दुखणेंबाणें फारसें येत नसे. मुलेंबाळें व इतर कुटुंबीय मंडळी यांच्या वर्तनाकडे आणि आरोग्याकडे त्यांचे उत्तम लक्ष असे. आजा-रांत, प्रवासांत. हरएक प्रसंगी आपल्या सर्व माणसांच्या सक्संतोषाची

तजवीज राखण्याची ते नेहमी काळजी घेत. पेनशन घेतल्यावर रिकामा वेळ सामाजिक गोधींच्या व देशकार्यांच्या उद्योगांत घाठवावा असा त्यांचा विचार होता. परंतु आपल्या दुरैंबेंकरून ते आपल्यास फार दिवस लाभले नाहींत. सन १८९३ साली सपटेंबर महिन्यांत पणे प्रार्थनासमाजांत राजा राममोहन-राय यांच्या वार्षिक पुण्यतिशीनिमित्त न्याख्याने देण्याचे काम त्यांचेकडे आर्के होतें. त्यासाठीं त्यांनीं आपल्या नेहमींच्या रितीप्रमाणें पांच सात दिवस निरनि-राळे यंथ वाचन तयारी चालविली होती. या वेळी त्यांचे डोके अगोदर विघडले लें होतें की काय कोण जाणे. परंत ही त्यांची तयारी फार जास्त चालली होती अमें पढ़ें दिसन आलें, जसा काय त्यांना राष्ट्रेटिवस त्या विषयाचा नाढ लागन राहिला होता. त्याच वेळी त्यांची परनी त्यांची नेहमींची काळजी घेण्यास जवळ नव्हती: कांडी कामानिमित्त मंबईस गेळी होती. यामुळें त्यांची जी फाजील त्यारी चालली होती ती कोणाचे लक्षांत आली नाहीं. पुढें पुष्यतिथीच्या दिवशीं अधें व्याख्यान उत्तम रितीनें झालें. परंत पढें वाचा एकदम बंद होऊन वामन-राव स्तब्ध झाले. हा त्यांस पक्षपाताचा झटका झाला. यांतून ते थोड्या दिव-सांनी वरे झाले. परंत त्यांची प्रकृति कायमची अशक्त झाली. पहिल्या झटक्यां-त्न बरे झाल्यानंतर दोन वर्षेपर्यंत त्यांची प्रकृति साधारण बरी होती. व नेह-मींचे उद्योगही बरेच चालले होते. परंत स्थानंतर प्रकृति जास्त बिघडत जाऊन सन १८९७ च्या सपटंबर महिन्यांत मुंबई येथें आपले परममित्र न्या. मू. रानडे यांच्या घरी ते मृत्य पावले.

त्यांचा स्वभाव, वर्तन आणि गुणदोष—वामनराव हे व्यवस्थित आणि करारी स्वभावाचे होते, आणि त्यांची भुद्रा गंभीर असे, यामुळें जवळच्या आणि हाताखालच्या मंडळीस त्यांची भीती वाटत असे, तरी त्यांचा स्वभाव सीम्य आणि ममताळू होता. त्यांची आपल्या कुटुंबांतील मंडळीवर फार प्रेम असे. पुष्कळ मंडळीचें घरांत फारसें लक्ष नसर्ते, आणि जवळच्या मंडळीशी तुसडेपणाचें वर्तन असर्ते. परंतु वामनराव हे खरेखुरे कुटुंबी होते आणि परमेश्वराच्या कुपेनें त्यांनी कुटुंबसुकाचा वांगळा अनुमत्वही वितला, असे म्हणावयास चिंता नाही. मुलेंबाळें, आसहक मंडळी, या संबंधानें त्यांस अनुकृत स्थिते होती आणि त्यांनी स्वतां त्यांच्या संबंधानें खर्चवेच योग्य रितीनें कहन त्यांस मुख देण्यास कांहीं कमी केळें नाही. विवासी, हाताखालचे विश्वक आणि त्यांच्याशी ज्यांचा संबंध वेदे अशा लोकांना त्यांचा स्वभाव प्रयम्

मारंभी कडक असा वाटे. परंतु एकदां त्यांच्या स्वभावाचें घोरण समजून त्यांच्याशीं कसें वागरुं पाहिजे हें लक्षांत आल्यावर सर्वांच्या मनांत त्यांच्या-विषयीं आदरबुद्धि आणि प्रेमभाव उत्पन्न होत असे. त्यांचीं घार्मिक आणि सामाजिक मतें अगरीं नव्या तन्हेचों होती; आणि त्यांच्या वेळी हल्लीप्रमाणें धार्मिक आणि सामाजिक विचारांच्या तंवंधांने लोकांच्या मनांत शिथिलताही उत्पन्न झाली नव्यती. असें असताही वामनराव यांच्या सुस्वभावामुळें आणि त्यांच्या वर्तनामध्यें यत्किचित् दिखाऊपणा नसून सर्व होहीं मनापासून असे, यामुळें सर्वांना त्यांविवयीं आदर वाटे. त्यांचें श्वापिमा मन् पूर्णपणं वसत्त त्रसे; आणि ते सर्वांना हवेसे वाटत. त्यांच्याभयें स्वाप्तिमान पूर्णपणं वसत्त त्रसे; आणि ते वरिष्ठांस किंवा कोणासही अकारण नमून नसत. हा त्यांचा स्वभाव त्यांच्याधीं ज्यांचा संवेध येई त्यांस तेव्हांच कळून येई, यामुळें त्यांच्यावरोवर सर्वांचे यथायोग्य वर्तन होत असे. या संवंधाने दोनचार लहान लहान लाख्या-ियका येथें सांगितल्या असतां अप्रासंगिक होणार नाहीं.

रत्नागिरी जिल्ह्यांत प्रख्यात काफर्ड साहेब हे पुष्कळ वर्षे असिस्टंट कले-क्टर आणि कलेक्टर या हवांवर होते. यांचें लोकांच्या कल्याणाकडे लक्ष असे आणि ते रत्नागिरीस लोकप्रिय होते. त्यांनी रत्नागिरी शहराची बरीच सधारणा केली आणि लोकोपयोगी गोष्टी केल्या स्यांचा आणि वामनगव यांचा चांगला परिचय असे. रत्नागिरी येथे एक लहान. संदर असा लायबरीचा बंगला होता. ही लायबरी प्रथमत: सर्वांची असन पढ़ें युरोपियन मंडळीची निराळी लायबरी झाली होती. रत्नागिरी शहर ज्यांनी पाहिलें असेल त्यांच्या लक्ष्यांत येईल की तेथील हायस्कूलच्या पुढें गेलें की उच्च मैदान असून तेथें कचेऱ्या, दवाखाना व बंगले आहेत. आणि अर्थात त्या वेळी त्या प्रदेशांतील बहतेक वस्ती यरोपियन लोकांची होती. तेथें मध्येंच ही नेटिवांची लायनरी असावी व त्या ठिकाणीं नेटीव लोकांनी येकन रोज बसावें हैं पुष्कळ युरोपियनांस इष्ट वाटत नव्हतें. तेव्हां हा लायबरीचा संदर बंगला घेऊन त्याला रहदारी बंगल्याचें स्वरूप द्यावें आणि लायब्ररी दसरीकडे नेववावी असा क्राफर्ड यांनी बेत केला. लोकांना चार घटका उत्तम हवाशीर टिकाणीं बसून करमणूक करण्यास हैं चांगलें स्थान आहे, तें हातचें जाऊं नये, अशी मंडळीची साहजिक इच्छा होती, यामुळें लायबरी वावयाची नाहीं, असा लोकांनी नेट घरला. काफर्डसाहेब हे हवें तें. करणारे असे होते. हें सर्वास महजूरच आहे. परंत या वेळी वामनराव यांनी

आपस्या मंडळींचें पुढारीपण घेऊन काफर्ड यांचा नेटिवांस तेथून हुसकून लाव-ण्याचा बेत तहीस जाऊं दिला नाहीं. अखेरीस अभी तहजोड झाली की सरका-रानें तेथे जवळव तितकीच उत्तम अशी जागा पाइन लोकांच्या संमतीनें तेथें कायब्ररीला अगर्दी तसाच असा नवीन बंगला बांधून दिला. आणि मग जनी लायबरी रहदारी बंगल्यासाठी घेतली.

वामनराव यांस शाळाखात्यांतील व इतर यरोपियन कामगार फार मानीत त्यांपैकी पुष्कळांचा वामनरावांशी फार निकट संबंध असे. असें असून वामनराव यांनी या संबंधाचा कथी आपल्या लोकांविरुद्ध दुरुपयोग केला नाहीं. इतकंच नव्हे, तर पुष्कळदां वामनराव आणि युरोपियन लोक यांच्या संघटणाचा सदुपयोग झाला आहे. युरोपियन लोकांमध्ये त्यांच्या शब्दास मोठा मान असे: आणि देशी लोकांच्या संबंधानें कांडीं व्यवस्था करणें झाल्यास वामन-राव यांची सल्ला यरोपियन कामगार मंडळी पुष्कळदां घेत असे. वामनराव हे धार्मिक गोष्टीचा नेहमी विचार करीत. यामळे पष्कळ मिशनरी लोकांची व त्यांची गांठ पड़न भाषणें होत. वामनराव यांना येश्रुखिस्ताचा थोरपणा मान्य होता, परंत खिस्ती धर्ममतें मुळीच मान्य नसत. यामुळे वारंवार वादविवादाचा प्रसंग येई. परंत अधा वादविवादांत वामनराव सभ्यपणा आणि घांतपणा कधींही सोडीत नसत. यामळें खिस्ती मिशनरी मंडळीबरोबर त्यांचा उत्तम स्नेह्रभाव जळत असे. ख्रिस्ती धर्मांत घेण्यासारखें पुष्कळ आहे. पण त्यासाठी धर्मांतर कर-ण्याची जरूर नाहीं, असे त्यांचें मत होतें. सरत येथें त्यांचा एक गुजराथी स्नेही किस्ती झाला तेव्हां त्याचें तसें न करण्याविषयीं सन वळविण्याचा त्यांनीं फार यरन केला. परंत स्यांत स्यांना यदा झालें नाहीं.

वामनराव यांच्या स्वभावाला यहामस्करी, वायफळ बोलणे अथवा उगाच वटवट करणें कथीही आवडत नसे. ते स्वतां कथीं कोणास उणें उत्तर बोलत नसत. आणि दूसरें कोणी तसें बोलकेंकेंही त्यांना खपत ससे. कितीही रागांत असले तरी ते हाताखालच्या मनुष्यास किंवा चाकरमाणसास वाईट शब्द बोलत नसत. शिवीगाळ तर स्यांस कथींही माहीत नव्हती. साकरमा-णस।वर फारच रागावले तर 'मर्ख 'या शब्दाहन उच प्रतीचा अपशब्द त्यांच्या तोंडन कथीं आलेला नाहीं, आमच्या लोकांमध्यें विशेषतः क्रियांच्या संबंधानें बोलताना पुष्कळांस हलके शब्द बापरण्याची संवय असते. त्यांत वामनराव वगैरे मंदळीने तर गरीब विचाच्या सनाव विधवांका हैजार

वेतळेळा. मग अशा वार्याच्या संवंधानें उवारळेळे शेळके शब्द ऐकण्याचा प्रसंग वारंवार त्यांना वेद्दे. तथापि वामनराव कथी रागावत नसत. एकदां एका फार सलगीच्या अशा गृहस्थानें असळे शेळके शब्द वापक्रन आणि वरीवशी यद्दा करून वामनराव यांस म्हटलें, 'अहो, सान्या सुभारणा आटोपस्या, आणि आतां तुम्ही या × × × वी लमें लावीत सुटला आहांत! 'हें ऐकून वामनराव सुलींच रागावळे नाहींत. त्यांनी गंभीर मुद्रेनें व संयपणें म्हटळें 'महाराज, अशा वायका तुम्हीं उवारळेल्या नांवाखाळों मोडत असल्या तरी त्या कोणाच्या तरी आया, वहिणी किंवा वायका आहेत. आपण सर्वच या नश्वर जगांत राहातों, तेन्हां आपणांपैकीं प्रत्येकाची आहे, वहीण किंवा वायको तशा विपन्न स्थितोस जाण्याचा संमय आहे. हें लक्षांत ठेवून प्रत्येकाची बोल केंगा विपन्न स्थानी कोणतीही सुधारणा म्हटळी असतां तिचें खंडण करणें म्हणजे गलिच्छ शब्द वापरणें अशी पुष्कळांची चाल असते. अशांनी ही गोष्ट लक्षांत घेण्यासारखी आहे. वामनराव यांचा व कोणाचा थोडका वेळ जरी सहवास झाला, तरी तेवहपावस्वत तेथोर मनाचे, मार्वक, साधुपुष्ठच आहेत अशी त्यांची तेन्हांच खात्री होत असे.

वामनराव यांचें सर्व आयुष्य सरकारी नोक्रीत गेल्यामुळें त्यांची राजकीय विषयांवरील मतें विशेषशी कोठें बाहेर येण्याचा प्रसंग आलेला नाहीं. या संबंधानें ते न्यायमर्ति रानडे व तेलंग यांचे अनुयायी होते. आपल्या लोकांच्या अंगीं राजकीय उन्नती रुक्त बेण्याची योग्यता आहे. परंत ती त्यांनी पाश्चात्य सुधार-णांचा तीट अभ्यास कहन प्रयत्नांनी साधली पाहिजे. असे त्यांचे मत होतें. राज-कीय सधारणा होण्याच्या अगोदर कित्येक समाजिक बाबतीत आणि धार्मिक विचा-रांत आपली पुष्कळशी प्रगति व्हावयास पाहिजे आहे असे त्यांस वाटत असे. पेनशन चेतल्यावर पुष्यांत राहुन आपल्या लोकांच्या धार्मिक, सामाजिक व राजकीय उन्नतीच्या कामी आपला सर्व बेळ खर्चावयाचा असा त्यांचा उद्देश होता. त्यांना पुण्याच्या सार्वजनिक सभेचे अध्यक्ष करावें असे त्यांच्या स्वभावाचे पूर्ण माहितगार न्या । म । रानहे यांनी पण्याच्या पढाऱ्यांस सचविलें होतें. तेव्हां पुण्याच्या सर्व मंडळीनें त्यांचे विचार पाइन ते त्यांस पसंत पडल्यावर त्यांना अध्यक्ष करण्याचे टरविलें होतें. आणि एक दोन राजकीय विचारांच्या सभां-मध्यें ते अध्यक्ष झाले होते. त्या वेळी त्यांचें, काम पाइन त्यांची राजकीय गोष्टीची मतें नेमस्त व योग्य आहेत. आणि त्यांचे संबंधानें सरकारा कामगारांचे मनात आदरबुद्धि आणि विश्वास असल्यामुळे त्यांच्यापासन सार्वजनिक कामांत फार उपयोग होईल असें सर्वांस वाटलें. परंतु पुढें ते आजारी पडल्यामुळें स्थांचा आणि लोकांचा हेतु तडीस गेला नाहीं. पेनशन घेतल्यावर कांहीं प्रंय-रचना करावी व अधंवट राहिलेली प्रंथरचना पुरी करावी असाही त्यांचा उद्देश होता. याच वेळी यांनी "उत्तर नैषध" या नांवाचे संस्कृत नटकांच्या धर्तीवर एक करुणरसप्रधान गद्यपद्यारमक नाटक लिहिलें. तें अद्यापि छापून प्रसिद्ध झालें नाहीं. हें नाटक चांगलें साधलें आहे.

वामनराव यांस रखमाबाई या त्यांच्या प्रमाणेंच सुतील, शांत, दयाळू स्वमा-वाच्या अशा पत्नी मिळाल्या होत्या. वामनराव यांच्या सर्व उद्योगांस त्यांना त्यांच्या पत्नीचं उत्तम साह्य होतें. रखमाबाई या कांहीं फारशा सुविक्षित नव्हत्या. तरी त्यांनी वामनराव यांनी मनांत आणलेल्या सुवारणेच्या गोष्टीमच्यें कघोंही अडयळा आणिळा नाहीं. कारण स्वता वामनराव यांचें एकिनिष्ठेचं वर्तन हाव त्यांना शिक्षणावा घडा असे. रखमाबाई यांनी आपळा संसारही दस्तिनें केळा. नवाम-राव यांच्या दुखण्यांत त्यांनीं त्यांची कशी ह्युश्रूण केळी या गोष्टीचें वर्णन न्या० रावडे यांनी वामनरावांच्या संवधांने सुवोधपत्रिकेसाठी विहिलेल्या इंपजी लेखात केळें आहे. हा लेख भाषांतरह्यांने न्यायमूर्तीच्या न्यास्यानांत आलेळा आहे. रखमाबाई या वामनराव यांच्याप्रमाणेंच पुनर्विवाहपक्षाच्या पूर्ण अभिमानी होत्या. तो अभिमान त्यांनी वामनराव यांच्या मार्गेही तसाच नेटानें कायम राख्न, आपल्या एका मुलास आपण पूर्वी ज्यास मदत केळी होती अशा एका पुनर्विवाह हाच्या संवंधाच्या मुलीशी विवाह करण्यास उत्तेजन दिलें ही गोष्ट सर्वश्चत चाहे.

याप्रमाणं वामनराव यांचें थोडक्यांत चरित्र सांगृन त्यांच्या लोकोपयोगी व अनुकरणीय गुणांचं संक्षेपतः वर्णन केले. वामनराव हे मानवी प्राणीच होते यामुळें त्यांच्या मध्यें दोषही असतील आणि त्यामुळें त्यांच्या मध्यें दोषही असतील आणि त्यामुळें त्यांच्या वर्तनानें सांवजिक स्थाया असतील. परंतु त्यांच्या आंगच्या दोषामुळें किंवा, त्यांच्या वर्तनानें सांवजिक स्थाया वर्तनानें सांवजिक स्थाया वर्तनानें सांवजिक स्थाया वर्तिया कल्याची गरज नाहीं. शिवाय लेकिक हिताहिताच्या स्थानें पाहिलें असतां त्यांच्यामध्यें गुणच फार होते, आणि त्या गुणांचा आपल्यास उपयोग क्षाळा आहे. त्यांच्यामध्यें उद्यांच पेष्यासारखें दोष कोणाच्या स्थातही पढलेले नाहींत. दुसरी गोष्ट अशी आहे की हा लेख लिहिणारास वामनराव हे बिळलंसारखें होते, यासाठीं त्यांच्या गुणदोषांचें विशेष रितीनें वर्णन करण्याची त्यांच्या गुणदोषांचें विशेष रितीनें वर्णन करण्याची

# (८) महादेव गोविंद् रानडे.

"Earnestness of Turpose, sincerity in action, originality, imagination, and above all the power of magnetism—we might call it vital or spiritual magnetism—these are the qualities which go to make a man great."

"Universal History, the History of what man has accomplished in this world, is at bottom the History of the Great Men who have worked here."

-Carlyle.

एका व्यक्तीच्या मृत्युने कुटुंबाचें. जातीचें, समाजाचें, प्रांताचें, अरें फार तर तकसान साधारणपणें होत असतें. जितकी व्यक्तीची योग्यता जास्त. जितका छोकांत आदरभाव जास्त. तितकें त्याच्या मृत्यच्यायोगें होणाऱ्या दुःखाचें प्रमाण जास्त असतें. असा साधारण नियम आहे. परंत नियमाला ज्याप्रमाणे अपवाद असतात. त्याप्रमाणें या व्यवहारांतील अनुभवसिद्ध नियमालाहि अपवादभूत एक विभृति ता. १६ जान्युआरी १९०१ रोजी रात्री १०॥ वाजतां आपल्या आप्त-इष्टांस, आपल्या मित्रांस, समाजास, प्रांतास-नव्हे तर सगळ्या हिंदुस्तान देशां-तील सर्व धर्मांच्या. सर्व जातींच्या व सर्व प्रकारच्या लोकांस शोकसागरी लोदन परलोकीं गेली, नामदार न्या, म. रानडे यांचें नांव कोणाला माहीत नाहीं। त्यांची विलक्षण बुद्धिमत्ता, अगाध वाचन, असामान्य कर्तत्वशक्ति, विलक्षण उद्योगीपणा, निर्मलाचरण, प्रेमळ स्वभाव, साध्यति, परमेश्वरावरील अचल निष्ठा, आत्मविश्वास, आत्मसामध्याविषयीं योग्य अभिमान, स्वदेशहिताविषयीं उत्कटेच्छा यांविषयीं कमीजास्त प्रमाणानें माहिती पूर्वेपिढींना सहजगत्याही असे. परंत हल्लींच्या पिढीला न्या. म. रानडे ह्यांच्या एकंदर चरित्राविषयीं अस्पष्ट कल्पना असल्याचा आम्हांस अनुभव येत आहे. ह्यासाठी ज्यांची धर्मपर व्याख्याने आतां तिसऱ्यांदा महा-राष्ट्रास सादर केली आहेत त्या न्या. मू. रानडे ह्यांच्या चरित्रांतील ठळक ठळक गोष्टी व त्याचप्रमाणें त्यांच्या चरित्राचें महत्त्व. रहस्य व त्यांच्या चरित्रापासन होणारा बोध वाचकांपुढें पुढील लेखाच्या द्वारें ठेवण्याचा प्रयत्न केला आहे.

## न्यायमूर्तीचे दुक्रणे व मृत्यूपूर्वीची हकीकत.

न्यायमूर्तीची प्रकृति सृत्यूपूर्वी असावी तशी मुळींच नसे. त्यांच्या शक्तीपेक्षां जास्त काम बरेच दिवस त्यांची केल्यामुळें त्याचा अनिष्ट परिणाम त्यांच्या आरोग्यावर हळुहळु होत होता. त्यांची एक बाजू बरीच दुखत असे, व त्यांना कांहीं तरो काळजाचा विकार झाळा होता. मधूनमधून कांहों वेळपर्यंत ते अगर्दी बेशुद्ध पडत असत, व हें दुखणे कोणस्या बेळीं घात करीळ याचा नेम नाही, असें डाक्टरांनाहि वाटत असे; परंतु त्यांचा अंत इतका समीप आला होता, हें त्यांच्या स्वतःवांचून इतर कोणाच्या स्वतःवीहि वाटतें, एवढेंच नव्हे, तर ज्या दिवशी त्यांच या जातील साला त्या दिवशी रात्री दहा बाजेपर्यंत आता थोड्या वळांने त्यांची या जगंतील यात्रा पंपणार, असें त्यांच्या जबळव्या कोणाहि माणसाला वाटलें नाही. माधवराव ता. १९ जानुआरो १९०१ रोजी सायंकाळी आ। वाजतां वाटलें नाही. माधवराव ता. १९ जानुआरो १९०१ रोजी सायंकाळी था। वाजतां वाहेकन फिल्न आले. नंतर रा. रा. भाजेकर वकील व शेट भगवानदास यांजपाशी एका विशेष महस्वाच्या अशा पुनर्विवाहासंबंधानें त्यांचे बोळणें झाळें. नंतर भोजनोत्तर नेहमींप्रमाणें वाचन वगैरे सर्व झाळें. जस्टिन मॅकार्याच्या हति-हासाचें त्या वेळी वाचन होत होतें. याच वेळी जयपूरचे दिवाण बहादूर कांतिचरण मुकरजी यांच्या आकस्तिक मृत्यूविषयी त्यांची असे उद्गार काळले की—

"That is the best death—to die while working"
( आपर्छ कर्तव्य बजाबीत असता आलेला गृत्यु हा उत्तम मृत्यु होय !) आणि
हे उद्गार काढल्यानंतर अर्थ्या तासाच्या आंतच न्या. मू. रानहे यांचा इहलोकींचा वास सपला ! निजायला म्हणून ते आपल्या नेहमींच्या ठिकाणी गेले, तों.
त्यांच्या छातींन कांही विलक्षण प्रकारच्या कळा येऊं लागल्या व यापेक्षां मृत्यु
बरा असेंदि ते म्हणाले. डॉक्टरांचा टेलिफोनचें बोलाविलें, तों त्यांचा अंत झाला !
रात्री ९ च्या सुमाराला आपली प्रकृति रोजच्यापेक्षां आज बरी आहे, आज
आपण येण्याची कांही आवश्यकता नाहीं, असा निरोप डॉक्टराला कळविला
होता. अशा रातोचें न्यायमूर्तींचा अंत अत्यंत आक्रिक रीतींचें झाला.

# न्यायमूर्तीच्या चरित्रांतील कांदीं ठळक गोष्टी.

रानड्याच्या पूर्वजांचे मूळ ठिकाण रत्नाणिरी जिल्ह्यांतील चिपळूण तालुक्यांत गुहागरानजीक मोभारपाचेरी या नांवाचे आहे. ह्या गांवी या घराण्याचे वंशक असून त्याच्याकडे खोतीचे उत्पन्न अद्याप चाळ् आहे. तेथून भगवंतराव नांवाचे



महादेव गोविंद रानडे

पुरुष ( माधवरावांचे निपणजे ) कोकर्णात्न देशांत पंढरपुराजवळ कसवें करकंब वैर्ये येऊन राहिले. हे जरी गृहस्थ होते, तरी त्यांना ज्योतिष फार चांगर्ले येत होतें.

माधवरावांचे सख्खे आजे, असृतरावतात्या, हे प्रथम करकंबहून नगर जिल्ह्यांत नोकरीकरितां गेळे. तेथें ते शिरस्तेदार होऊन पुढें मामलेदार झाले, व नगर जिल्ह्यांतून पुणें जिल्ह्यांत आले. पुण्यास व आवेगांवास पुष्कळ वर्षे मामलत केल्यावर पावळ राष्ट्रक्यांत त्यांची बदली झालें, व तेथेंच त्यांनी पेन्दान घेतळें. तात्यांना चार पुत्र होते. बडील बळवंतरावदादा, दुसरे गोविंदराव न विष्णुपंत प्रथम गोपाळराव व चवये विष्णुपंतअण्या. या चववांपैकी गोविंदराव व विष्णुपंत प्रथम निफाडास नोकरीवर असून पुढें सन १८४१-४२ त कोल्ह्यपुरास जवाविनशिच्या कामावर आले, व दुसरे दोचे आयांजवळ पावळासच राहिले. तात्या हे आपल्या कामावर आले, व दुसरे दोचे आसून अगर्दी मजबूत होते. हे घोड्यावर वसणारे उत्तम होते. त्यांना संस्कृताची व शास्त्रांची आवड फार असत्यामुळें त्यांचा त्यांनी चांगळा अभ्यास केला होता. पुष्कळ संस्कृत प्रथ वाचून त्यांनी आपल्या हातानें कित्येक पोप्यांच्या प्रती लिहन काढल्या होत्या.

### मुंबईस विद्याभ्यास व आरंभींची नोकरी.

माधवरावांस तेरावें वर्ष शागतांच मोरोपंत दांडेकर नांवाच्या वांईंील एका कुटुंबबत्सल सद्गृहस्थांची मुलगी सख्बाई इच्याशीं सन १८५४ मध्यें त्यांचा विवाह झाला.

कोल्हापुरस्या शाळंत १८५६ सालापर्यंत अभ्यास झाल्यावर 'आतां आम्हांला पुढील अभ्यासाकरितां मुंबईस पाटवा, ' असे म्हणून दररोज आबा-साहेब कीतेंने यांचेमार्गे माधवरावांनी अगदीं तगदा लावला. गोविंदराव माध-वास कधीनुद्धां कडकपणानं वागवीत नत्तत, किंवा रागें भरत नसत, तथापि स्यांच्यापुढें आपण जातीं जालन कांद्री गोष्ट विचार वगली किंवा गागवाची नाहीं, अशी लहानपणापासून शेवटपर्यंत माधवरांची विद्वाट असे. हंतां होईतों सर्वं गोष्टी निरोपानिरोपीं हुजऱ्याजवद्धन करावयाच्या. एखादे वेळीं समझ बोल-ष्याचा प्रसंग आलाव तर अगदीं यांच्या शब्दांत मयांदेनें बोलावयांचें. जेव-णाच्या वेळेशिवाय इतर केटहांहि तीर्थंस्पांचरोवर वसर्णे माईत नव्हतें. कथीं समक्ष बोलण्याचं काम पहलंच, तर उमें राहून तेवहषापुरतें बोलावयाचं, की लागलीच आपल्या कामाला जावयाचं हीच तन्हा लहानपणी असल्यामुळं, मुंबहैस जिकावयास जाण्याचं त्यांच्या मनांत जरी इतकें भरलें होतें तरी या
भिडस्त स्वभावामुळेंच विडलांच्या समोर आपण येऊन कथींच बोलण्यास
थीर झाला नाहीं. म्हणून प्रत्येक दिवशीं लवकर निज्न उठल्याचर आवासाहेव कांतिने यांच्या खोलीच्या दाराशीं जाऊन उमें रहावयाचें व ते उठून
वाहेर येण्यावरोवर त्यांना म्हणावयाचें की अवासाहेच, आम्हांला मुंबईला
केच्हां पाठविणार ? भाऊसाहेवांना सांगून आम्हां सगळ्याजणांना मुंबईला शिकावयाला पाठवा ?' याप्रमाणें दोन तीन महिने अगदीं नेटानें आवासाहेबोना म्हणून
वयांची पाठ पुरविल्यों मग त्यांनी व गोविंदराव भाऊना विचार करून, विनायकराव,
वळवंतराव, निळकंटराव, त्रिवकराव व भाधवराव अशा पांच जणांस एक गडी व
झाह्मण बरोबर दंऊन १८५६ सालांत मुंबईस अभ्यासाकरितां पाठविंकें.

तेथं गेल्यावर तीनच वर्षांनीं म्हणजे १८५९ सालीं मंबई युनिव्हर्सिटीची मॅटिकक्यशलेन परीक्षा माधवरावांनी दिली. १८६० पासन १८६६ पर्यंत माधवराव एत्फिन्स्टन कॉलेजांत फेलो होते. पहिली तीन वर्षे त्यांनी ज्यूनिअर फेलो ह्या नात्यानें व पुढली तीन वर्षे सीनिअर फेलो ह्या नात्यानें काम केलें. त्यावेळी त्यांस अनुकर्में ६० व १२५ रुपये फेलोशिपबहल मिळत असत. १८६२ साली ते वी. ए. व १८६४ साली एम. ए. व १८६६ साली दोन्ही एलएल, बीच्या परीक्षा पास झाले. ह्या वेळी त्यांनी इतका अभ्यास केला. की, त्यामुळे पुढे त्यांना डोळ्यांचे असह्य दुखणे सोसावें लागलें, व तेव्हां-पासन त्यांचे डोळे बिघडले ते बिघडले ! प्रथम जेव्हां १८६४ साली डोळे बिघडले त्यावेळी सतत ६ महिनेपर्यंत माधवरावांनी फार हाल सोसले. साहा महिने डा. भाऊ दाजी ह्यांनी त्यांच्या डोळ्यास औषवपाणी केले. सहा महिने हिरच्या पडयांनी डोळे झांकून ठेविले होते व वाचनाचें काम बिलकुल करावयाचें नाहीं अशी डा. भाऊ दाजी ह्यांची सक्त ताकीद होती. त्यामळें कोणी तरी हातास धरून डाक्टरकडे त्यांस घेऊन जावें व नंतर डाक्टरांनी डोळ्यांचे पढदे काइन स्वतः ध्वावे असा प्रकार चाळ असे. साहा महिने वाचन बंद ही शिक्षा डोळ्यांच्या आजारापेक्षांही साधवरावांस कष्ट्रसय बाटली असावी. म्हणून ह्या वेळी त्यांचे सहाध्यायी येऊन वाचनाचे काम करीत व माधवराव एकन आपली तहान भागबीत असत असी

माधवरावांनी स्वतंत्रपणें इंद्रप्रकाश पत्राच्या इंग्रजी बाजूच्या संपादकाचें काम केलें: परंत तें ते अगरीं तरुण असतांना, १८६४ सालीं त्यांचे डोळे बिघडले: १८६४ सालीं ते सीनिअर फेलो होते व त्या वेळी त्यांस इंद्रप्रकाशाचें कामही करादें लागे. अशा स्थितीत सीनिअर फेलोचें काम कहन इंदप्रकाशाचें काम ते कसे करोत असत ह्याची कल्पनाच केली पाहेजे. अनेक अडचणो असनही त्यांनी तें काम केलें व तेवदया अवधीत त्यांच्या लेखांची छाप सर्वत्र बसली त्यांचे स्वतंत्र विचार, भाषा व विचारसैंदर्श, विषयाची परिपर्ण माहिती, विचारांचा पोक्तपणा, उदार धोरण, व आत्मश्रद्धा इ. गुणांचा अनुभव येऊन इंदुप्रकाशानं महत्त्व वाहरें: सरकार दरबारांत व इतरत्र इंदप्रकाशाच्या विचारास महत्त्व प्राप्त झाँठें. सारांश डोळ्यांचे व्यंग दिवसेंदिवस वादत असतां. १९०१ पर्यंतच्या तीसपस्तीस वर्षात त्यांनी जें अध्ययन केलें तें पाइन त्यांच्या विलक्षण उद्योगीपणाची साक्ष कोणा-लाहि सहज पटणार आहे. १८७१ साली स्यांची ॲडव्होकेटची परीक्षा पसार झाली. त्यांची एम्. ए. ची परीक्षा पसार झाल्यावर सर ॲलेक्झांडर प्रांट सांनी एम. ए. कासाचें इतिहास विषयाचें अध्यापन करणें त्यांजकडे सोंपविलें. व तेव्हां-पासन त्यांनां 'पदवीधरमुक्टमणी' (Prince of Graduates) असे म्हणत असत. तें किती अन्वर्थक होतें तें येथें सांगावयाला नकीच. त्यांची विचार-शक्ति व इंग्रजी भाषेत निबंध वगैरे लिहिण्याची शैली कॉलेजांत अभ्यास करीत असतांनाच अध्यापकांच्या व विद्या वात्याच्या प्रमखांच्या नजरेला इतकी ग्रेकन गेली होती, की, मि. इ. आय. हानई, विशाखात्याचे अधिपति, यांनी यांचे कांडी लेख एतहेशीय विद्यार्थीच्या बुद्धीनी व भाषाभिन्नतेची मजल कोठवर जाऊं शकते याच्या मासल्यादाखल ऑक्सफर्ड यनिङ्हिसैटीत असणाऱ्या आपस्या स्नेह्यांना पाठवन दिले होते. माध रावांनी आपल्या आयुष्यांत निरनिराळ्या वेळीं ज्यानेअर. सीनेअर फेला: इग्रजी भाषेचे अध्यापक: अकिंटग मराठी ट्यान्स्टेटर: अङ्गल हाटचे कारभारा: कोल्हापुरचे न्यायाधीश: हायकोटीत असि-स्टंट रिपोर्टर: श्रेसिंडन्सी मां अस्टेट: प्रिनि भाल सदर अमीन: फर्स्टक्रास फर्स्टग्रेड सबजजः प्रण्याच्या स्थालकाज कर्याचे जजः शेतकऱ्यांच्या कामासंबंधाचे स्पेशल जजः फायन्यान्स क.मटीचे क मशनर व अखेरीस मृत्यपर्वी सहा वर्षे हाय होटी नील जनाच, अशा निरानराठी कामें केली आहेत. प्रध्यास काम करीत असतांना हायकार्टीमध्यें त्याच्या कामाची वारंवार फार चडा होत असे. स्यांची जजमेंटस वाचन ह गृहस्य कोणी तरी एक असाधारण व्यक्ति आहे सकी

जब्बांची समजत होत असे व एकदां तर त्यांच्या निकालपत्राविषयी बोलतांनाः Rao Bahadur Ranade deserves to sit by us and adorn the High Court Bench असे उद्वार चीफ जस्टिस साहेबांनी काढले होते. चीफ जस्टिस सर मायकेल वेस्टॉप हे वारंवार पत्रें लिहन माधवरावांच्या जजमें इसबहुल आपला आदर व्यक्त करून त्यांची स्तृति करीत असत. नोकरीला सुद-वात झाल्यापामन सर्व कामांत. सर्व ठिकाणी त्यांची अज्ञा प्रकारें सारखी वाहवा व वहा होत असल्यामुळंच एतहेशीयांना अत्यंत मोठ्या हवाची व शक्य अशी जी हायकोर्ट जजाची जागा ती त्यांना लॉर्ड हॅरिस यांच्या कारकीर्टीत मिळाली. या वेळी लॉर्ड हॅरिस यांनी माधवरावांना त्यांच्या विदन्तेची व ज्ञानाची तारीफ. करून अभिनंदनपर पत्रहि पाठविलें होतें.

#### प्राध्वरावांची वास्त्रविक गोग्यता

माधवरावांसारखीं माणसें कोणत्याहि देशांत व कोणत्याही काळी वारंवार पंदा होत नसतात. इंग्लंडांत आजपर्यंत एकच ग्लंडस्टन झाला, तसेच हे या देशांतील ग्लॅडस्टन होत. एवढेंच नव्हे. तर त्यांची योग्यता कांही बाबतीत त्या मत्सहयाहनहि जास्त आहे. असे आम्ही समजतों, न्यायमूर्ति रानडे हे नेहमी म्हणत अमत. कीं. ज्या देशाची पक्षघातानें आजारी झाडेल्या माणसासारखी स्थिति झाली आहे. त्याचा उदयकाळ ती स्थिति नष्ट झाल्यावांचून यावयाची नाही. त्यांनी लोगादराची कथी पर्वा केली नाही, लोकांना योग्य वाटो अगर न वाटो, आप हैं कर्तव्य करण्याला त्यांनी कथी कसर केली नाहीं. आज वास्त-विक प्रकार असा आहे की. शेवटच्या तोसपस्तीस वर्षातील माधवरावजीच्या चरित्रांतील टळकठनक गोष्टींचा इतिहास लिहावयाचा म्हणजे सर्व सामाजिक व धर्मसंबंधः सुधारणेच्या चळवळीचा त्या काळचा हिंदस्थानचा इतिहास लिहिणें होय. त्यांनी या कामी आपणाला इतकें वाहवून घेतलें होतें की, आपल्या लोकांचें खरें हित तें आपलें हित, आपल्या देशाचें अहित तें आपलें अहित. हें त्यांचें धोरण असे, आणि हैं हित साधण्यासाठी व अहित टाळण्यासाठी रात्रंदिवस त्यांचा अञ्यादत उद्योग चाललेला असे. विशाल बुद्धि, चांगलें शरीरसामर्थ्य, खरी लोकहितंच्छा, द्रव्यसाधन, उद्योगाची असाधारण आवड, इतके असले म्हणजे एका व्यक्तीच्या हातून किती व कशीं अवाडव्य कार्ये होत असतात. तें माधव-रावजीच्या चरित्रापासन शिकण्यासारखें आहे.

माधवरावांची बुद्धि जसी विशाल, तर्सेच झानिह खोल होतें. त्यांचा खुद्दा जितका मोठा, तितकाच त्यांच्या आवरणांत साधेपणा होता. त्यांची दृत्ति किती निगर्वी होती हैं त्यांच्याशी कमीजास्त संबंध असणारांना सांगावयाला नको. ते स्वतःच्या गरजांविषयी इतके बेपवी असत की, सगळ्या देशाच्या हितासाठी रात्रंदिवस जपणारे जे माधवराव त्यांच्या स्वतःच्या गरजा काय असाज्यात तें दर्शांतील माणसांना (विशेषकहन त्यांच्या पत्नीला च भगिनीला) पहांचें लागे.

न्या. म. रानडे ह्यांच्या धर्मपर व्याख्यानांची तिसरी आवृत्ति आतां वाच-कांच्या हातीं आहेच तेव्हां वाचकांस रानडे व प्रार्थनासमाज ह्यांचा किती निकट संबंध होता तें सांगण्याची जरूर नाहीं, संबंधच्या प्रार्थनासमाजाची स्थापना १८६७ साली झालो. रावसाहेब रानडे पढल्याच वर्षी म्हणजे १८६८ साली मंबईच्या समाजांत दाखल झाले. तेव्हांपासून अखेरपर्यंत प्रार्थनासमाजाशी त्यांचा अत्यंत निकट संबंध होता. धर्मपर व्याख्यानांपैकी बहुतेक व्याख्यानं रावसाहेब मुंबईस न्यायमूर्ति होऊन आल्यानंतरची आहेत. अर्थात १८६८ पासन त्यांनी जी व्याख्याने दिली, संगत समेतील वादविवादाच्या वेळी. काशी-नाथपंत तेलंग, रामकृष्णपंत भांडारकर, बाळ मंगेश वागळे, मोरोबा विनोबा, भास्कर हरी भागवत, इ० मंडळी एकत्र झाल्यावर रावसाहेब निरनिराळ्या वाद-प्रस्त विषयांवर जे आपले विचार मंबर्डेस असतांना प्रदर्शित करीत असत त्या सर्वांस महाराष्ट्रीय समाज कायमचा अंतरला आहे हें पाइन मन अत्यंत खिन्न होतं. नाहीं म्हणावयास संगतसभेंतील एक दोन वेळां स्यांनी प्रदर्शित केलेले विचार संगतसभा सदराखाली आहेले आहेत तेबढेच. उपासना प्रसंगी त्यांच्या त्या प्रेमळ प्रार्थना सरू झाल्या की, ज्याच्या ठिकाणी थोडी म्हणून धर्मबुद्धि जागृत आहे असा मनुष्य जागच्या जागी खिळला जात असे. मनुष्य कितीही चितेने व्याप्र झालेला असला तरी माधवरावांच्या त्या प्रेमक प्रार्थना त्याने ऐकिल्या की त्याचें अधे दुःख. चिंता नाहींशी होत असे. आणि एकदां तो उपदेश सरू झाटा की. ज्याप्रमाणें व्याख्याते विषयाशी एकरूप होत असत त्याचप्रमाणें श्रोते व्याख्यात्याशीं समरस होत. सन्वा सन्वा तास उच्दोधन व प्रार्थना व सम्बा तास व्याख्यान ऐकुनही शेवटी 'अरेरे आणखी पुढें नाहीं ' असे बाटे. असो: मुंबईस आल्यापासून त्यांच्या सहवासाचा प्रार्थनासमाजाच्या मंडळीस अधिक लाभ झाला व त्यामुळेंच धर्मपर व्याख्याने मराठी भाषा जाण-·णारांस खामली. १८९८ साली प्रार्थनासमाजाचे पहिले अध्यक्ष **दा.** आत्मारास

पोडुरंग निवर्ते हैं. तेव्हांपासून अखेरपर्यंत न्या. रानडेच प्रार्थनासमाजाचे अध्यक्ष्म होते. मुंबईस आल्यापासून त्यांनी समाजकार्यास उपदेशक ह्या नात्यांने आपल्याला वहावून घेतलें होतें. प्रकृति चांगली असो अगर नसो, चिटणिसांचें विनंतिपत्र जातांच सहसा ते इतर कामाची सबब पुढें आणून हें काम टाळीत नमत. बाहेरंचें अतिशय काम, प्रकृति नादुरुस्त, आगाऊ सूचना न दिलेली, अशा स्थितीनही राचमाहेब प्रार्थनामंदिरांतील उपासना चालवावयास विद्ध असत. असो. एकंदरींत त्यांच्या चारेत्राकडे पाहिलें की, साधुवर्य तुकाराम यांनीं दोन निरनिराळ्या अभंगांत जें महटलें आहे:—

दया क्षमा शांती । तेथे देवाची वसती ॥

\* \* \*

धन्य तेचि प्राणी क्षमा ज्यांचे अंगों । न भंगे प्रसंगी धैर्य बळ ॥ न म्हणे कोणासी उत्तम वाईट । महत्त्व वरिष्ठ नसे तेयें ॥

हे सर्व ग्रंण माधवरावजीत पूर्णपूर्ण वास करीत होते असे तात्काळ पटतें. शांति व क्षमा हे दोन एण त्यांच्या ठायी विशेष प्रमाणाने जर नसते, तर त्यांच्या हातून देशहिताची एवढी कामें होणें अशक्य झालें असतें. वर्तमानपत्रें व मासिकं यांत विरुद्ध पक्षांकइन सारखी टीका चालली असतां. प्रसंगविशेषीं टीकाकारांनी अनुदार वृत्तीचा स्वीकार करून असभ्य टीका केली असतांहि आपली नेहमींची शांत वृत्ति कायम ठेवून, व क्षमेचा आश्रय करून, आपल्या कर्तव्यांत दक्ष असणें हें असामान्य आहे; आणि हेंच नामदार न्या. मू. रानडे तीस पस्तीस वर्षे करीत होते. त्यांचा विरुक्षण साधेपणा, निगवीं वृत्ति, शांत व क्षमा-शील स्वभाव योमळें त्यांना आपली कार्ये करावयाला जास्त मदत होत असे. त्यांची क्षमाशील वृत्ति इतक्या उच कोटीपर्यंत गेलेली होती कीं, ती पाइन ज्यांस त्यांच्या चरित्राचें रहस्य कळत नसे त्यांस प्रत्येक प्रसंगी रावसाहेबांचें हें आचरण अत्यंत स्वाभिमानशून्यतेचें असें वाटे. एकदां मद्रासेस जात असतां बाटेंत सोलापर येथें गाडी उभी राहिली. त्या बेळीं रावसाहेब बाहेर इंटफार्मवर फिरत होते. इतक्यांत एक साहेब बहादुर रानड्यांच्या डब्यांत बसावयास आले. पण. पाहातात तों आंत एका काळ्या माणसाचें सामान ! साहेब बहादुर एक-दम गरम झाले, व रानड्यांचा बिछाना, पेट्या, टंक्स वगैरे सर्व सामान प्लॅटफा-मंबर फेंकन देण्यांत आलें ! रानच्यांचा शिपाई तोंड आंबट कहन ही कहाणी रानड्यांस सांगं लागला. त्या वेळी रावसाहेब गरम झाले काय ? बूट हापदून स्टेशनमास्तराकडे त्यांनी तकार नेली काय ? नाहीं ! त्यांनी शांतपणें आपल्या बिपायास सांगितलें की. " साहेब बहादरांना मी ह्या डब्यांत असलेलें खपत नाहीं अस दिसतें, बरें तर, माझें सामान तस्या डब्यांत घाल. तेथें मला वाटतें मला अधिक सख लाभेल. जा. " तथापि न्यायमुतींच्या बरोबर प्रवास करणारांनीं झाळेला प्रकार स्टेशन मास्तरांच्या कानांवर घतला. साहेब पाइन स्टेशनमास्तरनें प्रथम कानांवर हात ठेविछे ! परंत त्याला व त्या साहेबासही प्लॅटफार्मवर फिरत असलेले गृहस्य हायकोर्ट जज्ज आहेत असे कळले तेव्हां तात्काल सर्व कांही फिरलें ! दोघेडी नमपणें रावसाहेबांपढें आहे व त्यांची माफी मागितली. पण पूर्वीचा आडदांडपणा, त्याचप्रमाणें आतांची माफी रावसाहेबांना सारखीच ! त्यांनी तिकडे विशेष लक्ष न देतां तें प्रकरण तेथेंच थांबविलें. परंतु नंतर पांच वर्षांनी एका साहेबाचें विलायतेहन रावसाहेबांस पत्र आलें. तें वरील साहेबांचेंच होतें. त्यांत ह्या साहेबांनी रावसाहेबांनी वरील प्रसंगी दाखविलेल्या शांतीबहरू त्यांची योग्य शब्दांनी स्तृति करून व त्यांच्या बहुल आपला असामान्य आदर व्यक्त कहन इंटरें:-- I have learnt from you a lesson which was not taught to me while I was in India. अज्ञा प्रकारे त्यांच्या क्षमाशील वृत्तीचा योग्य मनुष्यांवर अत्यंत इष्ट असा परिणाम होत असे.

न्यायमूर्तीसारखीं माणसें आपल्या देशांत पैदा होणें हैं देशाचें खरें नैभव होय. देशाच्या वैभवाला असलींच माणसें कारण होत असतात. सर्व स्थितीतील लोकांना किसा घेण्यास योग्य अशीं अशींच माणसें होतात. अशा थोर व असा-मान्य पुरुषाचा आपल्या देशाला इतके दिवस सहवास घडला, हैं त्यांतस्या त्यांत समाधान मानण्याजोंगें आहे. आजच्या काळी वास्तविक पहातां माधव-रावर्जीसारख्यांची फार आवस्यकता आहे. निरिनराळ्या संस्थांचा पसारा टाकून ते तडकाफडकी निचून गेले. आतां त्यांची ती मध्य, शांत, पवित्र, साथी मूर्ति प्रार्थनामंदिराच्या व्यासपीठावर बसली आहे, व उपासना व्यास वित्त ताही न होर्ड कागतें व तो देखावा हष्टीपुढें थेकन मन प्रसन्न होतें! त्यांचे ते अत्यंत मधुर-वाणीयुक्त उपदेश आतां कथीं ऐकावयाला सांपडावयाचे नाहींत चरे; परंतु त्यांची व्याख्यानें वांचीत असतां तो महात्मा आपल्याला पुन्ही एकदां उपदेश करूं अपदेश करूं अपदेश करूं अपदेश करूं ता होती. कोहीं व्याख्यानंत इतका ताजेपणा आहे.

त्यांच्या त्या अत्यंत प्रेमळ प्रार्थनांत तक्षीन होण्याचा आतां सुप्रसंग कथीं येणें शक्य नाहीं! आपण या सर्वांळा मुकलों आहों—कायमचे मुकलों आहों. हैंच अखेतीस खरें! पण, एकार्यों माधवरावांचा व आमचा वियोगच झालेळा नाहीं. तो होणें शक्यच नाहीं. त्यांची पवित्र मूर्ति केव्हांही दिसणार नाहीं; पण ते आत्मक स्वरूपानं in spirit आमच्यांत सदैव असणार. त्यांची स्थापिळेल्या संस्था, त्यांच्या कृति या आमच्या समोर नेहमीं राहणार. आणि धर्मपर व्याख्यानांत आळेळे त्यांचे उपदेश जॉपर्थत आपल्या रष्टीपुढें आहेत व आपल्यास मार्थ दाखवीन आहेत तोंपर्थत प्रत्यक्ष रावसाहेबांच्याच सहवासाचा आपल्यास काम होत आहे असे मानावयास कांहीं हरकत नाहीं आणि आतां योतच समान्यान मानृत राहणें भाग आहे.

#### कांहीं आक्षेप व त्यांच्या चरित्राचें रहस्य.

वरील भागांत माधवराव बींच्या चरित्रांतील विशेष गोष्टी, स्यांची योग्यता, स्यांच्या आर्कास्मक व अकालिक मृत्युमुळं झालेल सर्वे दशाचे गुकसान वगरे गोष्टी-संवंधाने दोन शब्द लिहिलेल आहेत. स्यांच्या चरित्रापासून सर्वानी व विशेषतः नवीन पिडांने काय योध घेण्यासारखा आहे स्याविषयी विवेचन करण्यापूर्वी त्यांच्या-ांवपयां पराधिलेल्या एका गैरसमाजाविषयी दोन शब्द लिहिणें जरूर आहे. कारण, माधवरावांचा सृत्यु हा स्यांच्या विषयी गैरसमज उत्थन करण्याचे एक साधवन कोही मिन्नास सालें । मृत्युवां प्रार्थनासमाजाकडोल स्यांचं लक्ष कमी झालें होतें व तें जुन्या धमनेवार्धार्थन प्रार्थनासमाजाकडोल स्यांचं जर्धिकें गण्यें, त्यांच्याद्वारें होतें अर्थां अर्थरायंत प्रार्थना सालं होतें व तें जुन्या धमनेवार्धार्थन प्रार्थनासमाजाकडोल स्यांचं आर्पिलेली कार्यें, त्यांच्याद्वारें होतें अर्थरायंत प्रार्थना स्थान अर्थत प्रार्थना सालं त्यांचं आर्थनासमात हुस्याच्याच्या सालं अर्थर विशेष वार्येन स्थान प्रार्थन स्थान प्रार्थन स्थान स्था

"आनच्या दिवशी ही सर्व हकीकत आपल्यापुट ठेवण्यांत माझा उद्देश हा आहे की, ही संस्था कमजोर आहे, तींत बळ कांही नाही, ती खंगडी आहे, या म्हणव्यांत अर्थ नाही, हें दाखवावें. संस्था बळवानच आहे. तिचा दिवसें-विवस जयच होत आहे. आपल्या या प्रांती जर तसी समाधानकारक स्थिति

नसली, तर हा दोष संस्थेचा नन्हे. आपल्यामार्गे ज्या उपाधी आहेत त्यासुळें तसें होत असेल."

आतां एकनाथी भागवतांतील वेंचे घेऊन त्यांवर भाषण करणें, किंवा शेण-व्यांच्या ठाकुरद्वारी जाऊन तेथें एकनाथ, रामदास यांवर प्रवचनें करणें, अगर उपनिषदांतील वचनांच्या आधारें धर्मोंपदेश करणें म्हणजे मतांतर होणें, असा तर त्यांच्या टीकाकारांचा समज नाहीं ना ? प्राधैना अगर ब्राम्हसमाजांनी वेद, उपनिषदें व भाष्यें अगदीं टाकाऊ आहेत, असें कधीं म्हटलें आहे काय ? उलट त्या प्रयातील सोज्वल तत्त्वांचा स्वीकारच समाज आजपर्यंत करीत आलेला नाहीं काय ? यासंबंधानें खुद्द न्यायमूर्ति रानडे यांनीं वरील उत्सवाच्या प्रसंगी आपल्या भाषणाच्या प्रारंभींच पढील उदार काढलेः—

" पूर्वीच्या शुद्धतम अशा धर्माच्या स्वरूपास अनेक उपाधींच्या योगें हश्री काढिमा आला आहे, तो धुऊन टाकण्याविषयीं ज्योचा प्रयत्न चालला आहे अशा संस्थांची गेल्या वर्षातील हकीकत आपल्यापुढें ठेवावी असा आज विचार आहे."

आणखी एका प्रसंगीं त्यांनीं पुढील उद्गार काढलेः---

".......We, the members of Brahma Samaj, can claim a long ancestry, as old as any of the sects prevailing in the country. The Brahma movement was not first brought into existence in 1828; we are representatives of an old race. या संबंधानें जास्त लिहिष्णांत अर्थ नाहीं. उक्करद्वारसारस्या ठिकाणी स्यांनी जाऊन प्रवचन केळे हें कोणास टीक न वाटणें साइजिक आहे. कारण, तें एक देऊळ आहे. रावसाहेबांनी प्रतिमापूजनावर आपळा विश्वास नसल्याचें जाहीर केळे होतें, आणि असें असून तें जुन्या मंदिरांत गेळे व तेथे स्यांनी भाषणें केळी, हें कोहीं लोकांस आवळें नाहीं हें आमही जाणून आहों. पण, रावसाहेबांनी स्थलमहास्म्याचा विवार बाजूस ठेविला होता. स्यांचें घोरण ना. गोखळे यांनी पुढील वाक्यांत स्पष्ट केळें आहे:—

"Mr. Ranade thought that the discourses were everything. The place where they were delivered was nothing. He wanted his ideas to reach his country-

men and he had no objection to going wherever they were assembled provided he got an opportunity to speak to them."

आतां. प्रथम सर्वानी हें विचार करण्यासारखें आहे. की, माधवरावजी एवट्या थोर पदास चढले कसे ? त्यांच्यासंबंधाने या शहरांत नव्हे. प्रण्यांत नव्हे. या इलाल्यांतहि नव्हे. तर सगळ्या हिंदस्तान देशांत जो आदर व पज्यभाव वसत आहे. तो कां ? ते न्यायमर्ति होते. त्यांची वृद्धि विशाल होती. त्यांचे ज्ञान अगाध होतें. त्यांचा स्वभाव नम्न होता. त्यांची लोकहि-तेच्छा फार बळकट होती. त्यांनी देशहितापुढें स्वहित तुच्छ मानलें व मरेपर्यंत स्वदेशासाठी झटले, म्हणूनच त्यांच्याविषयी पुज्यभाव सर्वत्र साधारण आहे काय ? ते मृत्य पावले त्यावेळी प्रत्येक व्यक्तीला आपला खरा हितकती नष्ट झाला अस को बाटलें ? ते मराठी भाषेसंबंधानें अंत:करणपूर्वक केवार घेत होते. विश्वविद्यालयाच्या अनेक कार्यांत व विद्यार्थ्यांच्या हितसंबंधांत ते अत्यंत दक्ष असत म्हणनच सर्व पक्षांच्या लोकांस आपला देश, आपले लोक. भापला समाज, तेजहीन झाला असे वाटतें काय ? या सर्व गोर्जीविषयी प्रत्येक विचारी व सशिक्षित व्यक्तीनें अवज्य विचार करण्यासारखा आहे.

यासंबंधानें निरनिराळ्या ठिकाणांहन निरनिराळ्या प्रकारचीं उत्तरें मिळालीं आहेत: पण, त्यांनी आमचें समाधान होत नाहीं. कोणाला बाटत आहे कीं. रावसाहेब उदयास आले त्या काळी पुणे अगदी! खालावलें होतें. तें मृतप्राय झालें होतें, त्याच्यांत जागतावस्था आणण्यास रावसाहेब सर्वांजी कारण झाले. निरनिराळ्या प्रकारच्या संस्था त्यांनी स्थापिल्याः राजकीय, सामाजिक, औद्यो-गिक सधारणा एकसमयावच्छेदेंकरून करण्याची आवश्यकता आहे ही विचारजा-गृति लोकांत उत्पन्न केली: म्हणून त्यांची योग्यता इतकी थोर. कोणास बाटतें. कीं अलैकिक बुद्धिमत्ता व स्वदेशहितचितन व कृति ही तिन्ही एकत्र झाल्यामुळेंच ते या पदाला चढले. पण, असल्या कारणांनी खरें समाधान होणें शक्य नाहीं. हीं सब कारणें कमीजास्त प्रमाणानें जरी मान्य केली, तरी एकसमयावच्छेदेंकरून आपल्या देशाची उन्नति झाली पाहिजे, हें आधीं आणि तें मागाइन असें होतां नये. अशा प्रकारची त्यांची वृत्ति व्हावयाला काय कारण असावें ? आणि हैं. शोधावयाला आपण त्यांच्या उदारांचें साहाय्य घेतलें पाहिजे.

राजा राममोहन राय यांच्या पुण्यतिथीसंबंधानें १८९६ साठी व्याख्यान देतांना थोर पुरुष, साधु पुरुष, कोणाला म्हणार्वे, या प्रश्नाचा त्यांनी फारच चांगल्या रीतीनें विचार केला आहे त्या व्याख्यानांत त्यांनी थोर पुरुषाची कक्षणें पुढीलप्रमाणें सांगितलीं:—

"Truthfulness, great impulses, moral aims, resourcefulness to attain those aims by the bond of love and fellowship—these are the traits of character which go to make a man great, and those in whom they are best developed are the purest of men....Earnestness of purpose, sincerity of action, originality, imagination, and above all the power of magnetism—we may call it vital or spiritual magnetism—these are the qualities which go to make a man great."

न्या. मू. रानडे यांच्या मृत्यूसंबंधानें लिहितांना टाइम्सकारांनी म्हटलें होतें की, नाधवरावांसारखा पुरुष शोधावयास आता राजा राममोहन रायांपर्यंत मागें गेलें पाहिजे. ! आणि हें सर्वया खरें आहे. रावसाहेब हलींच्या काळचे नाना फडणीस होते, असें पाहिजे तर कोणी म्हणीत; पण आमच्या दृष्टीनें ते त्याहून थोर होते. राजा राममोहन राय व रावसाहेब यांच्या चरित्रांत पुष्कळ साम्य आहे व तें पुढील विवेचनावरून दिस्न येईल.

### राजा राममोहन राय व रावसाहेब रानडे.

राजा राममोहन राय व न्या. मू. रानडे यांच्या चरित्रांतील साम्याविषयी विचार करितांना एक मुख्य गोष्ट अशी लक्ष्यांत ठेविली पाहिजे, कीं, ज्या व्यक्तीच्या चरित्रांतील साम्याकडे भाषणांला पहावयाचें आहे त्यांतील एकीचा उदय गेल्या शतकाच्या प्रारंभी झालेला आहे, व माधवराव राजा राममोहन रायांच्या मृत्युनंतर तीसचाळीस वर्षांती उदयास आले आहेत. म्हणजे राजा राममोहन यांच्या काळची स्थित व माधवरावांच्या वेळची स्थित भाषण भाषणां नजरसामोर ठेविली पाहिजे. त्या वेळी शिक्षणांचा प्रसार किती झाला होता, व राबसाहेंबांच्या वेळची स्थिति काय होती, हें पाहिल्यावांचून आपळें चालावयांचें नाहीं.

राजा राममोहन रायांच्या चरित्रांतील विशेष महस्वाच्या गोष्टो अलीकडे आपल्या प्रतिहि बऱ्याच अवगत झालेल्या आहेत. राजा राममोहन राय यांच्या उदयाला त्यांचे अनेक भाषांचे झान बऱ्याच आहेत. राजा राममोहन राय यांच्या उदयाला त्यांचे अनेक भाषांचे झान बऱ्याच अंशी कारण झाले. त्यांगोगनें त्यांना निरिनराळ्या धर्ममंयांतील तस्वें पहातो आली. त्यांची तृप्ति भाषांतरांनी झाली नाही. पण, अशा प्रकारचं कार्य माधवरावांना वर दर्शविलेल्या नियमाला अनुसहन करण्यांची आवश्यकता नब्हती. राममोहन रायांना आपल्या प्रचलित हिंदुः धर्माला वर्रेच अवनत स्वरूप प्राप्त झालें आहे असे वाटत होतें. आपल्या पुरातन धर्मप्रयांत अत्थात उन्नत तस्वें असतां त्यांचा लोप होकन अवनत तस्वांचा आश्रय कल्यामुळें लोकांच्या धर्मकल्पना अत्यंत आकुंचित झाल्या होत्या, असं त्यांना वाटत असे; म्हणून त्यांनी बाझसमाजाची स्थापना केली. रावसाहेबांच्या मर्ते त्यांनी नर्वे कांही केलें नाहीं. त्यांच्या कार्यांची मर्यादा किती ब्याप्रत होती, तं रावसाहेबांच्याच पुढील वाक्यांवरून दिसून वेईलः—

"With Raja Ram Mohan Roy the Bramha Samaj faith was not a New Dispensation, a new declaration of God's purposes. He aspired only to establish harmony between men's accepted faiths and their practical observances by a strict monolatrous worship of the One Supreme Soul, a worship of the heart and not of the hands, a sacrifice of self and not the possessions of the self. There was nothing Christian in its conception, origin or method."

आतां रावसाहैबांनी असे काय केळे ? रावसाहैबांनी कोणता समाज स्थापका असे प्रश्न येथे उद्भवणें शक्य आहे. रावसाहेबांनी समाज स्थापिका नाहीं; कारण आधीव तो या प्रांती स्थापन झाळेळा होता. परंतु पूर्वीच्या शुद्धतम धर्मस्वरू-पाठा हक्षी कालिमा आळा आहे, असे ते वारंबार बोखून दाखवीत असत, आणि हा कालिमा धाठविण्यासाठी त्यांनी प्रयत्न चाळविळे होते. आपल्या पुरातन धर्माच्या शुद्धतम स्वरूपाविषयी त्यांनी किती अमिमान होता, आणि तें स्वरूप बनांस दाखविण्यासाठी त्यांची किते अपिमान होता, आणि तें स्वरूप बनांस दाखविण्यासाठी त्यांची किते प्रयत्न चाळळेळे असत, हें त्यांची केळेळे धर्मांचे साथवित केले प्रयत्न चाळळेळे असत, हें त्यांची केळेळे धर्मोपदेश पहातां कोणाळाहि कळून येणार आहे. त्याचप्रमाणें त्यांची भागवत-

धर्मांबरील सर्व व्याख्यानें ज्यांनी ऐकिली असतील, अगर प्रसिद्ध झालेली व्याख्यानें ज्यांनी वाचिली असतील स्यांस त्यांचे या दिशेचे प्रयत्न कसे सतत चाळले होते, तें दिसून येईल. त्यांनी राममोहनांचें कार्य त्यांनी घाछन दिलेल्या मार्गाचे अनुसरण करून चालविलें.

आतां एवढचावरून न्या. म. रानडे यांची धर्ममार्गात आकंचित वृत्ति होती. असा आक्षेप येण्याचा संभव आहे: परंत वास्तविक प्रकार तसा नव्हता. माधव-राव. व कोणत्याहि गोष्टीतील आकुंचित वृत्ति या दोन गोष्टी एकत्र असर्णेच गुळी शक्य नव्हतें ! ब्राम्ह अगर प्रार्थनासमाजाचें मळ खिस्ती धर्मात आहे असे जे खिस्ती लोक प्रतिपादित असतात. व ज्यांचे अनुकरण समाज ज्यांना नको आहे असे लोक अत्यंत अनदार वृत्तीनें करीत असतात. त्यांचें स्वणणें चकीचें आहे हें दाखविण्यासाठी स्यांनी भागवत धर्मावरील व्याख्याने दिली व उपनिषदांतील उदात्त तत्त्वांची ओळख सर्वांस करून दिली, कोणत्याहि धर्मातील स्टात्त तत्त्वां-विषयीं आदरभाव असणें निराळें. व ब्राम्ड अगर प्रार्थनासमाजांची त्या धर्मापामन-उत्पत्ति झाली असे म्हणणें, अगर त्यांत किस्ती धर्माचाच समावेश झालेला आहे असें प्रतिपादणें, निराळें, ब्राम्हधर्माचें सख्य सर्व धर्माशीं आहे: परंत या शब्द धर्माची सर्व मलतत्त्वें इतर धर्मातून घेतली आहेत. असे मानावयाला माधवराव कधी तयार नसत एवढेंच केवळ नव्हे तर ब्रास्ट्रधर्म ही हिंदधर्माचीच एक शाखा आहे असे स्यांनी जें प्रतिपादिलें आहे त्याची माहिती संगतसभा प्रकरणांत वाचकांस पहावयास सांपडेल. ह्यावरून असे दिसन येईल की. धर्मसंबंधाच्या बाबतीत त्यांच्या व राजा राममोहन राय यांच्या घोरणांत साम्य होतें. इतर धर्मीविषयी आदरभाव असावा, पण आपल्या पुरातन धर्मीतील उच्च तत्त्वें-की जी ब्राह्मधर्माची मलतत्त्वें आहेत. स्यांविषयी आदर व पूज्यभाव असून अभि-मानहि असला पाहिजे. असे धर्ममार्गात राममोहन राय व माधवराव यांचे धोरण होतें. व तेंच सर्वपरी इष्ट आहे.

### रावसाहेब रानडे यांचें धोरण व कार्य.

आम्ही हिंदु लोक अरयंत दयाशील व कोमल इदयाचे असे प्रसिद्ध आहों, आणि यांत जरी पुष्कळ सत्यांश असला, तरी या आमच्या सदय दृत्तील व एकंदर कृपाशील आवरणाला पूर्ण हरताळ लावून आम्हाला घर्माच्या नांवाखाली पक्षे रानटी व कूर करणारी एक राक्षसी चाल आमच्यांत एकदां होती. अर्थात् सतीच्या चालीविषयीं हे आमचे उदार आहेत, हें आणखी स्पष्टपणें सांगावयाला नको. हुन्नीच्या पिढीतील लोकांना या विषयाविषयी वर्तमानपत्रांतील बादच वाचावयाची संधि मिळते: परंत ज्यांनी हे असळे प्रकार डोळ्यांनी पाहिले आहेत. अगर ज्यांनी अशा लोकांच्या तोंडन हकीगती ऐकल्या आहेत. अथवा या राक्षसी रूढीविषयीची वर्णने ज्यांनी वाचली आहेत त्यांना या बाबतीत आपल्या देशावर राजा राममोहन राय यांनी किती उपकार केले आहेत. तें कळणार आहे. राममोहन राय यांनी या बाबतीत जी खटपट केली ती जर केली नमती तर आणखी किती तरी वर्षे आपल्या धर्माला व देशाला काळिमा लाव-णारी व आमर्चे मनुष्यत्वच नष्ट झालें असार्वे असे भासविणारी ही चाल आमच्या ममाजांत राहिली असती, मग, न्यायमर्ति रानडे यांनी असे काय केलें, असा येथेंहि प्रश्न साहजिकपणे पढें येतो. आणि सामाजिक चळवळींच्या संबंधानें राव-साहेबांनी काय केलें हें पहाण्यासाठी आपल्याला लांब जावयाला नको. आम्हीं वर एके टिकाणी म्हटलें आहे. की, त्यांच्या मृत्यू पूर्वीचा गेल्या तीसपस्तीस वर्षी-तील माधवरावांच्या चरित्रांतील ठळक ठळक गोष्टींचा इतिहास लिहावयाचा ज्याजे मर्व सामाजिक व धर्मसंबंधी चळवळीचा त्या वेळचा इतिहास लिहिणे होय. राजा राममोहन यांचा काळ निराळा होता. आणि माधवरावांचा काळ निराळा होता. तरी माधवरावांनी ज्या चळवळी केल्या, त्यांपैकी कांही तरी राम-मोहन रायांनीहि, अकालींच मृत्यु न येता तर, केल्या असत्या.

आतां समाजिक सुधारणेच्या बावतींत रावसाहेबांच्या हातून कोहींच चुका झाल्या नाहींत असे आम्ही म्हणतों, असे मात्र कोणीं समज् नये. मनुष्यप्राणी हा सदीष असर्णे हा त्याचा नैसार्थिक धर्म आहे. दोषांश कोहींच नाहीं, असा प्रकार कथीं होणे शक्य नाहीं, आणि या रष्टीने विचार केळा म्हणजे त्यांच्या हातून ठौकिकरष्टया ज्या दोन चुकां सामाजिक सुधारणेच्या बाबतींत झाल्या, त्यासंबंधाने त्यांची आता तरकदारी करण्याची आम्हांळा आवश्यकता दिसत नाहीं. ते दोन्ही प्रसंग आपल्यासमोर आहेत. परिस्थित, अडचणी, वगैरे सर्वकारणांचा विचार केळा तरी सुद्धांत्यांनी दोन्ही प्रसंगी जंकाही केळें तंच योग्य होतें

<sup>\*</sup> ह्या दोन चुका म्हणजे विधवाविवाहाच्या बाबतीत त्यांनी घेतळेळी माधार ब चहा प्रकरणानंतर सर्वापराधांबहुळ त्यांनी घेतळेळे प्रायश्चित.

अर्धे केव्हांही म्हणतां यावयाचें नाहीं आणि स्त्रतः रावसाहेब आपळे दोष पूर्ण-पर्णे जाणत होते आणि हें त्यांनी स्वतःच बोळ्न दाखविळेंद्वि आहे.

राजा राममोहन राय केवळ धर्मसंबंधी व सामाजिक चळवळात पुढाकार घेऊन स्वस्थ राहिले नाहीत. राजकारणांतिह त्या चळच्या कालमानात्रमाणें त्यांनी मन घातलें होतें, हें न्यायमूर्ति रानडे यांच्याच पुढील उद्गारांवकन स्पष्ट होईल:—

"He was at once a social reformer, he was the founder of a great religious movement and he was a great politician. These three activities were combined in him in such a way that they put to shame the performances of the best among us at the present time."

"Anybody who wants to know what true patriotism is, had better study the evidence that he gave and the letters he wrote to men in power over sixty years age—long before our era of Congress meetings and Conferences."

न्यायमूर्ति रानडे सरकारी नोकर होते; तरी पण हा त्यांचा संबंध त्यांच्या राजकोय चळवळीच्या आड येत नवे. त्यांचा राजकोय संस्थांशी अत्यंत निकट संबंध आहे, त्यांच्या सङ्ख्यावांचून अनेक राजकीय चळवळीस व्यवस्थित स्वरूप येत नाही, हें सरकार जाणून होतें आणि असें अमूनहि त्यांना आपळी सर्व कामें करितां येत होती. जों ग्येत पुण्याच्या चळवळीवर त्यांचा दाब होता, तोंपर्यंत पुणे शहरानें आपळे नांच गाजबि हैं; तोंपर्यंत सरकारांत तेयोळ संस्थां-विषयों मानमन्मान होता; पण रावसाहेबांचें पुणे सुरुव्यावरोबर तेयें कशी यादवी माजळी, कसे अनेक थेर झाळे, राष्ट्रोय सभेच्या वेळी देशामिनानाच्या कशा ळाटा उसळल्या, सावंजिनिक सभे वा कसा खेळखंडी वा झाला; सारांश, पुण्यावर कसकसे प्रसंग आळे, तें सर्वश्रुत आहेब. पुण्याव्या सर्व लोकोवर एकळ्या माधवरावांचे की

वजन होतें तें कमी झाल्यामुळेंच पुणेकरांचें नांव बह झालें, असें म्हटलें असतां मळींच सद्धां अतिशयोक्ति होत नाहीं.\*

सारांश, आपल्या धर्मौतील अत्यंत उन्नत भशा तस्वांना कालिमा लागला आहे तो नाहींसा करून शद्ध, पवित्र आणि सत्य धर्मांचा प्रसार करण्यासाठी. सामाजिक व्यंगांविषयी विचारी लोकांत जागृति उत्पन्न करून ती घालविण्यासाठी. पूजा या नात्याने आपले जे वास्तविक हक आहेत ते प्राप्त व्हावे म्हणून राजा राममोहन राय झटले. व त्याचप्रमाणें हे आमच्यांत वागलेले रावसाहेब अथवा इंडीचे राममोहन राय आपल्या देशाच्या या तिन्ही प्रकारच्या हितासाठी अह-र्निश झटले. एवढेंच नव्हे तर आपल्या शारीरिक व्यंगांकडे व वाढत्या दौर्ब-ल्याकडे त्यांनी मळीच लक्ष्य दिलें नाहीं: आपल्या यातनांची त्यांनी पर्वा केली नाहीं, आणि अखेरीला आमच्या हिताचा ध्यास असतांनाच स्यांना इहलोकींची यात्रा संपवाबी लागली !

न्या. मृ. रानडे यांच्या चरित्रापासून घेण्यासारखा बोध.

Lives of great men all remind us. We can make our lives sublime. And, departing, leave behind us. Foot-prints on the sands of time. Longfellow.

रावसाहेबांनी आपल्या चरित्रावरून सर्वांना असे स्पष्टपणें दर्शवन दिलें आहे कीं. व्यक्तीच्या काय अगर देशाच्या काय. खऱ्या उन्नतीला धर्मबलाची व शह धर्मांची विशेष आवश्यकता आहे. तुम्ही सामाजिक चळवळी वाटेल त्या प्रमा-णाने करा. राजकीय उलाढालीत आपलें सर्व भायच्य खर्ची घाला. अगर औत्तो-गिक उन्नतीप्रीत्यर्थ झटा. हे तुमचे सर्व प्रयत्न शुद्ध धर्मावांचन केवळ एकदेशीय

\*१८९१ सालो रावसाहेशंवरून जिवाबरचें दुखणें गेलें. त्या वेळी " सधा-रका " चे इंग्रजी संपादक या नात्यानें प. वा. गोपाळराव गोखले यांनी पढील उदार काढले होते:---

To us in Poona the Rao Saheb is not an individual; he is the various institutions rolled into human form; and it has now become impossible for us to think of a Poona without him.

डोणार आहेत. या सर्वाच्या मुळाशी शुद्ध धर्म, धर्मवरु व धर्मतेज हवें आहे. त्यावांचन सर्व व्यथं आहे. स्वीकृत कार्य विशेष स्थैर्यानें, एकनिष्ठपणें करण्यास हें बस कारण होतें. हें त्यांच्या चरित्रावरून प्रत्येकानें शिकलें पाहिजे. आणि ही गोष्ट्र तरुष पिढीनें आपल्या डोळ्यांसमोर रात्रंदिवस ठेविली पाहिजे. धर्मावांचन आमना तरणोपाय नाहीं, असें त्यांनें नित्तत्र दाखवीत आहे: आणि तो धर्मीह 'कालिमा लागलेला ' धर्म नब्हे, तर पवित्र, गुद्ध व सुगम धर्म. केवळ झानाच्या योगाने आपले कार्य व्हावयाचे नाही. कर्माच्या योगे आपली गति व्हावयाची नाहीं, योगानें आपला तरणोपाय व्हावयाचा नाहीं, व तो सर्वाना साध्यहि नाहीं. तर प्रेमरूप, ग्रद्ध, पवित्र, भक्तीने आपके कार्य होणार आहे. त्याचप्रमाणे " एकदां जगानी उत्पत्ति करून स्वस्थ बसणारा ज्ञान्यांचा देवहि आपल्या कामाचा नाहीं: जग हैं एक अवाढव्य घड्याळ आहे. त्यास रोज नेहमी किली देणारा. नेहमी भक्ताला साध्य असा देव आपणांला आज हवा आहे." असे उद्रार त्यांनी भागवत धर्मावरील चवध्या व्याख्यानांत काढिले आहेत. ते जीवंत असतांना प्रार्थनासमाजानी स्यांचा संबंध असल्यामुळे त्यांची किती टवाळकी झाली है स्यांची किती निंदा झाली ? या स्यांना अत्यंत प्रिय असणाऱ्या संस्थेविषयीं लोकांनी जाणन व अज्ञानपूर्ण किती गैरसमज केला ? पण. त्याचा परिणाम त्यांच्यावर कथीं कांहीं झाला काय ! निंदास्त्राचा आश्रय करून प्रतिपक्षीयांस हार बाबग्रास स्यांनी कथी तरी लाविलें काय ? नाडी. असे त्यांनी कथी केलें नाडी. एवर्डेच नव्हे, तर आपल्या विचारांच्या वजनाने त्यांनी आपलें कार्य करण्याचा प्रयस्त केला. जिस्ती लोक आपल्या धर्माची बढाई मारतांना इतर धर्माची निदा करितात हैं पाइन, त्या धर्मांची निंदा करावयास त्यांनी सुख्वात केली नाहीं, तर त्यांच्या धर्मातील व उपनिषदांतील अनुशासनांची तलना करून एक किती आकंचित व कोर्ते आहे, व दुसरें किती विस्तृत व गंभीर आहे, तें त्यांनी दाख-विलें. उठल्यापुरल्या प्रार्थना व बाह्यसमाज यांची निंदा होत आहे, हें पाहन अशा लोकांची व्यंगें जगाला दाखविष्याच्या भानगडीत न पडतां भागवतधर्माची श्रेष्ठता व अत्यंत आवश्यकता त्यांनी प्रस्थापित केली. सारांषा, ग्रद्ध आणि पवित्र धर्माच्या प्रसाराच्याच योगें आमचा तरणोपाय होणार आहे अस त्यांना नाटे, आणि या गोष्टीची साक्ष त्यांचे अनेक उपदेश देत आहेत. विद्वान अशा मान-केल्या लोकांचें भाज धर्मांकडे लक्ष नाहीं. धर्मीदासिन्य व धर्मपराडमुखता जिकडे-तिकके दिसत आहेत. व कित्येक टिकाणी शहाणे लोक स्वतः वहावले आहेत: इतकेंच नव्हे, तर इतरांना आपल्या बरोबर नेत आहेत. अशा वेळी रावसाहे-बांच्या चरित्राचें धार्मिक (व हेंच खरें स्वरूप होय ) प्रत्येक विचारी तरुणानें आपल्या नजरेसमोर रात्रंदिवस देविले पाहिजे. व आपल्या लोकांचा तरणोपाय प्रार्थनासमाजासारस्या शद्धधरीप्रचारक संस्थापासन होणार असेच त्यांना नाटत असे. प्रार्थना अगर ब्राह्मसमाज नवीन आहेत. असे नसन या समाजांकडून होत असलेला धर्मप्रचार आज दोन हजार वर्षे होत आहे असे ते मानीत असत. आणि हें त्यांनी १८९५ साली भागवतधर्मावरील आपल्या इंग्रजी व्याख्यानांत चांगल्या रीतीनें दाखविलें आहे.

आतां परिणामावरून अगर फळावरून प्रयत्नांची महती ठरावयाची नाहीं. हें वर सांगितलेंच आहे. रावसाहेबांना जरें यहा यावयास पाहिजे होतें तसें जर आलें नसलें. तर त्याला कारण त्यांनीच एकदां म्हटल्याप्रमाणें आपल्या मागच्या उपाधी होत. यहा आलें नाहीं म्हणन ते कधी निराध झाले नाहीत. त्यांनी आपला कम सतत चाल ठेविलाच होता. आणि ही गोष्ट समाजांत प्रविष्ट झाले-ल्यांनी व समाजमतें मान्य असणारांनी नेडमी मनांत वागविही पाहिजे. प्रार्थना-समाज हैं केवळ खळ आहे. त्याची सर्व धर्ममर्ते नवीन आहेत. अशा भ्रममुलक समजतीने वेडावन गेलेल्यांना व दसऱ्यांचा गैरसमज करण्यास कारण होणारांना रावसाहेबांनी आपल्या अनेक उपदेशांत जणं काय आव्हान केलें आहे: आणि म्हणून सत्यसंशोधनाची ज्यांना विशेष चाह आहे: श्रद्ध धर्माबां-चन आपणांला गति नाहीं असे ज्यांना बाटत आहे: आपले आध्यात्मिक कल्याण तेंच आपलें खरें कल्याण अशी ज्यांना आपली मनोदेवता साक्ष देत आहे: व श्रद्ध धर्माला लागलेला काळिमा नाहीसा करणें व तो नाहीसा करण्यासाठी आपा-पल्यापरीने प्रयत्न करणाऱ्या संस्था स्वदेशाचे चिरस्याई हित करणाऱ्या होत. असें ज्यांना अंतःकरणपूर्वक वाटत आहे: त्यांना आमची विनंति आहे की. रावसाहेबांचे उपदेश वाचा, त्यांचें मनन करा, धर्ममार्गीत निष्ठेनें प्रविष्ट व्हा: हाणजे प्रार्थना, ब्राह्मसमाजांसारख्या ग्रद्ध भक्तिमानीचा प्रचार करणाऱ्या संस्थांची भाज भावत्या देशाला किती आवश्यकता आहे तें तुझांला कळून येईल.

माधवरावजींच्या चरित्रापासन धर्मसंबंधानें तहण पिढीनें जो आगखी एक अति महत्त्वाचा धडा घ्यावयाचा आहे तो असा की, त्यांची अचाट बुद्धि, विशास इलिसंग्रह व त्यांचा दांडगा विद्याव्यासंग त्यांच्या धर्माच्या आड आछा नाडी. म्हणजे विविध विषयांवरील विविध ग्रंथ वाचन. त्यांचें चांगल्या रीतीनें अध्ययन

करूनिंह धर्माची अनवश्यकता वादन अज्ञेय किंवा नास्तिकवादाच्या वेडाने ते वेडावून गेले नाहीत. नाहीं तर अलीकडे मिल. डारविन व स्पेन्सर यांचे प्रश वाचून, उथळ पाण्याला खळखळाट फार या द्वाणीला अनसहन, जो अन्नेयवादाचा पसारा पदनीधर मंडळींत माजला आहे. तसला पसारा मांडन अज्ञेय अगर नास्तिक नादाचा झेंडा त्यांना उभारितां आला नसता, असे नाहीं: परंत् साधकनाथक प्रमाणे पाइन तारतम्यदृष्टीने सर्व गोष्टीचा विचार करून मग काय तें करावयाचें असा त्यांचा बाणाच असल्यामुळें त्यांच्या हातून ही चुक झाली नाहीं. इतकेंच नब्हे, तर याच्या अगदी उलट स्थिति त्यांची होती. केवळ धर्माच्या आवश्य-कतेविषयी खात्री होऊन. अगर शद्ध धर्माची आवश्यकता बादन, त्यांची मजल यांबली नाहीं. तर विवेकयक्त श्रद्धा हा गुण त्यांच्यांत पुष्कळ प्रमाणानें होता. हागजे धर्माची अगर शह धर्माची आवश्यकता व्यक्तीच्या अगर देशाच्या उन्न-तीसाठीं वाटणें निराळें, व या आवश्यकतेला अनुरूप असे आवरण ठेवन विवे-कराक्त श्रद्धा आपल्या सर्व आचरणांत ओथंबडेली असं देणें निराळें. पहिली गोष्ट विचाराची सरळ बाज दाखविते. विचारगांभीर्य फार तर दर्शविते. पहिल्या गोष्टीची आवस्यकता लोकांत प्रतिपादन आपणाला वेगळें राहतां बेईल: पण इसऱ्या गोष्टीचें तसें नाहीं, विवेकयक्त श्रद्धेनें परिपर्ण असा धर्ममार्ग त्यांना केवळ आवडतच नष्टता. तर त्यांच्या आचरणांत नेहमी ही श्रद्धा दिसावयाची. धर्म म्हटला म्हणजे त्याच्यांत श्रद्धा असते. कारण, तीवांचन पढें चालतां येत नाहीं. परंत अंधश्रद्धा आणि विवेकयुक्त श्रद्धा असे श्रद्धेचे दोन प्रकार आहेत. आमची मंडळी धार्मिक व्हावयाला ग्रद्ध व "काळिमा न लागळेला" धर्म तर पाहिजेच. परंत वर म्हटल्याप्रमाणें तो विवेक्यक्त श्रदेनें ओथंबळेला नसला तर व्यर्थ आहे, असे रावसाहेबांनी आपल्या आचरणावरून सर्वाना दाखवन दिखें आहे. धर्मासंबंधाचा उत्कट आदरमाव, परमेश्वरावरील निकट श्रद्धा दाखवाव-यास त्यांस लाज वाटत नसे. देवाच्या सानिध्यामध्ये निस्य रहाण्याचा स्थांचा प्रयत्न असे: आपर्छे हृद्रत प्रार्थनेच्या द्वारें देवाला निवेदन करणें त्यांस अत्यत प्रिय नाटत असे: न पुष्कळ वेळां एखादें मोठें भाषण करावयास प्रारंभ कर-ण्याच्या पूर्वी ते क्षणमात्र शांतवणें उभे रहात व देवाची आठवण कहन. त्याची प्रार्थना करून मग ते आपल्या कार्याला लागत. ( Many persons must have noticed that whenever Mr. Ranade stood up from his chair to deliver a lecture or an address, he would

before commencing his speech, for a minute or two stand mute with his eyes closed, but very few know that in these few sacred moments he was silently praying—Mr. D. V. Kirtane.) आणि ज्यांनी ज्यांनी ज्यायमूर्तीच्या बरोबर द्रद्रचे प्रवास केले आहेत त्यांत प्रातःकाळच्या वेळी त्यांनी द्रुकोबोबे अमंग बोळून घोळून प्रेमांत दंग होऊन स्ट्रटलेले ऐकिले आहेत त्यांस न्यायमूर्तीच्या मिक्तप्रधान जीविताची वांगलीच कल्पना होत असे. त्यांच्यावर्गेक्य प्रवास करणारी माणसे धर्मांच्या बाबतीत समिविचाराची असतव असे नाहीं. तथापि त्यांचा तो भाव, तो प्रेमकरणा, ती अंतःक्ष्मित्रं व तुकोबाचा भाव आप-छासा करून अमंग म्हण्याची पद्धत यांचा कोणाच्याही मनावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाल्यावांचून रहात नसे. ना. गोखले एकदां असे भजन ऐकून जागे झाले व त्या वेळी त्यांच्या मनावर झालेळा परिणाम अखेरपर्यंत त्यांस स्कूर्तिकारक वाटत असे. न्यायमूर्ति प्रार्थनासमाजाचे पुढारी सभासद आहेत, हें गोपाळरावांस माहीत होतें; परंतु त्यांचा विश्वास अशा प्रकारें आचरणांत नित्य येतो यांचा त्यांस अनुभव आलेळा नव्हता. असो.

त्यांच्या चरित्राच्या सामाजिक बाज्यासून आपणांका काय बोध होत आहे, त्याच्याविषयी आता विचार करावयाचा. या वेळी त्यांच्या चरित्रांतील विश्विष्ट काळच्या विश्विष्ट गोष्टीविषयी आम्हांला कांहीहि लिहावयाचें नाही. लेकिक-दृष्ट्या त्यांच्या हातून ज्या चुका\* झाल्या त्यांविषयी आम्ही आमचे विचार वर

<sup>\*</sup> मुंबईच्या आयंसमाजाच्या मंदिरांतील एका व्याख्यानप्रसंगी ह्या बाबतीत आलेला अनुभव ह्या ठिकाणी आतां नमूद करणें अगत्याचें आहे. न्यायमूर्ति एका व्याख्यानप्रसंगी अध्यक्षस्थानी विराजमान झालेले होते. व्याख्यानामच्यें पुनर्वि- वाहाच्या चळवळीला याचें तसें यश आलेलें नाहीं असा एक मुद्दा होता, त्यास दुजोरा देतांना प. वा. रा. रा. गजानन भास्कर वैद्य ह्या त्या बेळी अगदीं तरुण असलेल्या गृहस्थांनी मोळ्या आवेशानें सांगितलें कीं, " पुनर्विवाहाच्या चळवळीला जर यश आले नसलें, तर त्याचें सर्व बापर आजच्या सभेचे अध्यक्ष न्या. मू. रानडे ह्यांच्या डोक्यावरच फोडलें पाहिजे. आजच्या प्रसंगीं सदाशिवराव केळकरांसारस्थांची अध्यक्षस्थानी योजना च्हावयास हवी होती. " न्यायमूर्तानी आपल्यावरील जाहीर रीतीनें झालेला प्रहार अगदीं शांतपणें सहन केळा व उत्तर

प्रकट केके आहेत, आणि दुसरें असे की, त्यांविषयी आता एकतर्फा चर्चा करून मोठासा फायदा होणार आहे, असे आम्होला तरी वाटत नाहीं. गेल्या शतकाचा आपल्या देशाचा इतिहास लिहिणारानें सामाजिक स्थित्यंतरासंबंधानें लिहिताना त्यांविषयीं सामित्रक-रुयक्तिविययक नन्हे-चर्चा करणें इष्ट होहैल.

रावसाहेबांच्या चरित्राच्या सामाजिक बाजविषयी विचार करूं लागतां त्यांचा एक गण विशेष प्राविण्याने आमच्या स्त्रीसमोर ग्रेतो. हा गण म्हणजे त्यांची विहराद्रष्टि होय. विहराद्रष्टीने सामाजिक चळवळोकडे पहाणें हे एक ते निराधा न होण्याचे कारण होय. सामाजिक परिषदेमध्ये झालेली त्यांची निरनिराळ्या वेळवीं व्याख्यानें पहा. त्यांत कथीं निराशा दिसावयाची नाहीं. फार कशाला १९०० साली झालेल्या सामाजिक परिषदेच्या वेळचेंच त्यांचें व्याख्यान घ्या ना ! त्यांत त्यांची आशामय वृक्ति किती स्पष्टपणें दिसन येते ! या विहरा दृशीचा उपयोग व्यक्तीच्या उन्नतीविषयी विचार करितांना फारसा होत नाहीं. हें आम्हांला कबल आहे: परंत विशिष्ट काळची. विशिष्ट लोकांची प्रगति कोणस्या स्थितीत आहे ते पहाण्याला या विहगद्दशीवांचन दूसरा उपाय नाहीं, रावसाहे-बांत असलेला हा गुण इतरांत नसल्यामुळें कांतिप्रिय मंडळीच्या खोड्या पाहन अगर धर्माभिमानाची कोरडी लाट अवलोकन ते निराश होत असतात. यावि-वर्यी येथे एकच उदाहरण घेऊं. संमतिवयाच्या बिलाच्या धामधमीच्या वेळी प्रतिपक्षीयांकडन एक स्त्रियांची सभा बिलाच्या विरुद्ध होणार आहे अशी गप्प ऐकनिह ते हताश झाले नाहींत. ही गोष्ट आपल्या हेतूंच्या आड येईल असें वादनहि ते निराश झाले नाहींत. उलट त्यांनी अशा अर्थाचे उद्गार काढले की. आमच्या उलट तर उलट, पण प्रसिद्धपणें आज स्त्रिया या विषयासंबंधानें चर्चा करावयाला मोठ्या संख्येनें येत आहेत. ही एकच गोष्ट सामाजिक सधारणेचें पाऊल करें झपाव्यानें पढ़ें पडत आहे. व तिचा पगड़ा समाजावर कसा बसत आहे. तें दाखवीत नाहीं काय ?

देतांना सांगितलें की, ' आपले तरुण मित्र रा. गजानन मास्कर वैय ह्यांचें महणणें अगदी बरोबर आहे; आजच्या प्रसंगी माझे बंधु सदाधिवराव केळकर ह्यांचीच खरोबर अध्यक्षस्थानी योजना व्हावयास हवी होती. ' पुढें ता. १६ ज्यानुआरी १९०१ रोजी स्मशानांत न्यायमूर्तीसंबंधानें पहिले माषण रा. वैय ह्यांनी केलें व स्थावेळी वरील प्रसंगी त्यांचा जाहीरसमेंत उपमद केल्यावर्ख खोनी केलें व स्थावेळी वरील प्रसंगी त्यांचा जाहीरसमेंत उपमद केल्यावर्ख खोनी केलें व स्थावेळी वरील प्रसंगी हा लेखक इजर होता.

त्यांचा दसरा विशेष लक्षांत घेण्यासारखा गुण म्हणजे माणसांची पारख. एकाद्या मन्त्र्यांत कांही गण आहेत असे त्यांच्या अनुभवाला आल्यावरोवर, स्याच्या अंगच्या खऱ्याखोळा दर्गणांचे स्तोम माजवन व त्याला अगदी निहप-योगी ठरवन त्याला जिकर ब्यावर फेंकन देगें. ही गोष्ट त्यांच्या स्वप्नांतिह नसे. माणसें ही सदोष असावयाची, हें ते पूर्णपूर्णे जाणूनच न रहातां अशा स्थितींत आवल्या मभोवती जी माणसे आहेत त्यांच्यापासन वसे काम करून ध्यावयाचें ही कला त्यांना चांगली साधली होती. पनर्विवाह अगर जातिभेद या सधारणां-विषयीं आप हैं व दुसऱ्या एका व्यक्तीचें एकमत जर होत नसहें, तर बालविवाह. मरापाननिषेध व स्त्रीशिक्षण अशा गोष्टींपैकी एका अगर अनेक गोष्टींत जर ऐक्य असलें. तर तेवढ्यापरतीच त्याची मदत ते मनापायन घेत असत. आणि म्हणनच सामाजिक परिषदेच्या कामांत त्यांना इतके यहा येत असे. सामाजिक परिषदेपढें येणाऱ्या सर्व विषयांविषयी आपर्ले व ज्यांचें एकमत होईल त्यांच्या-शींच संबंध देवावयाचा. असा निकराचा बाणा जर त्यांनी देविला असता. तर परिपदेच्या इतक्या वैठकी झाल्या त्या झाल्याच नसत्या. रावसाहेबांचें हें घोरण दोषयक्त होतें असें आम्हांला मळींच बाटत नाहीं. उलट सामाजिक सधारणे-संबंधानें चळवळ करणाऱ्या प्रत्येक व्यक्तीनें असेंच घोरण देविल्यास कर्त्या माण-सांची फारशी वाण पडणार नाहीं. असे आम्होला वाटतें.

भातां त्यांच्या चित्राच्या राजकीय बाज्रुकडे पाहिलें असतां सर्वांना व विशेषेक्रस्त तरुण पिढीला बराच बोध होणार आहे, आणि तो लक्षांत घेतला असता तर मागें वर्तमानपत्रांत्त वगैरे जो अतिक्रम झालेला आढळत असे तो कथींही झाला नसता. मोठ्या सरकारी हुद्द्यावर नेमण्ड असून त्यांच्या राजकीय चळवळीच्या आड सरकार येत नव्हतें, ही एकच गोष्ट त्यांच्या राजकीय चळवळीची योग्यता कोणालाहि दाखिलण्यास पुरेशी आहे. रावसाहेबांचें राजकीय चोरण कोणत्या प्रकारचें असे, तें विशेष प्रमाणांने सार्वजनिक सभेशी असलेला आपला संबंध तोड़न डेक्कन समा त्यांनी जेव्हां स्थापिली, तेव्हां बागल्याच प्रकारें दिसून आले. वास्तविक पाहता सार्वजनिक व डेक्कन समांचा हेतु एकच आहे; परंतु एकीतील माणसांचे काम करण्याचे मागे आणि दुसऱ्यांचे मागे परस्परांपासून अगरींच सिन्न असे अलीकडे झाल्यामुळें या दोन संस्था झाल्या. या मार्गांतच राजकीय चळवळीचें खरें रहस्य आहे. राजकीय चळकळी करूं नका, असे कोणी म्हणत नाहीं. कारण, खद्द न्या. मू. राजकीय चळकळी कर्क नका, असे कोणी म्हणत नाहीं. कारण, खद्द न्या. मू. राजकीय चळकळी

सभा स्थापण्याचे श्रेय घेतळे, व राष्ट्रीय सभेच्या उन्नतीसाठी त्यांचे सतत प्रयस्त चाळळेळे होते; परंतु कार्में करण्याच्या रीतींत फरक आहे. आपळी परिस्थिति, काय आहे, आपळी साधर्ने काय आहेत, आपल्या अडचणी काय आहेत, या-विषयी पूर्ण माहिती मिळवून देणारांची स्थित पाहुन, मागणे करणे व तं रास्त असे असूं देणें यांत राजकीय घोरण आहे. माधवरावांनी सरकारळा केळेळे. सार्वजनिक सभेच्या तर्फेंचे अर्ज पहा. त्यांत हें घोरण दिसेळ. त्याच्याणों ते इंडुप्रकाशाचे संपादक असतां त्या पत्रांत प्रसिद्ध झाळेळे त्यांचे ळेख पहा. त्यांतिहें हेंच घोरण आढळेळ. परंतु या घोरणानें अवळंबन करीत असतां सत्याचा त्यांनी त्याग केळेळा नाहीं, अगर सत्य एका बाज्ळा ठेवून आपल्या पक्षाळा जोर आण-प्याचा त्यांनी कधींच प्रयत्न केळा नाहीं. हें त्यांचे धोरण राजकीय चळवळीत मन घाळणारांनी नेहमी ळक्षांत ठेविळे पाहिजे.

रावसाहेबांच्या चिरत्रासंबंधानें विचारी सुशिक्षित लोक जितका आस्थेनें अधिकाधिक विचार करूं लागतील, तितकी तितकी स्यांच्या ठिकाणी रावसाहेबांसंबंधानें पूज्यबुद्धि उदित होईल. स्यांची शांति व स्यांची समाहितवृत्ति इतरत्र कचित् आढळते. त्यांचा आपल्या स्वतःच्या व लोकंच्या स्थितीसंबंधानें निस्य विचार वाळ असे. एकदो ते राष्ट्रीय समेहून परत येत असतां \* आपल्या पहिल्या वर्षांच्या उच्यांत्त्त उत्तक्त गोपाळराव गोखले वगेरे मंडळी ज्या ठिकाणी होती त्या दुस्या वर्णांत जाऊन बसले. तों सोलापूर स्टेशनचर एका तरुणबांड सि-विह्लियन स्यांचें सामान बाहेर काडून आपण्य त्यांच्या जागेवर दिमाखांनें बसला | हैं कळतांच रावसाहेख सुकाळ्यांनें त्या उच्यांत गेले व डॉ. भांडारक-रांच्या बाकावर एका वाजूला जाजन बसले | डॉ. भांडारक-रांच्या बाकावर एका वाजूला जाजन बसले | डॉ. भांडारक-रांच्या वाकावर एका वाजूला त्यांत्र तिल्या साथ झाली. वरचो जागा वेंकटरांनी घेतली व खाळचीवर माधवराव निजले. हा सर्व प्रकार पाहून गोपाळ-राव गोखले वंगेरे सर्व-गंडळील फार आध्ये वाटळे. दुसऱ्या दिवशी या माण-साविक्द आपण कांही तकार करणार आधी कार ! असा प्रश्न गोपाळरावांनी करितांच रावसाहेब महणाले " असल्या बावतींत खटले करून कांही फायदा होते

<sup>\*</sup> ही इकीकत मदासका एकदा जातांना चडली अस मि. कीर्तने खांच्या निष्यांत आहे. ना. गोखले खांनी सांगितलेली हकीकत मदासहून परत येतांना क्या त्यांच सोलापूर स्टेशनवर घडलेली आहे.

असे मठा बाटत नाहीं. मी एक झणावें, त्यानें नाहीं झणावें, असेंच व्हाववाचें. " पढें ते झणाले:---

"Moreover is our own conscience clear in these matters? How do we treat members of the depressed classes—our own countrymen—even in these days? At a time when they and we must all work hand in hand for our common country, we are not prepared to give up the privileges of our old ascendency, and we persist in keeping them down-trodden. How can we, then, with a clear conscience, blame members of the ruling race, who treat us with contempt? No doubt incidents like this are deeply painful and humiliating, and they try one's faith sorely. But the best use to which we can put even these unpleasant incidents is to grow more earnest and persistent in the work that lies before us."

या बावतीत स्वतः शवसाहेबांनी सन १९०० साली साताऱ्याला पुढील चिरस्मरणीय उद्गार काढलेः—

"You cannot have a good social system when you find yourself low in the scale of political rights, nor can you be fit to exercise political rights and privileges unless your social system is based on reason and justice. You cannot have a good economical system when your social arrangements are imperfect. If your religions are low and grovelling, you cannot succeed in social, economical or political spheres."

अस्पृद्दय वर्गासंबंधानं रावसाहेबांचो सहानुभूति कोणस्या प्रकारची होती,
याबिषयी वैथें विशेष लिहिण्याची आवद्यकता नाहीं. वरील एका अवतरणांतील
एका वाक्यावरून त्यांच्या विचारांची कल्पना होते. सामाजिक परिषदेमच्यें
या विषयाल त्यांनी प्रमुखस्थान दिलें होतें. अस्पृद्दय वर्गांच्या पल्टणी काहून
टाकल्या, त्या वेळी या पल्टणींपैकी कित्येक लोक रावसाहेबांचा सक्षा घेत असत,
व त्यांच्या हकांचा कांहीं तरी विचार ब्हाचा म्हणून वारंवार योग्य तो सक्षा
त्यांना ते देत असत. त्यांच्या ह्यातील निराधित साह्यव्यकारक मंडळीचा उदय
झाला नव्हता; परंतु जे जे कोणी निराधितांच्या उन्नतीसाठी अल्पस्वल्य प्रयत्न
करीत त्यांना रावसाहेबांकहून प्रोतसाहन व साहाय्य मिळत असे. बारामती बेचें

-Gokhale.

महाराष्ट्र व्हिकेज एज्युकेशन सोसायटीचें काम रा. रा. कळसकर हे रावसाहे-बांच्या सक्ष्यानें करीत असत. त्यांनीं अस्ट्रस्यांसाठी शाळा काढल्या होस्या व रावसाहेबांच्या पुढाकारामुळें त्या वेळीं या सोसायटीला मदतिह बरी मिळत असे. तसेंच सातारचे रा. रा. बब्हेरे यांचें निराश्रितांच्या उन्नतीकडे छद्म विशेष आहे ही गोष्ट लक्षांत ठेबून त्यांना प्रोत्साहन व उत्तेजन मिळत असे. सारांश इतकाच कीं, कोणी कांहीं उपयुक्त कार्य करीत आहे असें आढळतांच त्यांना राव-साहेब तत्काळ मदत करीत असत.

राष्ट्रीयसभा व सामाजिक परिषद या दोन राष्ट्रीय संस्थांच्या द्वारा त्यांनी सर्व सुशिक्षित राष्ट्र एक केठें, असे म्हटठें असतां अतिशयोक्ति होणार नाहीं. राष्ट्रीय-सभेचें जनकत्व मि. स्म यांच्याकडे देण्याची वहिवाट आहे, आणि तें पुष्कळ अंशानें खरेंहि आहे: परंतु राष्ट्रीयसभेच्या जनकांपैकी रावसाहेब हे एक होते असे म्हटलें असतां अतिशयोक्ति होणार नाहीं. रावसाहेबांना राष्ट्रीयसभच्या कार्यीमध्ये प्रमुखत्वाने पढाकार घेतां येत नसेः परंत ते मागे राहुन राष्ट्रीयसभे-संबंधानें सर्व सत्रें हालवीत असत. त्यांच्या सल्यावांचन कोणतीहि महत्त्वाची बाब घडून येत नसे व राष्ट्रीयसभा योग्य प्रकारें जितकें काम करील तितक्या प्रमाणानें हिंदी लोकांच्या हक्कांची राज्यकर्यापाशी दाद लागेल, असा स्यांचा हक विश्वास असे. परंत या राजकीय चळवळीमध्ये पडण्याची आमच्या तरुणांना गोडी लावतां उपयोगाची नाहीं: सरकारपाशी आपल्याला न्याय मागावयाचा आहे. तर आपणहि न्यायी होण्याचा प्रयत्न केला पाहिजे: सरकारपाशी आपण जर काही हक मागावयाचे तर आपणिह इतरांच्या हकांची जाणीव आपल्या विकाणी ठेविली पाहिजे, आणि हीं तत्त्वें समाजामध्यें प्रचलित ब्हावीं, व ज्याप्रमाणें राज-कीय चळवळ चालू आहे, त्याप्रमाणें सामाजिक बाबतीत चळवळ कहन, लोका-मध्यें विचारजागृति उत्पन्न करावी म्हणून त्यांनी सामाजिक परिषदेची स्थापना केली.\* या दोन दिशांनी त्यांनी प्रत्यक्ष व अप्रत्यक्ष रीतीनें जी कामगिरी

<sup>\*</sup> His one aspiration through life was that India should be roused from the lethargy of centuries, so that she might become a great and living nation, responsive to truth and justice, and self-respect, responsive to all the claims of our higher nature, animated by lofty ideals, and undertaking great national tasks,

केली तिचा विचार केला असतां. त्या दोन चळवळीच्या द्वारें रावसाहेबांनीं सर्वे राष्ट्र एक केलें. सर्व सञ्चिक्षित लोकांमध्ये एक प्रकारची जागति, एक प्रकारचा आपलेपणा, एक प्रकारचा साश्विक स्वामिमान जागृत केला. आणि स्यामुळें जसजसा त्यांच्या विचारांचा. त्यांच्या धोरणाचा अधिकाधिक प्रसार होऊं लागला तसतसें नवीन पिढीचें त्यांच्याकडे अधिकाधिक लक्ष्य वेधं लागलें. रावसाहेब काय बोलतात, रावसाहेब काय लिहितात, रावसाहेब कायकाय करितात यां-विषयीं माहिती कहन घेणाऱ्या तरुणांची संख्या दिवसदिवस वाढं लागली. त्यांच्या विचारांस मान देणारी, त्यांच्या सहवासाचा लाभ व्हावा म्हणून भरयंत आतुर असलेली, त्यांनी आपस्याला मार्ग दाखवाबा अशी इच्छा धरून त्यांच्याभोंवती राहन कर्तव्यतत्पर असणाऱ्या तहणांची संख्या बाढली. ही तहण ग्राणसे आपा-पल्या उद्योगधंद्यांसाठी जसजभी निरनिराद्ध्या ठिकाणी पांगली. तसतसा त्यांच्या विचारांचा प्रसार त्यांच्या ठिकाणी होऊं लागला. अशा प्रकारे प्रांतीप्रांती त्यांनी शिष्यशाखा निर्मिती. या स्थितीला अनुलक्षन प. वा. गोपाळराव गोखले यांनी पुढीलप्रमाणें उदार काढिले आहेत:---

It is no exaggeration to say that younger men who came in personal contact with him felt as in a holy presence, not only uttering 'nothing base' but afraid even of thinking unworthy thoughts, while in his company.

आमच्या सशिक्षित लोकांमध्ये इतिहासाची ज्या प्रमाणाने आवड असावयास पाहिजे तशी ती नाहीं, तथापि, महाराष्ट्राच्या इतिहासाकडे स्वाभिमानपण दशीने पण सत्याकडे लक्ष ठेवन पहाण्याची आवड आज जी थोडीबहत दिसत आहे. व या बाबतींत कित्येकांमध्यें विवेचक शक्तीची जी वाढ दिसन येत आहे. तिचें बीज रावसाहेबांनींच पेरिलें. रावसाहेबांच्या मनांत महाराष्ट्र साम्राज्याचा संगत-वार व सटीक इतिहास लिहावयाचा होता. व या दृष्टीने त्यांनी महाराष्ट्र साम्रा-क्याचा उदय या नांवाने आपला पहिला ग्रंथ प्रसिद्धहि केला. या ग्रंथाने महा-

· स्वदेशाभिमान जागत करूनहि त्याविषयी सरकारच्या मनामध्ये भा उर उत्पन्न केला. या विधानाचा खरेपणा जे जे कोणी भापले पूर्वप्रह बाजला सारून हा प्रथ वाचतील, व विकारवश न होता त्यांतील विवेचनासंबंधाने शांत-पणें विचार करितील र यांच्या लक्षांत यावयाला वेळ लागावयाचा नाही.

रावसाहेबांनी आणखी एक मोठी कामिगरी बजाविली आहे. ती हाणजे खन्या स्वदेशीचें बीज त्यांनी पेरिलें ही होय. आपल्या देशामच्यें, विशेषतः महाराष्ट्रामण्यें स्वदेशी चळवळ सुरू होऊन पुष्कळ वर्षे झालीं आहेत. आमच्या येयेहि खरी स्वदेशी चळवळ व खोटी स्वदेशी चळवळ आहेच. रावसाहेबांनी खन्या स्वदेशी चळवळीचा पाया पातला, खन्या स्वदेशी चळवळीसंघंघांने उपदेश केला व आयोगिक परिषदेची स्थापना करून या चळवळीला योग्य दिशा लाविली. या बाबतींत जें कोंहीं करावयांचे तें पूर्ण विचार करून करावें, आपलीं साधनें व आपलें सामध्य यांचा विचार प्रथम करावा, श्रसा त्यांचा आग्रह असे. याविषयी बोळतांना १८९० सालीं ते हाणाले:—

"What we have chiefly to avoid is the pursuit of impracticable objects. We should husband our little resources to the best of our power and not exhaust them by vain complaints against the drain of Indian money or by battling Free Trade.......The superior skill of the foreigner must be availed of freely by importing it from other countries, till we train up our own people for the work, first, in Technical Institutes here and in foreign countries and further in the far more practical discipline of Factories and Mills at work.......State help is after all a subordinate factor in the problem, our own exertion and our own resolutions must conquer the difficulties, which are chiefly of our own creation."

### दुसऱ्या एका प्रसंगी ते म्हणालेः---

"We cannot afford to be dreamy and self-contained, and turn back from our present opportunities to a past which cannot be recalled....Natural aptitudes, undeveloped but unlimited resources, peace and order, the whole world open to us, our marvellous

situation as the emporium of all Asia, these priceless advantages will secure success, if we endeavour to deserve it by striving for it."

सारांश, आपल्या देशाचे उद्योगधंदे कोणत्या दिशेनें बाढवितां येण्यासारखे आहेत हैं त्यांनी ठरवन ठेविलें होतें. व त्याप्रमाणें ते उपदेश करीत होते. आज स्वतेशी व्यापारधंदाची व खऱ्या स्वदेशीची जी धोडी बढ़ती दिसत आहे तिचें मर्व थ्रेय रावसाहेबांच्या पहिल्या चळवळीला आहे. आजच्या कोऑपरेटिन्ड केंडिट सोसायट्या, जाइंट स्टॉक कंपन्या, परस्पर साहाय्याच्या तत्त्वावर स्थापिछेछे स्वदेशीचे स्टोअस, परदेशी जाऊन धंदेशिक्षण घेऊन येण्याची वाढती इच्छा. सामाजिक सेवेचे संघ इत्यादि सर्व कार्याचा पाया प्रत्यक्ष व अप्रत्यक्ष रीतीने रावसाहेबांनी घातला. त्यांच्या उपदेशाची. त्यांच्या उद्योगाची. त्यांच्या कर्तृत्व-शक्तीची. त्यांच्या योजनेची व त्यांच्या मेहनतीची ही प्रत्यक्ष व अप्रत्यक्ष फळें आहेत असे दरवर विचार केला असतांना वाचकांच्या लक्षांत ग्रेडेल.

## उपसंहार.

" But at certain times in national or world history when He sees that evolution has reached a certain point He sends-and it has so frequently occurred that it may be called a law-a new soul into the world charged with power; not with superhuman power, but with human power raised to the utmost point it can reach at that period of human development, a genius, as we call it, is born. A new start is given to the world, an elect soul is sent forth to do a vast work. "

-Stopford A. Brooke.

आपल्या अगर इतर देशांच्या इतिहासाकडे पाहिलें असतां एक विशेष गोष्ट सर्वसाधारणपणें जी दशोसनीला येते तो ही की. ज्यांना आपण थोर पुरुष म्हणतों ते सर्व देशांत कालमानाप्रमाणें अवतीणें होत आके आहेत. इतिहास उपलब्ध भाल्यापासन आजपर्यत या खंडांत प्रमाणतः जास्त थोर प्रका झाले असतील. पण. हा कांडी महत्त्वाचा महा नन्हे. कालमानाप्रमाणे वस्तुथितीला अनुसहन् थोर पुरुषाचें आगमन होणें ही गोष्ट सर्व देशांत सर्व काळी सर्वसाधारण आहे मात्र सर्वाच्या कामाच्या दिशा एकच असतात असे कथी म्हणता यावयाचे नाही कोणी राजकारणांत आपलें तेज पाडितो. कोणी सामाजिक स्थित्यंतरासंबंधानें अहर्निश झटन आपल्या देशाला ललामभूत होऊन जातो. कोणी देशांतील धर्मांत तेज उत्पन्न कहन लोकांच्या ठायीं आध्यात्मिक तेज, आध्यात्मिक बल आणाव्याचा प्रयत्न करितो. कोणी यांपैकी दोन्ही अगर तिन्ही दिशांनी एकाच वेळी कार्याला लागन आपलें तेज पाडितो. तर कोणी निरनिराळ्या कला, शाखें यांस उदगाला आणन त्यासंबंधाने नतन शोध वगैरे लावन आपलें नांव चिरस्मरणीय कहन चालवितो. हे तत्त्व आमच्या व इतरांच्या इतिहासांत सर्वसाधारणपणें आढळन येत आहे. हा धोर प्रवांचा उदय आतां सर्वांना इतका ज्ञात झाला आहे की. जगाच्या घडामोडींतील ही एक साधारण गोष्ट आहे. असेंच सर्व विचारी लोकांना वाटत असतें. इतकेंच नव्हे. तर ईश्वरी सूत्र असे आढळून येतें की. त्या त्या देशांत त्या त्या परुषांचा उदय होणें हा ईश्वरी नेमानेमच असावा, विशेष प्रका-रच्या साध परुषांचा अगर थोर परुषांचा उदय वित्रक्षित काळी व स्थळी होणें. ही आकस्मिक गोष्ट नसन जगाच्या सत्रधाराच्या योजनेची असते. हा एक बोध जगाच्या इतिहासाचें मार्मिकपणें निरीक्षण करणारांना होण्यासारखा आहे. कोण-त्याही देशांतील धोर विभति घेतल्या असतां. विशिष्ट कार्यासाठी त्यांचा उदय होत असावा. असे विमन येतें.

न्यायमूर्ति रानडे ह्यांचा आपल्या प्रांती २०-३५ वर्षात उदय होऊन प्रकाश पडणे हा एक आकस्मिक प्रसंग होय, असे आम्ही समजत नाहीं. ईश्वरी नेमा-नेमच तसा असावा, असा आमचा पक्का भरंवता आहे. बंगान्यांत राजा राम-मोहन राय अगर केशवचंद्र सेन यांचा उदय होणें या ज्याप्रमाणें आकस्मिक गोष्टी नच्हत, त्याचप्रमाणें हीहि गोष्ट आकस्मिक नच्हे. न्यायमूर्ति रानडे यांची आपल्या हयातींत जी जी कार्यें करण्याची उमेद होती, ती ती सर्व कार्यें पूर्णपर्णे त्यांच्या हातून जरी झाली नसली, तरी, जेवढी झाली, तेवढयासाठींच त्यांचा उदय झाला होता, असे आतां म्हणतां येण्यासारखें आहे. त्यांच्या दोषांचें कांहीं लोकांनी माजविलेलें देवहारें जॉपर्यंत लोकांच्या स्मरणांत आहे, त्यांच्या मार्यी लादलेल्या गोष्टी जॉपर्यंत लोक विसरले नाहींत, पक्षाभिमानाचें पटल जॉपर्यंत सूर झालेलें नाहीं, तोंपर्यंत त्यांच्या साराया रोतीनें लोकांना कल्लणार नाहीं.

एवडवावरून न्यायमार्ते रानडे हे पूर्ण होते. आणि त्यांच्यांत दोष कांहींच नव्हते, असे आमचे म्हणणे आहे. असा मात्र कोणी आपला प्रह करून घेऊं नये. वरील लेखांत कोटेंहि आम्हीं अज्ञा तन्हेचा प्रयत्न केलेला नाहीं. राजा राम-मोहन राय व रावसाहेब यांच्या चरित्रांतील साम्य दाखविण्याचा आम्ही प्रयत्न केला. म्हणजे रावसाहेब आणि राममोहन यांची सर्व बाबतीत सारखीच योग्यता होती. असे आम्ही म्हटलें. असाहि कोणी प्रह करून घेऊं नये. अशा प्रकारची तलना आम्ही केलेली नाही, राममोहन राय तो राममोहन राय. व माधवराव ते माधवराव, दोधेहि पूर्ण नव्हते, दोधेहि सर्वाशी सारखे नव्हते, राममोहन राय यांनी स्वीकारलेल्या मार्गात व रावसाहेबांच्या मार्गात साम्य आहे. तें आम्हीं दाखविष्याचा प्रयस्त केलेला आहे. असी.

न्यायमतीच्या विषयी आम्हांला जें लिहावयाचें होतें, तें आम्ही थोडक्यांत या लेखांत आणण्याचा प्रयत्न केला आहे. हे आमचे छेख केवळ चरित्रात्मक नाहीत. टीकारमकिं नाहीत, माधवरावांचे आमच्या दृष्टीने जे खरे स्वरूप ते वाचकांच्या लक्ष्यांत यावें. एवढाच प्रस्तुत लेखांचा उद्देश आहे. त्यांनी आपलें चरित्र सर्वांना सारखें बोधपर करून ठेविलें आहे: व आमचा असा समज आहे. की, आमची तरुण मंडळी त्यांच्या चरित्राविषयी, त्यांनी केलेल्या कार्याविषयी व देशहिताच्या त्यांच्या चितेविषयी जसजसा जास्तजास्त विचार करितील. तस-तसें त्यांचे खरें स्वरूप त्यांना कळणार आहे. त्या वेळी त्यांना आपल्या ३०-३५ वर्षांच्या कार्याने न्यायमतीनी या देशावर कसे अनंत उपकार केले आहेत. तें दिसन येईछ: त्या वेळी ज्यांना त्यांचा सहवास घडला, ज्यांच्या सहवासांत त्यांनी काळ घालविला, ज्यांना त्यांनी आपले मित्र व बंधु मानिलें, ते कसे भाग्यशाली व ज्या देशासाठी व लोकांसाठी मरेपर्यंत ते झटले तो देश व ते लोक कसे धन्य, तें कळेल, आणि त्याच वेळी निराशेचा पगढा जाऊन देशाच्या खऱ्या भारतीरवाविषयी तहणांस्या हात्री आजा प्रज्वलित होईल.

# (९) शेट दामोद्रदास गोवरधनदास.

## " झाले बहु, होतिल बहु, आहेतहि बहु परंतु यासम हा "

" प्रपंचाच्या योगानें परमार्थाकडे रुक्ष लागत नाहीं, हा आपळा दोष आहे.
म्हणून जनक राजासारखा प्रपंच करून दोषमुक्त व्हावें...प्रपंच म्हणजे ईश्वराची
पूजा असें झाळें पाहिजे...सरकार्ये हीं पुष्पें होत. तीं पाहून संसारमंदिरी देव
पुजावा. " रा. गो. भां.

Understand a man by his deeds.—Talmud.

Works do follow us all unto God: there stand and bear witness.

Not what they seemed, but what they were only.

१. ब्यांनी आपळा दढ उद्योग, सत्यितिष्ठा, शांत वृत्ति, परमेश्वरावरीळ अढळ विश्वास, परोपकाररतता, स्वधर्मामिमान, असामान्य औदार्य, निरपेक्ष जनसेवा, पवित्र आचरण, साधी निगर्वी वृत्ति, ह्यांही करून आपळें जीवन लहानापासून श्रोरास, दरिद्यापासून श्रीमंतास, अज्ञान्यास व ज्ञान्यासही आदर्शवत् केळें होतें, ते आमचे सन्मान्य बंधु, आमच्या समाजाचे सान्मान्य उपाध्यक्ष, दानग्रह ग्रहस्य शेट दामोदरदास गोवरधनदास ह्यांचें अल्प चरित्र येथें सादर करितों.

दामोदरभाईं वी इह लोकीं वी यात्रा ता. १३ नोव्हें वर १९१३ रोजी संपली. त्यां वी प्रकृति वांगली सुदृढ होती. परंतु ता. २ नोव्हें वर रोजी जेव्हां त्यां वी व सर्व बंधुभिनीं वी प्रार्थनामंदिरांत भेट झालो त्या वेळों ते थोडे अस्वस्थ दिसले. त्यां वें पांऊल जड पडत होतें. त्यां वा आजार फार दिवसां वा नव्हता. दोन तार-खेनंतर पुढें दोन तीन दिवस त्यां वी आपली नित्या वी कामें उरकलीं. ता. ६ नोव्हें वर रोजी ते आपल्या क्षवमध्यें गेले असतां त्यांस धेरी येऊन ते बेग्चद्ध झाले. त्यां नारत ते दोन दिवस जरी सावध होते, तरी आपले नित्या चे व्हवहार करूं शक्ते नाहींत. ता. ११ पासून ते बेग्चद्ध झाले व त्या स्थितींत असतां नाव ता. १३ रोजी त्यां वा अंत झाला.

२. शेट दामोदरदास ह्यांच्या बाळपणची वगैरे माहिती फारशी नाहीं. ज्यांस अल्पस्वल्प आहे त्यांची माहिती विश्वसनीय मानतां येत नाहीं. त्यांचे श्विक्षण जुन्या पद्धतीचें झाळेळें होतें. त्यांना इंप्रजी अपदी बेतांचेंच येत होतें व अखें असून इग्लंड अमेरिका, चीन, जपान इत्यादि देशांत त्यांनी प्रवास केला होता-कोणी म्हणतात त्यांचे वडील चंदनाचे व्यापारी होते, व तोच व्यापार त्यांनीं ही प्रथम छुरू केला, पण तो किफायतशीर नाहीं असे पाहून कापसाची दलाली ते करूं लागले व त्याच धंयांत अखेरीस त्यांनी नीच मिळविकें. तें कांहीही असो. त्यांचा व प्राधिनास्त्माजाचा संबंध अगरीं प्राप्तभापासून जडला, हें लक्षांत ठेवण्या-सारखें आहे. १८६८ साली झालेल्या प्रथमोत्सवप्रसंगी दामोदरभाई सुंबईच्या समाजाचे सभासद झाले. त्यां वेळी त्यांचे वय अगन्ही त्या झातीमच्ये उदार विचा-रामोदरभाई हे स्टोहाणा जातीचे एहस्य. अगन्ही त्या झातीमच्ये उदार विचा-रांचा विशेषसा प्रादुर्भोव झालेला नाहीं. कांही बावतींत मात्र ही ज्ञात बरीच पुढें सरसावली आहे. परंतु ५० वर्षांपूर्वी त्या ज्ञातीत कर्मठपणा ओतप्रोत भरलेला होता. पुरुषांच्या उच विक्षणास प्रारंभ झालेला नव्हता. अर्थात् ल्रीयिक्षणाचा प्रश्न मग पुढें येतच नाहीं. सुंबईत काय चाललें आहे याची ज्ञातीला दादही नसावी. असे असतां अगरीं मागसलेल्या एका झातीतील हे तदण गृहस्थ

## एकदम सभासद कसे झाले ?

हा प्रश्न सहजच आपल्या पुढें येतो. याचें उत्तर असें आहे कीं, दामोदरभाईना जें कांही शिक्षण मिळालें होतें त्याच्यायोगें त्यांच्या ठिकाणों जागृति उत्पन्न झाली होती. त्यांच्या बरोबर शिक्त असलेले एक तरुण व आमच्या समाजाचे जुने सभासद प॰ वा॰ भगवंतराव वागळे हे नित्य समाजांत येत त्या वेळी त्यांच्या बरोबर हेही येत असत. त्या वेळी प्रागतिक चळवळी ज्या चाळ होत्या त्यांस अनुकूळ अशी ह्यांची शृत्ति झालेली असल्यामुळें १८६८ साली ते समाजाचे सभासद झाले. आपल्या तारुष्यांत त्यांची अंगमेहनतींनें सामाजाची सेवा केळी. त्यांची शरीरायेष्ट मजबूत असल्यामुळें उत्सवप्रसंगी हक्षीचें मंदिर तयार होण्यापूर्वी उत्सवस्थल युशोमित करण्यांत त्यांचीरभाईनी बुढाकार घेळन बांचूंबर बहुन माळा टांगण्यांचें वर्गेर काम करावें. १८६८ साली ते सभासद झाल्याचें वर आलेल आहे. ते त्या वेळी सभासद झाले, आणि अखेरपर्यंत टिकून राहिले. ह्यांच्या विजी व नंतर किरवेक गृहस्थ सभासद झाले, पण ते मार्ग पढले. परंतु ह्यांचा विभास दिवसंदिवस दढावला, ह्यांची धर्मनिष्टा बळावळी, ह्यांचें कार्यक्षेत्र विस्तृत झालें व अंती सर्व प्रार्थना व झान्द्रसमाजांस लळामभूत असें चारित्य ह्यांनी सर्वांच्या निदर्शनास आण्यांन दिलें.



दामोदरदास गोवरधनदास

३. आपल्या व्यापारांत चांगलें यश येऊं लागलें त्या वेळीं देशाटन कड़न आपल्या ज्ञानांत व अनुभवांत भर घालण्याची ह्यांस प्रबल इच्छा झाली. परत आल्यानंतर ज्ञातीकडन आपला छल होईल हा विचार त्यांच्या मनांत आला नाहीं असें नव्हे. तर तो विचार मनांत येऊनही त्यांनी माधार न घेतां आपल्या बातीतील तरुणांना उत्तम धडा घालन दिला. न्यांनी निर्गतरालया देशी प्रवास केला. आणि मंग परत आल्यावर त्यांच्या ज्ञातीने ह्यांच्या पढें त्यांस बहिष्कत करण्याचा बागछबोवा करितांच त्यांनी त्यास बिलकुल भीक घातली नाही. तुम्ही मला बहिष्कृत घाला. किंवा माझा वाटेल तसा छल तुम्हांला करिता येत असेल तर करा. पण मी प्रायश्चित्त म्हणून घेणार नाही. मीं जर कांहीं अयोग्य केळें नाहीं, तर मग प्रायश्वित्त घेण्याच्या विचाराशीं मला काय करावयाचें आहे ? आणि मीं जर कांहीं गैर केलें असलें तर ह्या प्रायश्वितानें माझी शब्द कशी ब्हावी ! हाच विचार मनांत वागवून त्यांनी आपला करारी स्वभाव त्या वेळी ब्यक्त केला. त्याचा परिणाम त्या वेळी म्हणण्यासाखा झाला नाही खरा. त्यांच्या जातीने त्यांस बहिष्कृत केलें व हे बहिष्कृत राहिले. परंतु पुढें त्यांच्याच लोकांना आपला अविचार कळून आला व त्यांनी ह्यांच्याशी आपोआप पूर्ववत् सर्व व्यवहार सुरू केले. व ते आपल्या ज्ञातीचे पुढारी बनले. त्यांचे ज्ञातीत पुष्कळ वजन पड़ं लागलें. इतकें की त्यांच्या महाजन वाडीत

## प्रार्थनासमाजाचे प्रीतिभोजन

जरी एकदो झालें व तेथें मुसलमान, व अस्पृत्य, आणि युरोपिअन व्यक्तिही जरी भोजनास इजर होत्या, तरी त्यांची महाजनवाडी बाटली नाहीं, किंवा जेवणाचीं भांडी, जेवण करणारे व बाढणारे ह्यांच्यावर बहिष्काराचें अल्ल उभारलें गेलें नाहीं ! आणि हा सर्व एका धनाढण पुढाऱ्याच्या करारीपणाचा व वाणेदारपणाचा परिणाम होय.

४. दामोद्रदासांनी आपळे नांव अजरामर करून ठेविळे आहे. आणि तें त्यांच्या असामान्य दानशीयोच्या द्वारें होय. व्यापारांत पडल्यानंतर पुष्कळ माणसें घनाड्य होत.त. व त्यांची घनाची हांव अखेरपर्यंतही कमी होत नाहीं. आमच्या ह्या बंधूंनाही घन नको होतें असे नाहीं; परंतु तें स्वतःसाठी नको होतें. ह्या उतारवयांत त्यांना स्वतःसाठी व्यापारधंदा करण्याची कोहीं आवश्यकता नव्हती. त्यांची स्वतःची रहाणी तर अगदीं साथी होती. त्यांच्या गरजा अगदीं

थोड्या होत्या. परंतु ते इतरांसाठी रावत होते. आपल्याला घन मिळावें व स्याचा व्यय यहुजनांच्या हितासाठी आपल्याला करितां यावा हैं त्यांचें ध्येय होतें. ए.मर्सननें एके ठिकाणी म्हटल्याप्रमाणें

The true thrift is always to spend on higher plane असा त्यांचा वाणा होता. आणि हैं ध्येय पुढें ठेवून त्यांनी आपल्या संपत्तीचा विनियोग केळा. त्यांनी आपल्या केळा. त्यांनी आपल्या काला होता आपला होता अधा प्रकारे छाखो रुपयांचा दानधमें केळा. जुन्या मतानुसार ज्ञातिमोजनें अगर ब्राम्हणमोजनें यांत त्यांनी आपल्या धनाचा व्यय केळा नाही. उपगुक्त संस्था, उपगुक्त कार्ये, देशहितकारी माणस खांच्यासाठीं आपले घन आहे अमें त्यांग बाटे व त्याप्रमाणें त्यांनी आपला पैसा खर्चेळा. खरें पहाना छोकांचा बाटतें तितके कांही ते धनाड्य नव्हते. त्यांच्यापेक्षां अनेक-परीनी अधिक धीमान छोक खा मुंबई शहरांत आहेत. त्यांच्यापेक्षां अनेक-होती आणि ती बहुतेक सर्व छोकाहितासाठी खर्च व्हांची अशी त्यांची इच्छा होती व त्या इच्छेगार ते वागत होते. त्यांची शेवटपर्यंत किती लाख स्पये अशा प्रकारें खर्चिक हैं आहांस तरी सांगतां यावयां चेताहीं, पण स्वतां त्यांचाही सांगत आहं अमतें असें आम्हांस तरी सांगतां यावयां चेताहीं, पण स्वतां त्यांचाही स्वया कार्यं अपतीं कोणकोणत्या मुख्य मुख्य कार्यांसाठी त्यांनी आपल्या अवाहव्य संपत्तीचा व्यय केळा त्यांचे अगरी अल्य विदर्शन येथें करण्याचा प्रयत्न करितें.

५, परदेशांत प्रवाम करीत असतांना एक गोष्ट प्रामुख्यानें स्यांच्या लक्षांत आली ती अशी की आपण स्वतः आपल्या सामध्यांनुसार ज्ञानप्रसार करण्यासाठी झटलें पाहिजे. आणि कुकट लायब्रन्या स्थापणे हा ज्ञानप्रसाराचा उत्तम मार्ग होय हें ध्यानी आणून परत आल्यावर ने त्या कामाला लागले. एकदां जी गोष्ट करावयानी असा त्यांनी निर्धार केला ती केल्याबांचून ते स्वस्थ बसत नसत. त्यामुळें त्यांनी प्रथम कोटात l'cople's l'ree Reading Room and Library ही संस्था स्थापन केली. कुकट लायब्ररी स्थापण्याची कल्पना मुंबर्चन प्रथम दामोदर भाईनांच मूर्त स्वस्थात आणिली आणि एवढवानंही ते थांवले नाहींत त्यांनी आगोजान अशा लायब्रन्या स्थापित्या. जो भांडारकर लायब्रिंगीत त्यांनी आजपर्यंत १०० १२ अशा लायब्रन्या स्थापित्या आहेत व आणखीही कित्येक स्थापण्याचा त्यांचा विचार होता. परंतु ह्या सर्व वाचनाल्यांत कोटांत त्यांनी प्रथम स्थापिलेळी लाय-

नरी ही सुख्य होय. ह्या संस्थेसाठी जवळ जवळ ४ छक्ष रुपयो खर्चून त्यांनी एक मोठी इमारत मृत्यूपूर्वी खरीद केली. तेथेंच एक लक्ष रुपयांची देणगी देऊन त्यांनी के. आर. कामा ह्यांच्या नांवानें स्थापलेल्या संस्थेचा समावेश व्हावा अशी इच्छा दश्विल्याप्रमाणें त्यांच्या पश्चात सर्व व्यवस्था झाली आहे. लायनरी व कामा इन्स्टिट्यूट मुंबईशहरास सर्व प्रकारें मूखणभूत करण्याचा त्यांचा विचार होता. व त्यासाठी त्यांनी सर्व तपारी केली होती; परंतु आयुष्य पुटलें, व त्यामुळें हा फारां दिवसांचा हेतु पूर्णतेस नेण्याचें काम लायनरीच्या ट्रस्टी गर्नो उत्तम प्रकारें पर पाडलें. हं जर त्यांच्या ह्यातींत झालें असतें तर त्यांना किती समाधान वाटलें असतें।

#### राममोहन आध्रम.

६. राजा राममोहनरायांच्या संबंधानें शेट दामोदरदास यांच्या ठिकाणी उच-तर अभिमान जाएत होता. राजा राममोहन हे आधुनिक हिंदस्थानाचे जनक असे ते म्हणत. आज आपल्याला आपल्या देशांत अनेक प्रकारच्या चळवळी दिसत आहेत. त्या सर्वांचें बीज राममोहनरायांनीं पेरिकें आहे अशी त्यांची पर्ण खात्री होती. आणि आपल्या समाजाशो त्योचें नांव संख्या झालेलें असावें असा विचार त्यांच्या मनांत आल्यावर प्रार्थनामंदिराच्या आवारांत वरीच जागा रिकामी असल्याचे त्यांच्या लक्षांत आले. समाजाला एका स्वतंत्र इमारतीची फार जरूर आहे हें त्यांस माहीत होतें. ही अडचण लक्ष्यांत घेऊन त्यांनी स्वतःच्या खर्चानें राममोहन आश्रम ही इमारत समाजास बांधन दिली व तिच्या नित्याच्या खर्चासाठी समाजापाशी कांही रक्कमही त्यांनी अनामत ठेवून दिली आहे. प्रार्थना-समाजाला उत्तम मंदिर आहे. परंत त्याचे प्रचारक व परगांवाहन येणारी मंडळी यांस येथें राहण्यास स्वतंत्र घर नाहीं ही मोठी उणीव भासत होती. हें लक्षांत आणन दामोदरभाईनी समाजाची ही गरज भागविली. आश्रमाची इमारत तयार झाल्यावर तिच्या उपयोगासंबंधानें कांडी अटीही ठरल्या. राजा राममोहनरायांच्या विषयी त्यांच्या ठिकाणी किती आदर वसत होता है ब्रिस्ट्ल येथे त्यांचे जे थडगें आहे त्याची कोणी वास्तपस्त घेत नाहीं, त्याची डागड़ज कोणी करीत नाहीं असे कळतांच दामोदरदासांनी राजा राममोहनरायांची समाधि उत्तम रीतीनें बांधन दिली यावरून दिसून येतं. कलकत्त्यास कांही वर्षांपूर्वी राममोहनराय लायगरी स्थापन झाली. ह्या संस्थेच्या इमारतीसाठींही आमच्या बंधूंनी बरीच मोठी देणगी दिली आहे. सारांश, राजा राममोहनरायांविषयी त्यांच्या ठिकाणी जो आदरभाव वसत होता. जें प्रेम वसत होतें तें व्यक्त करण्याचे प्रसंग येतांच त्यांनीं केव्हांहीं माघार चेतली नाहीं व मोठ्या सबळ हाताने त्यांनी निरनिराळ्या ठिकाणी बक्य-साहाय्य केलें.

#### वावाभाई नौरोजी.

 गजा गम्मोदनगरांप्रमाणेंच दादाभाई नौरोजी यांच्याविषयीं त्यांच्या रिकाणी जागत आहरभाव वसत होता. दादाभाईच्या नांवें पशर बॉयज सेमिन-रीसाठी त्यांनी एक इमारत बांधन दिली आहे व तेथें एक लहानशी लायवरी त्यांनी स्थापिली आहे. दादाभाई कित्येक वर्षे विलायतेंत असतां त्यांस शेट दामोदरदास ह्यांनी त्यांच्या सर्व प्रकारच्या चळवळी उत्तम प्रकारें चालविण्यास म्हणून दरमहा फार मोटें साहाय्य केलें आहे व हा त्यांचा क्रम कित्येक वर्षेपर्यंत चाल होता.

## निराधित साहाय्यकारक मंडळी.

८ अस्पत्र्य वर्गाच्या उदारासाठी अगदी अल्प प्रमाणावर वरील मंडळीचे उद्योग सच्यां चालू आहेत. उद्योगाचें प्रमाण पाहिलें तर यशाचें प्रमाण कांहीं बावगें आहे असें कोणासही म्हणतां यावयाचें नाहीं. आतांपर्यंत निराश्रित साहा-थ्यकारक मंडळीच्या द्वारें सर्वत्र पुष्कळ जागृति झाली आहे परंत ह्या सर्व जागृतीचें बरेंचसें श्रेय आमच्या गत बंधंस दिलें पाहिजे. खानेसमारीचे आंकडे आपल्यापढें ठेवून आमचे बंधु रा. विद्वलराव शिंदे बसले, व किती लाख लोकांना आस्टी लोक अगरी नीच रोतीने बागवीत आहों हें त्यांनी आपत्या लेखाच्या दारें दाखविलें खरें. तथापि ह्या लोकांसाठीं कांहींतरी उद्योग स्वतंत्र रीतीनें झाला पाहिजे असें दाखवन देतांच कामास प्रारंभ करण्यासाठीं लागणारी देणगी दामोदरदासांनीं मोठ्या आनंदानें दिली व स्या देणगीच्या आधारावर हैं लहानसें मिशन स्थापन झालें. मिशनला आणखीही त्यांनी मदत केली व ते वांचले असते तर त्यांनी मिशनला आणखी द्रव्यसाहाय्य कहन त्याच्या प्रचार-कांस उत्तेजन दिलें असतें. अस्प्रत्य वर्गासंबंधानें त्यांची कळकळ इतकी असे कीं. ते आपण होऊन त्या वर्गाच्या लोकांस साहाय्य करावयास सिद्ध होत. एलोर बेथील समाजांत उपासनेसाठी पंचम वर्गातील लोक येत. म्हणून तेथील लोकांस उपासनेस कोणी थारा करीत नाहीं असें शेटजींना पत्रिकेच्याद्वारें कळतांच त्या समाजाच्या साहाय्यासाठी दामोदरभाई आपण होऊन वढें आले व त्यांस उत्तेजन देण्यास समाजाच्या चिटणिसांस सांगितलें. इतकें ह्या जातीच्या कल्या- णाकडे त्यांचें छक्ष होतें. तशांतून अस्पृत्य वर्गापैकी असूनही त्या लोहांनी ब्रास्ट्र-धर्माविषयी आस्या व्यक्त केल्यांचें कळतांच त्यांस कार समाधान वाटलें. ह्या समाजाचें मंदिर ह्यांच्या ह्यातींत पूर्ण झालें नाहीं. याचप्रमाणें रा. गणेश आक्कांजी -गर्वह हे थूगांव येथें जें लहानसें ब्राम्हमंदिर बांधीत होते त्यासही त्यांनी मोठ्या आनंदानें साहाय्य केलें.

#### ब्राह्मसमाजास मोठो मदत.

९. दामोदरदासांनी सर्वात मोठी देणगी आपल्या पीपलस की रीडींगरूमसाठी दिली आहे. पण त्याच्या खालोखाल त्यांनी बाह्यसमाजास साहाय्य केले आहे. बाह्यधर्माचा सर्वत्र जारीने प्रसार झाला पाहिजे. धर्मप्रचारकांनी सर्वत्र संचार करून ब्राह्मधर्माची ओळख खेड्यापाड्यांत जाऊन करून दिली पाहिजे. ज्यांनी बाह्यधर्माचा स्वीकार केला आहे. त्यांनी लोकांच्या ठिकाणी आपल्या धर्माविषयी जीवंत जागृत क्षमिमान स्वतःच्या उदाहरणाने उत्पन्न केला पाहिजे. कटंबांमध्यें भक्तिभाव जागृत झाला पाहिजे. निस्य भजन, प्रार्थना, उपासना ह्यांची त्यांस गोडी लागली पाहिजे. ह्या सबै कार्याविषयी उत्तम किला प्रचारकांनी घालन दिला पाहिजे. आपल्या तत्त्वांस व आपल्या सत्त्वास जागणारे लोकच समाजाचा उद्धार करितील, समाजांत जागृति करतील, मग अशी एकच व्यक्ति आइळली तरी त्यांची त्याचेविषयींची भक्ति उचंबळन येत असे. सदाशिवराव केळ-कर अशाच प्रकारचे आदर्शवत गृहस्य होते हें जागून त्यांनी आपण होऊन पुढाकार घेऊन त्यांचे स्मारक केले. परंतु ब्राह्म मिशनरीच्या संसाराच्या कामी आपल्याकडन कांद्री तरी सेवा व्हावी अशी त्यांची फार फार इच्छा होती. त्याप्रमाणें त्यांनी मृत्यच्या आधीं दोन वर्षापूर्वी साधारण ब्राह्मसमाजाचे त्या वैळचे अध्यक्ष व पुढारी प्रचारक पंडित शिवनायशास्त्री यांस पत्रद्वारें कळविलें कीं. आपस्या हवाली मी एक लक्ष रुपये सालिना पंचवीस हजार ह्याप्रमाणे कर-णार आहें. सर्व रक्कम पूर्ण झाली म्हणजे मग त्याच्या अटी वगैरे ठरविण्यांत येतील. ह्या त्यांच्या मूळ हेत्स अनुसहन त्यांनी मृत्यपर्यंत पन्नास हजार हपये पाठविले व बाकीची रक्कम ते लवकरच पाठवून अटी वगैरे ठरविणार होते; पण, मध्येंच काळानें झडप घातली. तथापि दामोदरदासांच्या मार्गे त्यांच्या टस्टीनी त्यांच्या इच्छेप्रमाणें सगळ्या रकमेची भरपाई केली व आतां ह्या रक-मेच्या व्याजांतन धर्मप्रचाराच्या कार्यास कलकत्त्र्याचा साधारण समाज मदत करीत असती

- ९०. अज्ञाप्रकारें आपल्या संपत्तीचा त्यांनीं जो विनियोग केला त्याची यादी करावयास गेल्यास. सर्व साधने असली तर. मोठा प्रंथ होईल. कोणतेंही चांगलें पुस्तक निघालें की, दामोदरदासांची त्याला मदत असेच. कोणतीही चांगली संस्था निवाली की. दामोदरदासांनी आपली पसंति आपल्या साहाय्याने दाखविलीच, मार्गे जेव्हां फिरत्या लायब्रच्या निघाल्या, व कांहीं काळ त्यांच्यादारें इतके चांगलें कार्य झालें त्यास प्रथम प्रारंभ शेटजींच्या उदार आश्रयाने झाला. अनेक शाला, अनेक मुर्ले, अनेक गरीब कुटुंबें अनेक गरज गृहस्थ यांम दामो-दरदासांचें महाय्य असे. आपलें नांव व्हावें, आपला बडेजाव वाढावा, मानम-रातब गाजावा म्हणन ते दानधर्म करीत नसत. त्यांचें दान गुप्तदान असे. मन करवर है की त्यांच्या धनाचा ओघ निरूद्धे वस्त्रसाचा साऊथ आफ्रिकेच्या सहा-ईच्या वेळी इजा झालेल्यांची शुथ्रषा वगैरे करण्यासाठी दामोदरदासांनी दोघां हिंदु डाक्टरांना पाठविलें. त्यांनी इतका दानधर्म केला: पण त्याच्यावहल त्यांनी कधीं गाजाबाजा केला नाहीं, आपल्या नांबाचा जयजयकार स्यांनी वर्तमानपत्रांत होऊं दिला नाही, हें त्यांचे दानशीर्य अगदी अखेरपर्यंत होते. शनिवार ता. ८ नोव्हेंबर १९१३ पासन त्यांच्या डोळ्यांवरची झांपड अगदींच तीव होती: परंत्र शुक्रवारीं तितकी स्थिति नव्हती. त्या दिवशीं रा. रा. नटराजन त्यांच्या येथें गेले असतां साऊथ आफ्रिकन फंडासाठी त्यांनी पांचरों रुपये देण्याचे आश्वासन दिलें ! स्या वेळी आमच्या बंधनी Do you advise me to put a figure? एवढाच प्रश्न विचारिला व त्यास होय असे उत्तर मिळतांच त्यांनी आंकडा धातला, सारांश, आपल्याला परमेश्वरानें जी संपत्ति दिली आहे व तो जी देत आहे ती त्यास प्रिय अशा कार्यी लावण्यासाठी होय. ही दृष्टि नित्य ठेवून त्यांनी आपल्या धनाचा व्यय केला
- ११. दामोरदासजीचे कांहीं गुण विशेष छक्षांत घेण्यासारखे होते. पहिला स्थांचा गुण म्हणजे त्यांचा साधेषणा. आपल्याला जैं धन मिळत आहे व त्याचा जो आपण व्यय करीत आहें त्याच्यायोगें आपल्याला मोठेपण येऊन चिकटलें आहे याची त्यांचा जाणीवच नब्हती ! इतका पैसा मिळत असतांचा ते जसे साधे होते तसेच वे शेवटपर्यंत होते. त्यांचा करारी स्वभाव, व प्रामाणिकपणा खांमुळें व्यापारी लोकांत त्यांची पत फार बाढली व ज्या मोठमोठ्या कंपन्यांसाठी ते दलालीचें काम करीत असत त्यांची हाांच्या सचीटीवर फार मिस्त असे व त्यामुळें दामोदरभाई आपल्या कंपनीच्या हिताचा विचार कहनच जें कांहीं करावयांचें

तें करितील अशी त्यांची खातरी असे. त्यांची धर्मश्रद्धा लेंचीपेची नव्हती. ते वर्षः नव्हते, लेखक नव्हते; नाहीं म्हणावयास सुबोधपत्रिका सुरू झाली त्यावेळी कांहीं काळपर्यंत जेव्हां गुजराती पत्रिकाही निघत असे त्यावेळीं पत्रिकेची व्यवस्था स्यांनी पाहिली व झालेलें नकसानही त्यांनी सहन केलें ! कचित् प्रसंगी उपासना चालविल्या. पण. नित्याचें भजन व प्रार्थना ह्यांचा ऋम त्यांनीं मोडला नाहीं. कोणी सभासद एरव्हींच त्यांच्या भेटीस सकाळी गेला की त्याम संगीतांतील परें। म्हणावयास त्यांनी सांगावें व आपणही मोठ्या अभवडीनें ती मग घोळन घोळन म्हणत असावें, त्यांची धर्मावरील य देवावरील निष्ठा प्रवल होतो। म्हणनच त्यांच्या ठिकाणी करारीपणा व सत्यप्रीति बाणली, देव आपल्याला धन देत आहे. देवाच्या कार्यासाठी त्याचा विनियोग झाला पाहिजे. फोडिले भांडार धन्याचा हा माल. ही भावना त्यांच्या ठिकाणीं रात्रंदिवस जर विशेष जागृत स्थितीत नसती तर हा दानग्ररपणा स्यांच्या ठिकाणीं मरला नसता. अलीकडे दामोदरभाईचें लक्ष आपल्या समाजांतील तहणांकडे फार असे. त्यांनी पढें यावें. त्यांनी समा-जाची सेवा उत्साहानें करावी. त्यांनी आपली तत्त्वें आपल्या आचरणांत तंतीतंत आणन, हा धर्म आपल्या कुटंबांत न्यावा, ख्रियांनी पढें यावें, त्यांनी मंदिरांत गायनाचें कार्य करावें. त्यांनी आपल्या धर्माविषयी अभिमान वाळगावा असे त्यांना बाटे. आणि तरुण सभासद एकनिष्ठपणें समाजाची सेवा करीत आहेत असा त्यांना अनुभव आला म्हणजे त्यांना फार समाधान वाटे. तहणांनी उपासना चालविली व चांगल्या प्रकारें तयारी करून धर्मपर व्याख्यान दिलें कीं. दामोदरदासजीना आनंद होत असे व उपासना संपतांच ते अशा तरुणांचें मनःपूर्वक अभिनंदन करीत व त्यांस प्रोत्साहनपर शब्द बोलत असत. सामाजिक, राजकीय, विद्यावि-षयक, औद्योगिक, इ० सर्व बाबतींत त्यांचे विचार प्रागतिक असत, विधवाविवाह, स्त्रीशिक्षण, परदेशगमन, प्रौढविवाह, जातिभेदखंडन, प्रायश्चिताची निरर्थकता, राजकीय संधारणा, विचारस्वातंत्र्य इत्यादि सर्व बावतीत अत्यंत उदार विचार त्यांचे झाले होते. त्यामुळें ह्या बाबतीतील सर्व चळवळींस व संस्थांस त्यांचा आश्रय असे, आपल्या देशाची उन्नति सर्व दिशांनी झाली पाहिजे असे त्यांस बाटे व बाच घोरणानें त्यांच्या औदार्याचा ओघ वहात असे. तथापि धर्मास. धार्मिक सधारणेस, धर्माचरणास ते प्राधान्य देत. वर्ष चळवळीचा पाया धर्म. उदारधर्म. झाला पाहिजे असें त्यांस बाटे. हा सर्व त्यांच्या स्वतःच्या अनुभवाचा. थोरांच्या सहवासाचा, प्रवासामळें प्राप्त झालेल्या ज्ञानाचा परिणाम होय. असो.

१२.दामोदरदासजी मानाचे भुकेले नव्हते. त्यांचे दान गुप्तदान असे. असे आम्ही वर महदलेलें आहे. सर्व लोकांना त्यांचा हा स्वभाव पूर्णपर्णे माहीत झाला होता. साऊथ आफ्रिकन फंडासाठी त्यांनी जो पांचशे रुपयांचा आंकडा घातला व जी त्यांची जेवटची सार्वजनिक देणगी, तीही त्यांनी "एका मित्रा"च्या नांवें घाला अशी आग्रहाची विनंति करून दिली । अशा प्रकारें मान, पद्व्या सांपासन ते अगदीं अलग राहात असत. असे असनही त्यांनी 'स्नर' ही पदवी विकत प्यावी असा निक-राचा प्रयत्न एकदां झालाच. मागील एका गव्हर्नरसाहेबांच्या कारकीदीत नाइटह-डची किमत तीन लाख रुपये झाली होती. ही गोष्ट सर्वश्रत आहे. गव्हर्नरसाहेबांस इप्र अशा उपयक्त कार्यास तीन लाख देणगी देणारांस सरकाराकडून नाइट करण्यांत येत असे. हैं पाहन दोन नाईट आमच्या गरीब साध्या दामोदरभाई कडे गेले व अमक एका संस्थेच्या लायबरीसाठीं आपण तीन लाखांची देणगी द्या व नाइ-टहड थ्या असे सांगं लागले ! त्या वेळी ह्या आमच्या बंधंनी सांगितलें. मज-सारस्या गरीय माणसाला नाइटहड कशाला पाहिजे ? मी जें कांहीं देतों तें मानासाठी नवहे. देवाची सेवा करण्यासाठी सी दान करितों, तस्ही म्हणतां त्या संस्थेच्या लायबरीला मी मदत करावी असे मला वाटत नाही. आणि तीन लाख रुपये जर लायबरीगाठी खर्च करावयाचे. तर माझी लायबरी असतांना एवळी मोठी रक्कम मी बाहेरच्या लायबरीला देणें योग्य आहे असे मला वाटत नाहीं. माइया लायबरीवर जितका पैसा भी खर्च करीन तितका थोडाच आहे ! दामो-दरभाईचें असे बाणेदार उत्तर ऐकन सरद्वय निराश होऊन गेले.

१३. दामोदरभाईची दिनचर्याही कार बाखाणण्यासारखी होती. आमच्या समाजांतील व समाजाच्या बाहेरच्या सर्व तरुणांनी त्यांच्या दिनचर्येपासून पुष्कळ बोध घेण्यासारखा आहे. ते प्रातःकाळी उट्टन नित्य नियमानें भजनप्रार्थना करीत. कांही धर्मपर पुस्तकांतून थोडासा भाग वाचून त्यावर ते नित्य मनन करीत. भजनपर पदं व अभंग सुस्तरांत म्हटलेली त्यांना इतकी आबढत की, फोनोप्राफच्या द्वारें त्यांनी अशी पर्ये एकून आपल्या मनाचें समाधान करून प्यांनें. १९१३ साली त्यांनी आपल्या संगतांतील कांही पदांचे रेकार्डस्त तथार करवून आपल्या कांगिलके देखांन आपल्या संगतांतील कांही पदांचे रेकार्डस्त तथार करवून आपल्या केंदित ठर-लेल्या वेळी अजन, प्रार्थना, मनन, ठरलेल्या वेळी उपाहार, नेमलेल्या वेळी भजन, प्रार्थना, मनन, ठरलेल्या वेळी उपाहार, नेमलेल्या वेळी भजन, प्रार्थना, मनन, ठरलेल्या वेळी अपाहार, नेमलेल्या वेळी स्वाया अपाहार, नेमलेल्या वेळी स्वाया अपाहार, नेमलेल्या वेळी स्वाया कराया हा स्वाया कराया वेळी स्वाया अपाहार, नेमलेल्या वेळी स्वाया कराया हा स्वाया कराया वेळी स्वाया अपाहार स्वाया कराया वेळी स्वाया कराया स्वाया कराया वेळी स्वाया स्वाया कराया स्वाया कराया स्वाया कराया वेळी स्वाया स्वाया कराया स्वया कराया स्वाया कराया स्वया कराया स्वाया कराया स्वाया कराया स्वया स्वया कराया स्वया स्वया कराया स्वया स्वया स्वया कराया स्वया कराया स्वया स्वया

१४. दामोद रदासजींसंबंधानें पुष्कळ वर्तमानपत्रांत मृत्यलेख आले. सर्वांनी स्यांच्या दानशौर्याबहुल त्यांची वाखाणणी केली. सर्वानी त्यांचा विनम्रभाव, साधी बुत्ति, बाणेदार स्वभाव इ. गण असाधारण होते असे म्हटलें त्यांच्या परोपकार-विषयक कृतींची सरस वर्णने क्लप्जांत आली. पण दामोदरदासजीच्या जीवनाची किल्ली कोणासही सांपडली नाहीं ! ती किल्ली म्हणजे प्रार्थना व ब्राम्हसमाज व ब्रा-म्हथर्मावरील त्यांची निष्ठा होय । टामोदरदासजी पंचेचाळीस वर्षे या समाजाचे सभासद होते. पंचेचाळीस वर्षे या ठिकाणी येऊन ते उपदेश ऐकत होते. येथे त्याना उत्तमोत्तम उपदेशकांचा सहवास झाला. प्रार्थना व ब्राग्हसमाजांतील उप-देशांनी त्यांच्या ठिकाणी विचारजागृति केली. महर्षि देवेंद्रनाथ, केशवचंद्र सेन. प्रतापचंद्र, शिवनाथ शास्त्री ह्यांच्या उपदेशांचें श्रवण कहन ब्राम्हसमाजाला ते बिलगुन राहिले. डा. भांडारकरांच्या कीर्तनांची व उपदेशांची त्यांनी किती वेळ स्तुति केली आहे. डा. भांडारकरांचें एक व्याख्यान फोनोग्राफमध्यें घेववन त्या नळकंट्या त्यांनी समाजात ठेवन दिल्या होत्या. परंत पुष्कळ दिवस पहन राहि-ल्यामुळे त्या नळकंट्या खराब झाल्या. डा. भांडारकरांची सर्व कीर्तनें सर्व विवर-णांसह छापन प्रसिद्ध झाली पाहिजेत असे ध्यांनी वारंवार म्हणावें. न्या. म. रानडे ह्यांचे उपदेश व प्रार्थना, व सदाशिवराव केळकर ह्यांचे चरित्र ह्या सर्वाचा स्याच्या मनावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाला. व समाजाच्या पढाऱ्यांतील गुणांवर छन्ध होऊन ते समाजांत राहिले. ह्या समाजाचे एक घटक असतांना त्यांनी पु-ष्कळसें धन मिळविकें. येथेंच त्यांच्या चित्तास शांति मिळत असे व समाजांत असतांनाच त्यांनी आपल्या धनाची व्यवस्था लाविली. सारांश. ब्राम्ह व प्रार्थ-नासमाजामळें टामोटरटास्नजी आपल्याला जसे माहीत आहेत तसे झाले. नाहीं तर त्यांच्याही पेक्षां अनेकपटींनी अधिक श्रीमान पुरुष ह्या शहरांत आज कांहीं थोडे नाहीत. परंत दामोदरदासांची जागृति त्यांच्यांत नाहीं. त्यांची सत्वशील वृत्ति ह्यांच्या गांवीं नाहीं. सारांश, दामोदरदासजींच्या योग्यतेचें माप घेतांना व त्यांच्या गुणांचें वर्णन करितांना त्यांच्या एकंदर चरित्राचा व प्रार्थना आणि ब्राम्ड-समाजाचा जो संबंध आहे त्याचा जर विचार केला नाहीं तर त्यांच्या चरित्राची किही हातीं आली नाहीं असे मानावयास कांहीं हरकत नाहीं.

१५. शेट दामोदरदास यांची इहलोकींची यात्रा आकित्मक रोतींनें संपली. परंतु त्यांचें चरित्र नथ्या पिढीपुट आहे. छांच्यापेक्षां अधिक धनिक लोक आपल्या देशांत नाहींत असें नाही. छा मुंबई शहरांतही पुष्कळ आहेत; परंतु त्यांच्याप्रमाणें आपन्या स्वक्षद्वार्जित धनाचा केवळ सत्कार्यासाठी विनियोग करणारे कार थोडे. त्यांच्या ठिकाणी जो धर्मश्रद्धा वास करीत होती, त्यांच्या ठिकाणी जो विनम्नभाव वास करीत होता त्यांच्या चित्राणी जो विनम्नभाव वास करीत होता त्यांच्या चित्राणासून आस्तांछा हा जो धडा मिळाला आहे की, देव आपल्याला जें धन देतो त्यांचा विनियोग त्याला प्रिय अशीं जीं कार्ये, त्यांच्याकडेच करणें हा आपला धर्म आहे, तो बहुमोल आहे. तो लक्षांत ठेनून आम्ही वागर्ले पाहिजे. दानोद्रदासमाईसारखीं दानग्र, व लीनग्रूनीची माणम वारंवार पैदा होत नसतात. त्यांचा सहवास ज्यांना घडनो ते धन्य! त्यांच्या औदार्याचा मनावर इष्ट परिणाम होऊन जे तो गुण आपलामा करंग लागतात ते धन्य! दामोद्रदासजी धन्य झाले. प्रार्थना व बाह्मगमाजांतील तहण पिढीने त्यांच्या मार्गीचे अवलंबन कहन त्यांच्या विषयांचा आपला आदर व्यक्त केला पाहिजे.

१६. शेवटी परमेश्वराच्या चरणी आम्ही अनन्यभावें अशी प्रार्थना करतों कीं, दयामय परमेश्वरा ! तुझी योजना अतक्यं आहे ! संसारोतील कींढुंबिक पाश कांही नसलेल्या ह्या आमच्या बंधूंच्या ठिकाणी तूंच विचारजाएति केलीस. त्यांच्या ठिकाणी खरी वैराग्यवृत्ति तूंच प्रेरिलीस. त्यांचें असामान्य औदार्य, त्यांचा विनम्नभाव, त्यांची धर्मनिष्ठा, त्यांची सत्यत्रीति आम्हांस आदर्शभूत होवो ! हे परमकर्णभ्यर ! सत्कर्मामच्यें सदा रत असलेले हे बंधु आम्हांस सोहून जरी गेले आहेत तरी त्यांचें चरित्र आह्मापुढें आहे; त्याच्याद्वारें ते आह्मास अधिकाशिक प्रिय होवोत. त्यांस प्रिय जी कांचें तीं आमच्या हातून घडोत व त्यांस प्रिय जो धर्म त्याची वाढ अल्पस्वल्य प्रमाणानें आमच्या हातून तुक्त्या कुपेनें होवो व आमच्या ह्या देशांत, आमच्या ह्या समाजांत, आमच्या ह्या बंधूसारखे दानश्रर, पवित्राचरणी, विनम्नवृत्तीचे धर्मनिष्ठ बंधु व भगिनी पुष्कळ निपजोत!

# (१०) रा. ब. लालशंकर उमियाशंकर त्रवाडी.

नम्रत्वेनोन्नमंतः परगुणकथनैः स्वान् गुणान् स्यापयंतः । स्वार्थान् संपादयंतो विततपृथुतरारंभयत्नाः परार्थे ॥ क्षांत्यैवाश्लेपकक्षाक्षरमुखरमुखान् दुर्मुखान् दूपयन्तः संतः साश्चर्यवर्यो जगति वहुमताः कस्य नाभ्यर्वनीयाः॥ —भर्ते

—મર્તૃहरિ.

[ यांत भर्तृहरीनें सांगितलेली सर्व संतलक्षणें अक्षरकाः परलोकवासी लाल-शंकरभाईना लागू पडत होतीं. विशेषतः निरिमेमानता हा गुण त्यांच्यांत विपुल होता. एकदां त्यांनी आपण कांहीं वी. ए. एम्. ए. नाहीं असें सहज विनयानें म्हटं हे होतें. तेव्हां मीही याच भावानें म्हटलें, वरें झालें. नाहीं तर इतरांप्रमाणें तुम्हांमध्येंही निरिमेमानता हा गुण किण झाला असता. लालशंकरभाई इतका Selfless स्वार्थांची जाणीव नसणारा निःस्वार्थी पुरुष आपल्या पहाण्यांत कोणीव आला नाहीं.

अहमदाबाद प्रार्थनासमाजाचे अध्यक्ष, मुंबई प्रार्थनासमाजाचे एक गन्मान्य सभासद, अहमदाबाद येथील किंबहुना गुजराथ प्रांतांतील प्रत्येक लांकांपयोगी संस्थेशीं निकट संबंध असणारे, अहमदाबाद समाजाचे व त्याचप्रमाणें अनाथा-प्रमाचे आधारस्तंम व प्राणाधार, पंढरपूर आरफनेज व बालहत्याप्रतिवंधक गृहाचे जनक रावबहादुर लाल्कांकर यांस शुक्रवार ता. १८ आक्टोबर १९१२ रोजीं अहमदाबाद येथें देवाहा झाली. ह्या उदारधी व विश्वकुटुंबी गृहस्थाचें चरित्र अत्यंत अनुकरणीय व उत्साहजनक असून सर्वांस अत्यंत वोधप्रद आहे, म्हणून तें येथें देत आहों.

सस्कृत्यें ही धुवासिक पुष्पें होत. पुष्पांच्या मधुर परिमलानें सर्वास आनंद होतो. हु:खितांस ती क्षणभर आपळें दुःख विसरावयास लावितात. स्याप्रमाणें सस्कृत्यस्प पुष्पांचा परिमल लपून न राहतां तीं जनांस अस्यंत सुखदायी अशीं बाटतात. सुक्तिफौजेचे आद्य जनक जनरल वृ्ष्य द्यांच्या कार्यक्षेत्राचा जो सर्व जगभर पसारा माजला आहे, तो स्यांनी जनसेवेचें व्रत उचलकें म्हणून. प्रार्थना-समाज ही संस्था ह्या इलाख्यात स्थापन झाल्यापासून आपल्या आचरणाच्याद्वारें बंधुप्रेम दाखविणारे जे गृहस्थ आमस्यामध्यें पुढें आले व ज्यांनी मोळ्या प्रमाणा-वर जनसेवा तस्परतेनें व मोळ्या स्थिरखुद्धीनें वजाबिली असे एकटे लालशंकर-

भाइंच होत. इतरांची दुःखें व यातना ती आपली दुःखें व यातना, ह्या भावनेनें प्रेरित होऊन सर्व आयुष्यभर ते कसे वागले हैं त्यांच्या पुढील त्रोटक चरित्रा-वरून वाचकांस कळून येईल.

#### जन्म व शिक्षण.

ता. २३ आगस्ट सन १८४५ मध्यें लालशंकर यांचा जन्म बडोदें प्रांतां-तील नवदीपर नामक खेड्यांत झाला. ते बीसा नागर ब्राह्मण जातीचे होते. ह्या खेळ्यांत त्यांचे थोडें जिक्षण झाल्यावर त्यांचे वडील त्यांस घेऊन अहमदाबाद येथं आले व पढील थोडें शिक्षण अहमदाबाद येथील शाळेंत झालें. यांचे तीर्थहप याजिक होते. म्हणून ते आपल्या चिरंजिवास तेंही शिक्षण देऊं लागले. तथापि लालशंकरनी आपला गुजराथी शिक्षणाचा कम सोडला नाहीं, बुद्धि तीव अस-ल्याकारणानं ते लवकरच त्यावेळच्या नामलस्कलमध्ये दाखल झाले व तेथे त्यांस दरमहा पांच रुपयांची स्कालरशिपही मिळं लागली, पढें नार्मलस्कलचें रूपांतर हो जन :याचं टेनिंग कॉलेज झालें व त्या ठिकाणी लालशंकरना १० रुपयांची स्कालर शिप मरू झाली, ह्या समारास त्यांचे शिक्षणांत मोठा अडथळा आला. विडलांची गरिवी असल्या कारणाने मलाने आतां शिक्षक व्हावें. उगीच अधिक शिक्षणाच्या भानगडींत पड़े नये असा विडलांचा आग्रह पडला. परंतु लालशंकर ह्यांचे लक्ष्य सर्वे पुढील शिक्षणाकडे असल्यामुळं त्यांना आपल्या तीर्थरूपांचे म्हणणे पसंत पडलें नाहीं, त्यांना अधिक शिकावें अशी मोठी उमेद होती. त्यांची आई लहानपणींच वारल्यामुळे त्यांस घरांत मातुमुख नव्हतें. इतकेंच नव्हे तर घरांत त्यांची सापरन मातश्री होती. शिवाय नागर ब्राह्मणासारख्या श्रेष्ठ मानिलेल्या जातींत त्या वेळी बालविवाहाची चाल फारच जोमांत असल्या कारणाने त्यांचे लमही लहानपणींच उरकुन घेण्यांत आलं होतें. स्वतंत्रपणें शिक्षण वाढविण्याचा किंवा स्वतंत्र होण्याच्या त्यांच्या मार्गात ही एक मोठीच अडचण होती. वडिलांनी तर सांगित छैं की, आपल्या म्हणप्याप्रमाणें चालावयाचें नसेल तर मुलानें घराबाहेर निघावें.

## शिक्षणासाठीं गृहत्याग.

विडेळांनी असें निक्षून सांगितल्यावर लालशंकरभाई मोट्या पंचाइतींत पडले. त्यावेटी रावसाष्ट्रेव महिपतराम रूपराम, रा. व. सर रमणभाई चे तीर्थरूप, है ट्रेनिंग कॉल्डेजचे मुख्य अध्यापक होते. त्यांजकडे जाऊन छालशंकरनी त्यांस आपली सर्व स्थिति निवेदन केळी. एवडथा हुशार व होतकरू विद्यार्थ्यास



लालशंकर उमियाशंकर

अशा प्रकार केवळ विडलंच्या दुराप्रहामुळें अभ्यास मध्यें व सोडावा लागणें हा विचार रावसाहेव महिपतरामांस मुळी पसंत पडला नाही. त्यांनी त्यांस स्पष्ट सीगितळें कीं, तुम्ही सांगतां त्या कारणांसाठीं तुमचे वडील तुम्हाला धराबाहेर निघा म्हणताहेत तर तुम्ही खुशाल धराबाहेर निघा व स्वतंत्र ठिकाणीं विन्हाड करून तुम्ही सहजुटंव रहा व ह्या अवन्यणीच्या वेळी घर आपर्छ आहे असे समजून मजकडे बेलाशक या. लालशंकर ह्यांनी आपल्या गुरूजीचा उपदेश पूर्णपणें अमलांत आणिला व अनेक अवव्यणो सोस्न केवळ स्वतःच्या हिमतीवर त्यांनी ट्रेनिंग केलिजमधील आपर्छ शिक्षण पूर्ण केले. गणित विषयांत ते विशेष निष्णात होते. त्यांत त्यांनी हतकी प्रगति केली होती की एकिकनस्टन केलिजांतील निष्णात होते. त्यांत त्यांनी इतकी प्रगति केली होती की एकिकनस्टन केलिजांतील विद्याल्योंत आले व ने सर्व त्यांनी व्यांनी व्यांन त्यांत त्यांन लिका कालांकर यांचा नंवर पहिला आला. त्यांनी रिचलेली अंकाणित अद्यापही गुजरायेंत चालत आहेत. त्यांनी व्याकरण व भूगोल यांचींही पुरतकें त्यार केली होतीं.

### शाळेतील शिक्षक व अधिक अभ्यास.

अज्ञा रीतीनें त्यांची विद्यार्थिदशा पूर्ण झाली. व त्यांस कोठें गुजराधी शा-केवरील विक्षक न नेमतां हायस्कलमध्यें गणित विषय शिकविण्यासाठी त्यांची नेमणक झाली. स्यांना इंग्रजी येत नव्हतें. तरी गणित विषयांत त्यांची पारंगतता पाइन त्यांनी तो गुजराशीत शिकवाना असा ठराव झाला. कांही दिवस ते गुज-राथ प्राव्हिनशिअल कॉलेजमध्येंही शिकवीत होते व तेथेंही त्यांचें शिक्षण पसंत पढलें. टेनिंग कॉलेजमध्यें असतांना महिपतरामभाई च्या मदतीनें ते थोडें हंग्रजी शिकं लागले होते. आणि नोकरीवर असतांना त्या ज्ञानांत भर घालण्याची जक्रेन्स्स स्यांस बाली व स्थांनी व स्थांच्या दोन मित्रांनी तीन वर्षे अभ्यास कहन सब विषय संपविले व मॅटिक्युलेशन पदरांत पाइन घेतली. आतां त्यांना बी ए पर्यंत अभ्यास कराबा असे बाटं लागलें ! परंत नोकरी करून कॉलेजांतील टर्मस ठेवन परीक्षेला बसणें कसें साध्य होणार ? इतक्यांत त्यांस कोणीं सांगितलें की. शिक्षकाचा घंदा करणाराला टर्मेस न ठेवतां मदास युनिव्हर्सिटीच्या एफ. ए. परीक्षेत्र बसतां येतें. झालें. ज्या लालशंकरभाईला एका काळी गुजराधीवरच आपली तहान भागवावी लागत असे ते मद्रास यनिव्हर्सिटीच्या एफ. ए. चा अभ्यास कहं लागले. त्यांनीं तो अभ्यास योग्य वेळीं संपविला व जलमार्गानें महामला जाण्याचे रुगवेलें ! त्या वेळी हहीं सारखें चोडोंकडे आगगाडीचें जालें पसरछेलें नव्हतें. प्रवास फार कठिण असे. वेळेवर जाऊन पोंचण्याची भीति. ह्या-शिवाय त्यांच्या मार्गात अनेक अडचणी आल्या तरी ते मुळींच डगमगले नाहींत व ही परीक्षाही ते पास झाले. टेनिंग कॉलेजांत असतांना त्यांना गुजरातींत लेख लिहिण्याची आवड असे त्यावेळी त्यांचे हेख गुजराती शालापत्रकांत प्रसिद्ध होत असत, पढ़ें एका मित्राच्या साहाय्याने त्यांनी टीकाकार नांवाचें एक मासिक बाहरू व में दोन वर्षे चालल्यानंतर बंद पडलें. नंतर बी. ए. परीक्षेचा अस्यास करण्याचा त्यांनी निश्चय केला ! ह्यावेळी पगार व शिकवण्या वगैरे मिळन त्यांचे उत्पन्न वरं असे. इतक्यांत अहमदाबाद येथील स्मालकाज कोर्टात क्रार्क आफ भी कोर्टची जागा रिकामी झाल्याचे त्यांस कळले. ही जागा पत्करण्याचा प्रथम त्यांचा विचार नव्हता. परंत त्यांच्या मित्रांच्या व हित्चितकांच्या सह्नवानें त्यांनी शिक्षणबात्याची असलेला आपला संबंध तोडला व १८७१ साली ते ह्या नव्या नोक्रशंवर रुज आले.

### कार्क आफ थी कोर्टचे न्यायाधीजा.

नव्या नोकरीवर रुजू झाल्यावर त्यांना आतां बी. ए. चा नाद मोठ्या कष्टानें सोडावा लागला. तथापि एक अभ्यास सोडावा लागला, तर केवळ मिळालेली नोकरी करून स्वस्थ न बसतां त्यांनी मुन्सफीच्या परीक्षेचा अभ्यास करण्याचे ठरविलें व त्याप्रमाणें ताबढतीब अभ्यासास लागून दोन वर्षांत तो अभ्यास संप-वून १८७३ मध्यें ते सुन्सफीची परीक्षा पास झाले व १८७४ मध्यें प्रथ-मच पंढरपूर येथं मुन्सफीच्या जागी त्यांची नेमण्क झाली. येथे असतांनाच त्यांच्या विशेष कृतित्वास आरंभ झाला. ह्यानंतर नोकरीच्या निमित्तानें महाराष्ट्रांत सोलापर. अहमदनगर. नाशिक वगैरे ठिकाणी व गुजराथेंत कांही ठिकाणी त्यांस जावें लागलें. सन १८९१ मध्यें ते अहमदाबाद येथे फर्स्टकास सबजज होऊन गेले व १८९९ त ज्या ठिकाणीं ते प्रथम क्लार्क आफ थी कोई होते तेथील महणजे स्माल काज कोर्रातील, न्यायाधीश झाले व ह्याच हुयावर असतांना १९०३ च्या में महिन्यांत त्यांनी पेन्शन घेतलें.

#### स्रोकसेवा.

लालशंकरभाई हे रावसाहेब महिपतराम रूपराम खांच्या तालमीत तयार झाले होते. त्यामुळे बालविवाह, विधवाविवाहप्रतिबंध, यासारख्या दृष्ट चालीना आळा बसला पाहिजे व सामाजिक बाबतींत इतर इष्ट सुधारणा घडवून आणिल्या पाहिजेत; त्याचप्रमाणं आपणांमध्यं धार्भिक सुधारणा अवस्य झाली पाहिजे अजी त्यांची खात्री झाली. आरंभी त्यांस इंग्रजी भाषेचें ज्ञान नव्हतें व ज्याला आपण उच्चित्रक्षण म्हणतों तेंही त्यास प्राप्त झालेलें नव्हतें. तथापि आपली हीन स्थिति लक्षांत येण्यास व ती घालविण्यासाठी मनोभावें प्रयतन करण्याला इंग्रजी भाषेचें ज्ञान व इंग्रजी शिक्षण यांवाचन दूसरा मार्ग नार्ट! असे कांहीं नाहीं, हें लालशंकरभाईच्या चरित्रावरून लक्ष्यांत येतें. त्यांस इमजी शिक्षण प्राप्त होण्यापर्वीच लालशंकरभाईंची मतें उदार झाली होतीं. आपण स्वतः विचार करूं लागलों व महिपतरामभाईसारखा मार्गदरीक मिळाला म्हणजे उन्नति होते. तेंही लालशंकर ग्राच्या चरित्रावरून शिकण्यासारखें आहे. महिएतरामभाईसंवंधानें लालशंकर यांच्या मनांत अपार **आदर व**सत असे. व त्यांच्यासंबंधाने बोलत असतांना ते कित्येक वेळां गहिंवहून जात. 'मठा आज जी सिस्थिति प्राप्त झाली आहे त्याचें सर्व श्रेय त्याच महारम्यास आहे: त्यांनी मला मार्ग दाखविछा. त्यांनी मला प्रोत्साहन दिलें. त्यांनी माझ्या ठिकाणी कर्तव्यनिष्ठा वाढविली. माझे हातून जर कांहीं सरकरयें व लोकसेवा होत असेल व झाली असेल, तर तो महि-पतरावभाईंचा प्रभाव. प्रत्यक्ष त्यांच्या चिरंजिवांच्या मनांत त्यांचेविषयीं आदर वसत नसेल इतका माझे मनांत वसत आहे ' असे ते संभाषणांत अनेक वेळां बोळन दाखबीत असत. लालशंकर महाराष्ट्रांतून बदळून गुजरायेंत आले त्याच समारास रावसाहेब महिपतराम वारले. महिपतरामांनी आपल्या लेखांच्यादारें सगळ्या गुजराथला जागें केलें. त्यांचा अनेक परोपकारी संस्थांशी संबंध होता. अहमदाबाद येथें एक अनाथाश्रम स्थापावा अशी त्यांची फार दिवसांची इच्छा होती. परंत मरणापूर्वी तिला दृश्य स्वरूप प्राप्त झालें नाहीं. तथापि आपल्या गुरुजींची अपूरी राहिलेली इच्छा लक्षांत घेऊन, रा. ब. लालशंकर ह्यांनी पुष्कळ खटपट करून तेथें अनायाश्रम स्थापिला. सन १८९९ च्या दुष्काळामध्यें स्मा आश्रमानें अनाथ मुलांचा प्रतिपाळ करण्याचें फार मोठें कार्य केलें. एके वेळीं आश्रमामध्यें चौदाशें मलें मली होत्या. इतक्यांच्या खर्चाची व्यवस्था लालशंकर भाईस करावी लागे. त्याने आपल्या ऐपतीप्रमाणें संस्थेस स्वतः मोठमोठ्या देणस्या देऊन नोकरी संभाळन मोठा कायमचा फंड उमा केला. अखेरीस त्यांनी आश्रमाच्या मालकीचा पन्नास हजारांचा जमीनजमला व एक लाखाचा स्थायिक फड केला. ह्यावरून रा. ब. लालशंकर ह्यांच्या कर्तस्वशक्तीची साक्ष पटते.

सार्वजनिक हिताची कृत्यें करणें हैं एक आपर्छे अत्यंत पवित्र कर्तव्य आहे असें समजून ते अशा कार्यास मनोभावानें छायत असत. पूर्व वयांतच मनुष्यानें आपल्याला अशी संबय लावन घेतली तर उत्तरोत्तर त्याची प्रगति होत जाते. अद्याप आपण लहान आहोत. सार्वजनिक कामाचा आपल्याला अनुभव आलेला नाहीं. हजार व अनुभवी माणसें कामें करीतच आहेत, त्यांत आपल्या हातून विशेष होण्यासारखें कोहीं नाहीं असें आमच्या समाजांत तरुण मंडळीला बाटतें व ते मार्गे राहत आपले स्वतःचे व समाजाचे अकल्याण करितात. अशा मंड-ळींनी रा. ब. लालशंकर यांचे उदाहरण लक्ष्यांत बाळगण्यासारखें आहे. लालशं-कर नोकरीनिमित्त महाराष्ट्रांत ज्या ज्या ठिकाणी हिंडले त्या त्या ठिकाणी लोकहि-ताची अनेक कार्ये करून. व परोपकारी संस्था स्थापन त्यांनी जणंकाय आपलीं स्मारकेंच जागोजाग स्थापन ठेविली. असे जिवंत स्मारक त्यांनी प्रथम पंढरप-राम स्थापिळ

## पंढरपर येथील कार्य.

पंढरपुर सारख्या ठिकाणी लालशंकर जाण्याच्या पूर्वी कोणाला वाळतंटामध्ये जीवंत मूल पडलेलें दिसलें नसावें, किंवा तीर्थाच्या ठिकाणी काय अत्याचार होत असतो हैं कांडी कोणी जाणत नव्हते असे नाहीं. परंत १८७५ साली प्रीध्मऋ-तंत चंद्रभागेच्या कांटी सायंकाळी फिरत असतां त्यांस ठेंच लागली. पायाला काय लागलें म्हणन पाइतां तें एक रक्तानें भरहेलें, नाळही न कापलेलें. लग-च्याच्या फटकुऱ्यामध्ये गुंडाळून टाकलेलें जीवंत बालक आहे असे त्यांना आह-ळलें! आजपर्यंत अशीं मर्ले वाळवंटांत टाकलेली सांपडतात असे त्यांनी ऐकिले होतें. त्या दिवशीं त्यांना त्याचा प्रत्यक्ष अनुभव आला. पढें अशीं मर्ले सांपड़ली की ते आपल्या घरी आणन त्यांचा प्रतिपाळ करूं लागळे व नंतर कांही मित्रांच्या साहाय्याने त्यांनी बालहत्याप्रतिबंधक गृहाची स्थापना केली. नंतर पढें १८७७ साली सोलापूर जिल्ह्यांत भयंकर दुष्काळ पडला. त्यावेळी मुरारजी गोकु-ळदास ह्यांस सोलापरास गिरणीच्या निमित्तानें वारंवार जावें लागे. त्यांच्या लक्षांत सोलापुर जिल्ह्याची केविलवाणी स्थिति आली. लोक अन्नान करून मरत आहेत. गांवचे गांव ओसाड पडत आहेत, असे पाइन त्यांनी दुष्काळ फंडाची स्थापना केली. त्यांनी गांवीगांव माणसे पाठवून तेथील स्थितीविषयी खात्रीपर्वक माहिती आणवन धान्य व चारा यांचा प्रवठा करण्याची व्यवस्था केली. याच वेळी इकडे पंढरपुरास लालशंकरभाई रात्रंदिवस मेहनत घेऊन ते लोकांचे प्राण बांचविण्याची न्यवस्था करीत होते. मलांचे केवळ प्राण बांचवन

भागावयाचे नाहीं हे त्यांच्या लक्षांत येतांच अनाधबालकगढ स्थापण्याच्या बटपटीस ते लागले. त्या वेळी दर शनिवारी कोटांचे काम आटपन त्यांनी मंबरेचा रस्ता घरावा. येथे मोठमोठ्या शेटियांच्या भेटी घ्याव्या, पंढरपर येथे अनाथ मुळांची संख्या किती आहे तें त्यांस सांगावें. त्यांजपासन लहान मोठ्या देणग्या दिवसभर खटपट करून मिळवाव्या व रात्रीच्या गाडीने पंदरपरास जाऊन सोम-वारी कामावर रुज व्हावें: अशा एका भेटीच्या वेळी शेट मरारजी गोकळदासांनी स्यांची व नारायणराव चंदावरकरांची ओळख करून दिली. त्या वेळीं ते प्रतणाळे नारायणराव । हे लालशंकरभाई, हे एक प्रतिशंकरच आहेत हो । त्यांना थकव-म्हणून कसा तो माहीत नाहीं, दृष्काळनिवारणासाठी यंव केठें पाहिजे आणि त्यंव केलें पाहिजे अशा गणा लोक मारताहेत. लालशंकरभाई काय केलें पाहिजे तें कहन दाखवीत आहेत. सर्व कामांत त्यांचें हें असे आहे आणि त्यांना यजा येतेंही." ह्या वेळासंबंधानें सर नारायणराव ह्यणतात " शेटजीनी जे म्हटलें तें अगदीं खरें आहे. लालशंकरभाई सधारक मतांचे हें सर्वांस माहीत: प्रनर्विवाह-पक्षाचे ह्याची सर्वांना जाणीव, तरी त्यांनी विनंति केली व चतुर्भंज मुरारजी खिमजी जीवासारख्या अगरी जन्या विचारांच्या शेटियांनी पंढरपुरच्या आश्रमा-साठीं मोठमोठ्या देणस्या दिल्या." सर नारायण म्हणतातः---

"His energy, his quiet ways of persuasion, his humility, above all, his doggedness won wherever he went among the shetias of Bombay, and with all the prejudice they had against him, because he was a sudharak, a religious and social reformer, a prominent member of the Theistic Church known as the Prarthana Samaj, they helped him in the cause he had espoused. At Pandharpur he became known as Dev Munsiff."

#### Indian Social Reformer,

श्रशा प्रकारें खटपट करून ठालशंकरभाईनी पंढरपूर्चे आफंनेज स्थापिछे. त्या दुष्काळाच्या वर्षी ठालशंकरभाईचें घर एक अन्नछत्र होतें. त्यांनी आपल्या कुटुंबास सांगृन ठेविलें होतें की, कोणीही गरीब मनुष्य अन्नासाठी आला असती रयास विन्मख लावं नये. स्वतां भाकऱ्या करून सर्वांस पोटाला घालावें. ह्या माउ-कीस हा विचार पसंत पहला. आपण एवडचा मोठ्या हहेदाराची पत्नी हा विचार त्यांच्या मनाला जिवला नाहीं व जे कोणी अन्नासाठी त्यांच्या घरी येत त्यांस स्वतः भाकःया कहत त्या जेवं घालीत असत.

### रतर ठिकाणी.

लालकांकर नाजिक येथे रोले स्था वेली स्थानी तेथे क्रियांसाठी एक दवाखाना कादला आपल्या क्षियांकरितां औषधपाण्यासाठी स्वतंत्र दवाखान्याची जरूर आहे व प्रसतीकरितां हशार व शास्त्रीय माहिती असलेल्या सुइणी अवश्य असा-व्यात हैं लक्षांत घेऊन त्यांनी ही सर्व खटपट केली. नाशिक येथे लालशंकर येण्यापर्वी स्मन्नानाजवळ धर्मशाळा नव्हती. त्यामळे पावसाळ्यांत पावसाचा व उन्हाळ्यांत उन्हाचा फार ताप व्हावा. ही लोकांची अडचण लालशंकर ह्यांस सहन झाली नाही. त्यांनी खटपट करून धर्मशाळा बांधन घेतली व त्याबहुल सर्व लोक आतां त्यांची आठवण करीत असतात. त्यांची बदली अहमदनगर येथें झाली त्या वेळी तेथील प्रार्थनासमाज बाल्यावस्थेत होता. त्यास इमारतीचीही जरूर होती. या कामीही यांची खटपट फार उपयोगी पडली, १८९१ साली बदलन ते अहमदाबाद येथे आले व शेवटली बाबीस वर्षे त्यांनी तेथेच घालविली तेवढ्या अवधीत त्यांनी तेथें काय केलें याची साक्ष तेथील संस्था देत आहेत. ते ज्या वेळीं परलोकवासी झाले त्या वेळी विधवाविवाहोत्तेजक मंडळी. बालविवाह निषेधक मंडळी, गुजराथ संसारसधार समाज, विधवाश्रम, प्रार्थनासमाज, प्रार्थना-समाजाची शाळा, देवाभाई कन्याशाळा, अत्यंज स्कूल, महिपतराम रूपराम अनाथाश्रम व बालहत्याप्रतिबंधक गृह, लेडीज क्रुब, भोलानाथ इन्स्टिटगृट, केपाभाईलाल गुजराथ व्हन्यांक्युलर सोसायटी, सेवासदन, अंजुमान इस्लाम, इतक्या गुजरार्थेतील संस्थांशी त्यांचा निकट संबंध होता !

#### स्रोकसेवेचे धोरण.

इतक्या संस्थांशी त्यांचा संबंध होता, परंतु तो नांवाचा संबंध असे एकही ' संस्थेसंबंधानें नव्हतें. ज्या ज्या संस्थांशीं त्यांचा संबंध असे, ती कशी चासली आहे, तिच्या गरजा व उणीवा काय आहेत, हें सर्व समजून घेऊन तिच्या सर्व सभास ते हजर रहात असत. गुजराथ व्हर्न्याक्युलर सोसायटी आज चांगल्या संपन्न स्थितीत आहे. त्याचे बहतेक श्रेय खलशंकरभाईनाच क्रिकें

पाहिजे. ते संस्थेचे चिटणीस असतां सभासदांची संख्या दुपटीनें बाढली, वसूल बाढला व संस्थेविषयी आदरभावही पाडला. प्रेमाभाई हॉल बांघणें वालले असतां अनेक वेळां ते चार चार तास हातांत छत्री पेऊन इमारतीभोंवतीं उन्हांत फिरत. गवंडी, सुतार, मजूर काग करितात, किती काम झालें आहे, किती व्हाव-याचें आहे हें सर्व स्वतः पाहुन न्गांजकहून चांगलें काम करवृन पेत. सुकादम किंवा मिल्ली नेमण्याची कांही जरूर नसे. कारण हेच तें सर्व काम स्वतः करीत असत. सार्वजनिक इमारती होती होईतों थोच्या खर्बात तथार ब्हाव्या असा नेहमी तथांचा कटाझ असे. विटा आल्या तर तेच पास करणार, चुना आला तर तेच पहाणार असी व्यवस्था असे. अनेक वेळां ते गवंच्यास हुक्तम देत की, आज्वच्या विवसांत असुक चौरस फूट काम तुमच्याकहून झालेंच पाहिजे. ते स्वतः वाकश्यार व माहितगार असल्यामुळें कामकरी लोवंस टंगळमंगळ करण्यास कावजनार व साहितगार असल्यामुळें कामकरी लोवंस टंगळमंगळ करण्यास कावजन सरे.

१८९८ साली डायमंड ज्युविलीचा समारंभ जेव्हां अहमदाबाद येथें झाळा तेव्हां गोरगरीब लोकांस जेवण देण्यांत आलें. ह्या गरीब लोकांमच्यें अर्थांत भेड़, भंगी, मोचो वगैरे लोक होते. त्यांची कोणीच दाद घेईना. तेव्हां ते लोक कंटा-चून परत जावयास निघाले त्या वेळीं ही बातमी लालशंकरभाईंस कळल्याबरोबर हातचें काम टाकून ते तिकडे गेले व त्या लोकांच्या जेवणाची व्यवस्था त्यांनी स्वतः लावि शे हें जेव्हां त्या वेळचे जिल्हाजच्च जवळच होते त्यांनी पाहिलें वेव्हां त्यांसही सानंदाधर्य वाटलें.

रा. ब. लालशंकर यांबी राहणी अगदीं साथी असे व मोठेपणा दाखबून लोकांस त्रास यावा हैं त्यांस पसंत नसे. कांहीं इमारतीचें काम चाळ असल्यास कुंमाराजनकून, अगर कोठलेंद्री सामान पुरविणाराजनकून हिसेब समजबून प्याव-यावा असला आणि तो जर भट्टीकडे अगर बखारीकडे परत जात असला, तर त्याजनशेवर चाळ्न चाळतां चाळतां ते त्याजकङ्गन तो समज्ज घेत. पण 'मला आतां वेळ नाहाँ, वंगल्यावर येऊन मला भेट, मग तुझा हिरोब पाहूं ' असें ते म्हणत नसत.

पाहुण्यांचे आदरातिथ्य यांच्या घरी विशेष असे व त्यांतही सामाजिक प्रधा-रणेसंबंधी व प्रार्थनासमाजसंबंधी जे जे छोक अहमदाबादेस येत ते त्यांचे कडेसच उतरत, त्यांची सर्व व्यवस्था उत्तम कशी राहीछ. व त्यांची गैरसोय कशानें होणार नाहीं हें नेहमी त्यांचें पाहणें असे. कांहीं महाराष्ट्रीय मंडळीस तर ते कित्येक वेळां कैक महिने आपणांकडे ठेवून घेत. हेतु हा की परक्या ठिकाणीं त्यांस अडवण भासं नये.

१८९९ सालच्या दुष्काळांत रा. ब. लालशंकर यांच्या देखरेखीखाली दोन हजार दोनशें गुरें जमविष्यांत आली होतीं. आपकें कोर्टीचें, अनायाश्रमाचें काय व इतर सर्व सार्वजनिक कार्में संमाळून त्यांनी ह्या गुरांची उत्तम व्यवस्था ठेव- विली. ही व इतर सार्वजनिक कार्में लक्षांत घेऊन सरकारनें १९०३ सालीं कैसरी- हिन्दचं सोन्याचं पदक त्यांस बिक्षस दिलें. याच सुमारास त्यांची पेन्शन चेतलें. पेन्शन हें विश्रांतीकरितां असा पुष्कळांचा समज असतो. पण रा. ब. लालशंकर हे आतां आपला सर्व वेळ लोकोपयोगी कार्में करण्यांत किंवा त्यांसंवंधानें वितन करण्यास मोकळे झाले. त्यांचें कुटूंब अनेक वेळां म्हणत असे की नोकरी होती तोंपर्यंत लालशंकर यांची प्रकृति ठीक असे, पण पेन्शन चेतल्यावर कामाची इगन्दग वावल्यामुळं प्रकृति खालावत आहे.

रा. ब. लालशंकर यांचं कुटुंव १९०९ मध्यें वारलें. त्यापूर्वी दहा बारा बचें त्यांची प्रकृति चांगली नसे. त्यांनी आपल्या प्रकृतीची हेळसांड करूं नये क्षत्री लालशंकर यांची इच्छा, व त्यासाठीं माझी वाट न पहातां प्रार्थना उरकृन दुम्ही आपलें भोजन उरकृन घ्या असे त्यांचे नेहमी तांगणें असे. कारण संध्याका- कच्या वेळी सभा वंगरे कामें ह्यांस नित्य अनावशाचीं. परंतु त्या तशाच तिष्ठत बसत व मलाही आपल्या प्रकृतीची काळजी आहेच ना असा जवाब देत. लाल्यांकर यांस एवझीमामुळें बराच त्रास होत असे. तथापि ते कुपध्य वगैरे न करितां प्रकृति संभाद्धन रहात असत. त्यांच्या कुटुंबानें नेहमीं म्हणांचें की 'काजी दुबळे कां, तर त्यांना सगळ्या गांवची फिकीर' तशी स्थिति आमच्या येथें आहे.

लालशंकर ह्यांस मोज मजा, सुख आराम, चैन, हैं ठाऊकच नव्हतें. जें काम अंगावर घ्यावयाचें तें पुरं करावयाचें हेंच त्यांचें ध्येय असे. अनेक वर्षेपर्यंत अनाधाश्रमांत रोज सकाळी जाऊन तेथील व्यवस्था ते स्वतः पहात असत. अशा विळी एकाशा मुलास कीणी दूध पाजीत असकें तर तेथें स्वस्थ उमें राहून न पहातां किंवा कोरहे हुकूम न सोडतां हातांत बाटली घेऊन लागलीच ते मुलास कुंछें पाजावयास लागत. आपण केवळ हुकमाचे धनी नसून, आपण स्वतः काम केळें पाहिजे अशी त्यांची भावना होती व त्याश्रमाणें ते आपळें आचरण ठेवीत

# सामाजिक व धर्मसधारणा.

रा. ब. लालशंकर ह्यांनी आपल्या खटपटीने गुजरायेत अनेक प्रनविवाह घड-वन आणिले. अज्ञा वेळी त्या लोकांस ज्या ज्या अहचणी येत त्या दर करण्यास है स्वतः झटत. त्यांना आपल्या घरी ठेवून घेत व पैशाचीही झीज सोशीत. त्यांना स्वतःला अपत्य नव्हतें. म्हणून त्यांच्या वडिलांनी द्वितीय विवाह करण्याविषयी त्यांना फार आग्रह केला. ही गोष्ट माझ्या हातन केव्हांही घडणार नाहीं असें त्यांनी वडिलांस निश्चन सांगित हैं. 'असे जर आहे तर माझ्या जवळ जें कांही आहे तें मी तुला देणार नाहीं? असे वडिलांनी म्हणतांच, 'हरकत नाहीं, देवाच्या दयेने व आपल्या आशिर्वादाने मला कांडी कमी नाडी. तेव्हां आपण मला कांडी न देणें यांत बावगें कांहींच नाहीं ' असें उत्तर दिलें व त्या महाताऱ्यानें आपल्या द्वितीयसंबं-धाच्या मुलीस आपला सर्व ऐवज देऊन टाकला ! लाल शंकर ह्यांच्या तरुणपणीं अनेक सदग्रहस्यांच्या खटपटीस यश येऊन अहमदाबादेस स्त्रीशिक्षणाच्या प्रोत्साहनार्थं एक शाळा स्थापण्यांत आली. त्या वेळी गुजरार्थेत मुलीसही शाळेत पाठवावयास कोणी तयार नसत. मग विवाहित ख्रियांची गोष्टच नको. परंत लोकांस उदाहरण घाळन देण्यासाठीं त्यांनी ह्या जाळेंत आपल्या तरुण पत्नीस पाठविकें व त्याचा इष्ट असाच परिणाम झाला. अहमदाबाद येथील प्रार्थनासमा-जाची स्थापना व्हावयास ज्या गृहस्थांची खटपट कारण झाली, त्यांत रावबहाहर ळाळशंकर हे होते. प्रत्येक सभासदानें स्वयस्नानसार दररोज प्रार्थना करावी असा जो ह्या समाजाचा नियम आहे तो त्यांनी आमरण चालविला, रोज प्रार्थना व भजन केल्याशिवाय ते अन्नग्रहण करीत नसत. ज्या धार्मिक सधारणे वें काम लाल-शंकरभाईस अत्यंत प्रिय होतें. व जी धार्मिक सधारणा व जो धर्म सर्व सधार-णांचा पाया आहे असें ते वारंवार प्रतिपादीत त्या धर्माचें कार्य त्यांच्या हात्व शेवटी झालें. म्हणजे ता. १ मे हा दिवस अहमदाबाद प्रार्थनामंदिराचा बास्तचा दिवस आहे. त्या दिवशीं त्यांनीं मंदिरांत होवहची जपासना चालविली. ती चाल-चीत असतांनाच त्यांस मध्यें घेरी आल्यासारखें झालें व त्याच रात्री हवा पालट करण्यासाठीं ते डमस येथें गेले. त्यानंतर ते घराबाहेर केव्हां पडले नाहीत. व अखेरीस शरीर क्रश होत जाऊन अहमदाबाद येथे ता. १८ अक्टोबर १९१२ रोजी त्यांचे देहावसान झाळे.

# दुःखाचे प्रसंग.

त्यांना स्वतः चें संतान कांहीं नव्हतें असें वर सांगितळें आहेच. तथापि ते आपल्या धाकव्या भावाच्या मुळांस स्वतःच्या मुळांपेक्षांही प्रेमानें बागवीत. संसारांत असतांना त्यांजवर अनेक दुःखाचे प्रसंग आले. मृत्यूच्या आधीं कोंहीं वर्षांपूर्वी त्यांची पुतणो वारळी. हें दुःख ताजें असतांनाच तीसएक वर्षे वयाचा होतकरू पुतण्या परलांकी गेळा; त्यांनंतर त्यांची स्वतःची पत्नी त्यांस सोडून गेळी आणि अखेरीस ते स्वतः आजारी असतांना त्यांना विशेष प्रिय असळेळी, हुशार, शहाणी, बांगळी शिकळेळी अनेक कळांत नियुण अशी त्यांची दुसरीही पुतणी वारळी ! पण हे मर्व आधात त्यांनी धैयांने सहन केळे. जोंपर्यंत सामर्ध्य होतें तोंपर्यंत त्यांनी आपल्या लोकसे वेच्या व्रतास खळ पट्ट सिला नाहीं. शेवटच्या दुख्यांनी त्यांनी आपल्या लोकसे वेच्या व्रतास खळ पट्ट सिला नाहीं. शेवटच्या दुख्यांनी त्यांनी होते तोंचे ता वांचित व अखेरीस त्यांस ह्यापासून त्राम होत आहे असे पाहून डाकटरांनी ह्या गोष्टीस मनाई केळी. त्यांच्यासास्वा एकनिए व तिःस्वार्थी लोकसेवक केवळ अहमदाबाद शहरांतच नव्हे तर सगळ्या गुजरांवेंत अद्यापपर्यंत झालेळा नाहीं असे म्हणावयास कांहीं हरकत नाहीं.

# चरित्रापासून बोध.

अलीकडे लोकसे वेसंवंधानं बराच गाजावाजा होत असतो. परंतु कोणत्याही प्रकारें गाजावाजा न करितां त्यांनी लोकसेवेचें कंकण हाती बांधलें व परमेश्वरावर पूणें निष्ठा ठेवून देवाचं कार्य देवाच्या हेत्प्रमाणें करावयास निषाल्यावर त्यास सामध्यें कसें प्राप्त होतें, त्यास यश कसें येत जातें व त्याचें सामध्यें ही कसें वाढत जातें हा घडा पुढें ठेवण्यासाठी हें चरित्र येथें दिलें आहे. ईश्वरास अंतःकरणांत जागृत ठेवून, शतुमित्रांस सम मानून, म्हणजे दोधांवरहीं दया व प्रेम करून, कामादि रिप्स विवेकानें आधीन ठेवून, भृतदया बरोबर छेऊन वागणें हें खरें जीवन होथ. असे जे उद्वार त्यांनीं एकदां काढले त्यास अनुरूप त्यांचें निस्त्व आवरण असे. त्याचप्रमाणें त्यांचा साधेपणा, मोठ्या हुवावर असतांना निस्त्व तिव्यवीची त्यांची क्यातीं, निस्त्व माणें पुष्कळ वेळां लोकप्रिय नसतात; परंतु निःस्वार्यंवर्धीं त्यांचीं केल्या लोकसेवेमुळें लोकांचे त्यांजवरील प्रेम, कर्तव्य म्हणून कार्य कर-ष्याची हांछ, दूरदर्शीपणा, निरमिमानता, बालमान, सत्याविषयीं आदर, इतरांचें दुःख तें आपलें दुःख, इतरांच्या गरजा त्या आपल्या गरजा, इतरांवरील प्रसंक

ते आपल्यावरील प्रसंग असें समजून इतरांसाठी खपण्याची त्यांची उत्सुकता, अंगावर घेतलेलें कार्य झीज सोसून मुकाव्यानें करण्याची होस; सामाजिक व्यव-स्थेंतील अन्याय, घातक रूढीमुळें होणारा ताग कमी करण्यासाठी त्यांनी सोसलेली झीज, धर्माचें छुद्ध सात्विक स्वरूप जनास साद्दर करण्याची त्यांची पद्धत, गरमे-श्वरावरील त्यांची अचल निष्ठा, त्यांचें प्रार्थनाशील वर्तन ह्या त्यांच्या चरित्रांतील गोष्ठी आमच्या तक्ष्णांस अत्यंत अनुकरणीय अशा आहेत.

सर नारायण चंदावरकरांनी सोशळ रिकारमर मधीळ ठेखांत रा. ब. लालशंकर ह्यांच्या चरित्रापासून काय बोध होत आहे तो फार मुंदर रीतीनें पुढील-प्रमाणें वर्णिला आहे:—

Several lessons emerge from a life so devoted to good work. Lalshankar was always busy and found time for everything which appealed to his heart of reform. What he took in hand he did to the best of his power and did it thoroughly. Everyday meant to him no respite but hours of toil in philanthropic work; and for that he spared neither time nor money of his own. Failure, difficulties, want of co-operation and help, apathy on all sides, large promises and poor performance from those around, these never soared his temper or damned his heart; but he went on doing his part; ever smiling, cheerful and hopeful. Lalshankar was not a dreamer but a doer. The idealist and the realist-the man of thought and of action-combined in him. And so, he has gone to his rest! I have had the privilege of his company and his inspiring conversation many a time and every time I learnt what a soul of spiritual strength Lalshankar was. That formed the root of his life and lifelong activity. It was his piety, faith in God and His work-which inspired Lalshankar and gave zest to his manifold activities. His daily bhajans and prayers, his daily hours of meditation-from these he derived strength for his daily work. Prayer with him meant the outpouring of the heart to its God in the sweetness of solitude followed by action done, life led, duties discharged, services rendered to our fellows in harmony with God's will.

Yes, it was his life of piety, his trust in God, his active faith, that made him what he was-a devoted worker, who lived for and loved his fellows and helped all good and noble causes. It is such men who teach us the lesson of true and enduring patriotism. They form the real capital and wealth of the country.

सर नारायण चंदावरकरांनीं दुसऱ्या एके ठिकाणीं म्हटल्याप्रमाणें:---

We are all born to be servants of one another, service is the secret and sinew of life. To serve one's family, one's country and humanity. That is what makes true happiness. We must lose ourselves in work that absorbs us, makes us forget our petty selves. And when that spirit of service grows upon us by the light of faith in God, it makes the world beautiful and lovely and life becomes a blessing, not a burden.

आजन्म जनसेवा करीत राहिलेल्या ह्या लोकसेवकाच्या चरित्रापासून आमचे तरुण थडा घेवोत व तो घेण्याची प्रेरणा परमेश्वर त्यांस करो व लालशंकरभाईनी जनसेवेचें पालून दिलेलें वळण वळविणारे तरुण ह्या देशांत पुष्कळ निपजीत अशी परमेश्वरापाशी प्रार्थना आहे.



सदाशिव पांडुरंग केळकर

# १५३ सदाशिव पांडुरंग केळकर.

# (११) सदाशिव पांड्ररंग केळकर.

True, honest life, Holy and simple; peace; a cheerful faith In God; and nothing spent not purely earned.

-Festus.

आमचें जीवित क्षणमंगुर आहे अस आम्ही म्हणतों; साधुसंत आम्हांस हाच उपदेश करीत आहेत, हैं आम्ही आणतों; रोज शेंकडों माणसें मृत्युमुखीं पडत असळेली आम्ही पहातों; पण, त्याच्या योगें आमच्या ठिकाणीं व्हावी तशी जागृति होत नाहीं. शेंजारोपाजारी, मित्र, साधारण जवळचा आस मृत्युमुखीं पडला म्हणजे त्या त्या व्यक्तीवर आपळें ज्या प्रमाणानें प्रेम असेल त्या प्रमाणानें मालाला हुरहुर लागते. परंतु ज्याच्याविषयीं आपल्या ठिकाणीं अथंत आदर-बुद्धि, किंवा ज्या व्यक्तीचें व आपळें अगदीं निकटचें नातें, अशी एकादी व्यक्ति अल्पकालच्या आजारीनें किंवा कांहीं आकित्मक कारणानें मृत्युमुखीं पडली, कीं एकदम जागृति होते; आपल्या हानीची तत्क्षणीं कल्पना होते; आपळें जीवित हतकें क्षणभंगुर असून आपण कसे निर्पास्त व कर्तव्यविन्मुख असतों त्याची आपल्याला साक्ष पटते. व कांहीं काल तरी गत आयुष्यावहल खंति वाटल्याचीचून राहत नाहीं. असल्या प्रसंगाच्यायोग काळाचा व आपला किती निकट सेवंघ आहे तें लक्ष्यांत येतें व शेळे कडीच्या

Death is here and death is there, Death is busy every where, All round, within, beneath, Above is death and we are death.

ह्या उक्तीची सत्यता मनास पटते. रा. रा. सदाशिव पांडुरंग केळकर ह्यांचा ता. २० दिसेंबर १९०६ रोजी या शहरीं जो बहुतेक आकारमक रीतीनें अंत झाला त्याची बातमी त्या वेळीं कानीं येतीच अशा प्रकारची पुष्कळांच्या मनाची स्थिति झाली. येथील प्रार्थना समाजाच्या ३९ व्या उत्सवांतील आपल्याकडे ठेवलेली सर्व कार्यें उरकून उत्सव संपल्यावर पंढरपूरच्या प्रदर्शनासाठीं सदाशिवराव गेले. त्या वेळींच त्यांची प्रकृति चांगलीशी नव्हती: व त्यांनीं प्रवासाचें द्यादगीचें काम

सध्यां कहं नये, असे त्यांच्या कुटुंबास वाटत होतें, तरी ते गेळे, व निरिनराळ्या िटकाणी प्रवास कहन ता. १० दिसेंबर १९०६ रोजी परत आले. आल्यानंतर त्यांनी आपल्या मित्रांच्या भेटी घेतल्या. आपल्या प्रवासांतील हुकीकत अनेकांस सांगितली; पंवरपूरच्या मांजा विदित केल्या. पुढं थोच्या दिवसांनी त्यांस ताप आला. पण, त्यांस सुख्य विकार मधुमेहाचा होता. तोच विकोपास गेला. सांचें सर्व रक्त द्षित झांचे व गुक्वार ता. २० दिसेंबर रोजी रात्री येथें डा. भाजेक-रांच्या इस्पितलांत त्यांचें प्राणोत्कमण झांकें. ता आजारी असून अत्यवस्थ असल्याचें फारच थोच्या लोकांम माहीत होतें. त्यासुळें त्यांच्या वर्शनाचा लाभ साला नाहीं; त्यांची अल्यही सेवा आपल्या हातून झाली नाहीं याबहल पुष्कट्यांस अत्येत हळहळ वाटली, व सदाधिवराव आपणास एकाएकी टाकून गेळे हें पाहून त्यांची अरी योग्यता जाणणारांस अतिशयच खेद झाला.

सदाशिवरावांच्या एकंदर चरित्रासंबंधाने विचार करूं छागळें म्हणजे मन अगदी अस्वस्थ होतं. इतका बुद्धिमान पुरुष, इतका कर्ता, इतका करारी, इतका धर्मानष्ठ, इतका सत्त्वशील, पण एकंदर समाजाला त्यांचा ब्हाचा तसा फायदा भ्राला नाही. ऐहिकट्टथा त्यांनीही आपळें हित साधळें नाहीं; मात्र सदोदित आपल्या मनाला ने योग्य दिसळें व आपल्या देवाला ने प्रिय असे त्यांच्या विवे-कार्ने त्यांम सांगितलें तें अडचणींचा विचार न करिता आचरणांत आण्ण्यासाठी ते गतत, अगदी अखेरपर्यंत झटले आणि द्यांत त्यांस पूर्ण यश आलें, आणि यांतच त्यांचे खरें थोरपण आहे हें त्यांच्या पुढील अल्प चरित्रावरून वाचकांच्या लक्ष्यांत येईल.

रा. सदाशिवराव पुणं जिल्ह्यांत खेड तालुक्यांत चाकण गांवीं सन १८४८ सालीं जन्म पावले. पांड्ररंगपंतांचे चुलते हरदास होते व त्यांच्या पाठीमार्गे हे उमे राहण्यास असत. त्यांच्या बरोबर हे कोकणांतून पुण्यास आले, परंतु त्यांच्याबरोवर परंत न जातां पुण्यासच राहिले. तेथे राहून हल्लुहल्ल पेशन्यांच्या बाच्यांतील एका कारकुनाची जागा त्यांनी मिळविली. त्या जागेवर असतांना, त्यांची हुषारी पाहून चाकणच्या मुझुमदार नांवाच्या साधारण श्रीमंत गृहस्थांनी त्यांस आपल्याकडे नोकरीस बोलाविलें, तेब्हां ते पुण्याहून चाकणास गेले. तेथे त्यांच्या घरचा कारभार पहात असतांना त्यांनी स्वतःची थोडयोडी शेती करण्यास सुरवात केली. नंतर कांही दिवसांनी त्या गांवची मोजणी त्यांच्याच

देखरेखीखाठी होऊन त्या वेळचे कुळकणी अक्षरग्रन्य असल्यामुळे १२ वपेंग्येंत कुळकणींपण ह्यांनी वाठविठें. आणि गांवांत सर्व कामांत पुढारी झाले. यांनी बन्याच प्राँढ वयांत लग्न केठें. त्यांची बायको नाशीक येथील प्रसिद्ध फडके घराण्यांतील होती. या दंगत्यास बरींच मुठें झाली. त्यांपैकी सदाधिव व वामन है दोषे भाऊ व एक बहीण, हीं लहान असतांच मातुश्री वारली. आई वारल्या-बरोबर तियां मुलांस मावशीक वे पाठविठें होतें; परंतु मुलांच्या मुंजी झाल्यावर त्यांस शाळेंत घालज्यास चाकणेस आणिठें, व वडिलांनी स्वतः स्वयंपाक वगैरे सर्व कामें करून त्यांचें विश्वण परें केठें.

दोषांची लम्ने कहन दिल्यावर त्यांना इंग्रजी शिकण्याकरिता पुण्यास पाठविळे. दोषांपैकी सदाशिवराव कार बुद्धिवान असल्यामुळे त्यांनी सर्वेच विषयांत पण विशेषेंकहन गणितांत चांगला लेकिक मिळविला. लहानपणी स्वभाव कार हुड असल्यामुळे त्यांना बंच्या हूं आवडतें नांव मिळाले होतें. पुण्यांत डोलकर आळीत मावशीच्या बाच्यांत राहून बाबा गोखल्यांच्या शाळेत इंग्रजी मेंट्रिक्युलेशन पर्यंत त्यांनी अभ्यास केला. सदाशिवरावांचें प्रथम कुटुंव दुसऱ्या प्रमूतीच्या वेळी निवर्तेले. पहिला मुल्या आधीच वारला होता, व दुसरें मूल तीन महिन्यांनंतर गेले. बायको महन १५ दिवस होतात तांच त्यांच्या मावशींने दुसऱ्या लगावी तयारी केली होती, परांत त्यांच्या कब्रलीवर सर्वं अवलंबून होते, व त्यांनी तर विवाह करणें साफ नाकारलें. त्याच सुमारास नवरी मुलगी आजारी आहे असाही तिरोप आल्यामुळें लगावा काहींच प्रश्न राहिला नाहीं. सदाविवराव पुण्याहून सन १८५० सालीं मुंबईस म्याट्रिक्युलेशनची परीक्षा देण्यासाठी येथे आले. ते परीक्षेता बसले. परंत त्यांची परीक्षा उत्तरली नाहीं.

हा काल आपल्या महाराष्ट्रांत मोठ्या चळवळीचा होता. सामाजिक, राजकीय, धार्मिक चळवळी आपल्या प्रांतीं तुकरयाच सुरू झाल्या होत्या. १८६९ साली मुंबई शहरांत कोकणस्य ब्राह्मण द्वातीत पिहेळा पुनाविंवाह झाला होता. १८७० सालीं कपोळ वाणी जातीतील दोन प्रसिद्ध कुटुंबांत पुनाविंवाहाचा योग घडून आला होता. १८७१ साली रा. रा. गंगाधरपंत गद्रे यांचा श्री. दुर्गावाई यांजशी पुन-विंवाह झाला. सदाधिवराव परीक्षेस आले ते येथेंच कांही दिवस राहिल्यामुळे स्यांनी या नूतन दंगत्याची गांठ घेतली व त्या वेळापासून ह्या दोन कुटुंबांचा परस्य अति विकट संबंध जडला.

## सदाशिवराव व स्वदेशी चळवळ.

आम्हीं वर म्हटलेंच आहे कीं. महाराष्ट्रांत हा काळ फार चळवळीचा होता. सदाशिवराव पुण्यास असतांना आपल्या सभोंनार काय चाललें आहे तें नीट लक्ष लावून पहात असत. त्यामुळे आपल्या प्रांती कोणकोणस्या चळवळी चालत्या आहेत हें त्यांस बळत असे. एवढेंच नव्हे, तर ह्या चळवळी संबं-धानं आपलें स्वतःचें काय कर्तव्य आहे ह्याचा ते विचार करून काय तें करीत असत. आजच्या तहणांस आपल्या सभोवार काय चाललें आहे तें कळत नाहीं असें नाहीं: पण, ज्यावेळी स्वार्थत्यागाचा प्रश्न येतो, स्वतः छळ सोसण्याची वेळ येते. त्या वेळी आमच्या तहणांस आपण स्वतः कांही केले पाहिजे असे वाटत नाहीं पण, सदाशिवरावांची विवेकबद्धि तरुणपणापासन विशेष जायत होती. आणि अखेरपर्यंत आपल्या स्वतःच्या विवेकास जें पटेल. व जें आपलें कर्तव्य होय अशी आपल्या मनाची खात्री होईल. तें निःशंकपणें, लोकांच्या टीकेचा विचार मनांत न आणतां. कर्तव्यवदीने करावयाचे हा जो त्यांचा मोठा गुण, ज्याच्यामळे ते सर्वाच्या आदरास पात्र झाले तो गुण, त्यांच्यांत त्यांच्या भर तारुण्यांतही विशेष रीतीनें दिसत होता. आज आमच्या देशांतील स्वदेशी चळवळीस निराळेंच स्वरूप प्राप्त झालें आहे. आज ह्या चळवळीत मन घालणारांचें गौरव होत आहे. त्यावेळी उलट प्रकार असे, तरीपण ते ह्या चळवळीत सामील झाले. त्याची हकीकत त्यांनी आपल्या शेवटच्या प्रवासांत नगर येथें सांगितली, सदाशिवरावांचें हैं व्याख्यान शेवटचेंच झालें व तें त्यांच्या मृत्यलेखाबरोबरच प्रसिद्ध झालें. त्या न्याख्यानांत स्यांनी पढें दिलेले विचार प्रदार्शित केले:-

पुंक्ज लोकांचा असा समज आहे की आपले देशांत स्वदेशी चळवळ या एकरोन वर्षांतच सुरू झाली; पण निदान महाराष्ट्रांततरी ती बरीच जुनी आहे. तिचे पिहले पुरस्कर्ते पुण्यांत रहाणारे शंकरशास्त्री गोखले व भाक वाहेकर हे दोन रहस्थ होत. यांपैकी शास्त्रीवावांचा असा रह समज होता की आपले देशां-तील उद्योगधंदे शिकलेल्या लोकांनी हाती धरल्याशिवाय सुधारणार नाहींत. या रहस्थांनी पुष्कळ खटपट करून आपलेकडील उद्योगधंदाची माहिती पूर्णपण करून पैतली व ती सर्व माहिती त्यांनी सन १८४६ मध्ये विश्रामवामेंत एक शिलाप्रेम होता त्यामध्ये पुस्तकरूपाने छापवृत्त प्रसिद्ध केली. श्विवाय हे दोन्ही रहस्थ आपले घरी माग वालवृत देशी कायड काढीत असत. त्यानंतर पुष्पामध्ये

काका जोशी व रा. ब. गवंडे यांनी ही चळवळ फिल्ल सुरू केली. सन १८७१ साली मकरसंक्रांतीचे दिवशी या दोन गृहस्थांनी सर्व पोषाख जाड्याभरच्या काप-डाचा केला: व बाहेर तिळगळ वांटण्यास गेले. असे करण्यांत त्यांचे दोन हेत होते. पहिला असा की सणावारी असा पोषाख केला असतां त्याचा परिणाम सर्व लोकांवर चांगला होईल: व दसरा हा होता की असा साधा पोषाख कहन दोन पैसे वांचवन ते हाती घेतलेल्या कार्याकडे लावावयास सांपडतील. या दोन गृहस्थांनी त्या वेळी लोकांनी जराशी टवाळी केली. व कांही अर्थशा-अवेते असे आक्षेप आणूं लागले की देशी कापड जर बांगलें निघत नाहीं तर तें विलायती कापडाइतके पैसे खर्च कहन घेणें वाजवी नाहीं. या आक्षे-पास उत्तर रा. ब. रानडे यांनी व्यापारोत्तेजक सभेमाफेत झालेल्या दोन व्याख्या-नांपैकी एका व्याख्यानांत दिलें. त्यांत त्यांनी असे सांगितलें की, आपलेकडे नवीन कारखान्यांतन जो माल निधेल तो चांगला नसला तरी खरेदी केला पाहिजे. येवढयाकरितांच की कारखानदाराला उत्तेजन येऊन त्याने आपले कारखान्यांत सधारणा करावी व चांगला माल काढावा: पण कांहीं दिवस अशा तन्हेर्ने मदत मिळाल्यावर जर कारखानदाराच्या मालांत सुधारणा न दिसून वेईल तर अशा लवाड मनुष्याचा माल खरेदी करणें बरोबर नाहीं. काका जोशी यांनी स्वदेशीचळवळीबहुल फार खटपट केली व तसे कापड काढण्याकरितां आपके घरों माग चाल केले आहेत. आमच्या सारखी इंग्रजी शिकलेली मंडळी गिरणीतील काम शिकण्यास केवळ त्यांच्या खटपटीमळें गेली. त्यावेळी मुंबईमध्यें ज्या गिरण्या होत्या त्यांचे मुख्य कामगार यरोपियन असत: तेव्हां काका जोशी यांनी शेट मुरारजी गोकुळशस यांस असा प्रश्न केला की परके लोक द्रम्ही कां नेमतां ? त्यास त्यांनी उत्तर दिलें की आपले लोक मिळाल्यास आम्ही नेमं. त्यावहन जोशी यांनी भारतांस सांगितलें व गिरणींत कोणत्या अटीवर आम्ही काय काम करावें याचा मसुदा न्या. रानडे यांनी आम्हांस तयार करून दिला. स्यानंतर वाढत वाढत जाऊन स्वदेशी चळवळ सध्यां बरीच जारीनें चाळ आहे. त्यावेळेची स्थिति व सध्यांची स्थिति यांमध्यें फार अंतर आहे. त्यावेळेस जोशी यांचा उपहास झाला तसा सध्यां होणें अशक्य आहे: पण त्यावेळेचे पुढारी विवेकी व सबे होते म्हणून शक्याशक्यतेविषयी विचार न करितां त्यांनी बहि-ष्कारासारखे प्रकार सुरू करण्याविषयीं लोकांस उपदेश केला नाहीं. सध्यांचे बहिष्कारयोगी परदेशीकागढावर परदेशी शाईने व परदेशी यंत्रांवर वर्तमानपत्रें छापवून बहिष्काराबह्ल लांव लांव लेख लिद्दीत आहेत. मार्गे बेळगांवास ना. खरें यांचं व्याह्यान झार्छे त्यांत त्यांनी बहिष्कार घाळण्याबह्छ उपदेश केळा. व शेवटी बहिष्कार घाळतां येण्यासारख्या जिनसांची याद दिली आहे! हा बहिष्कार कसा होतो हैं समजत नाहीं. मागल्या काळचे पुढारी होतां होईल तों स्वदेशी माळ वापरा म्हणून उपदेश करीत होते; त्यांपेक्षां यांत जास्त काय आहे हंही समजत नाहीं. स्वदेशी चळवळीस सिद्धी कशी मिळेळ याचा विचार करितां आपल्या असे च्यानांत येईळ कीं, आपछे लोकांत न्यापारपंचायंचंधी व्यवहाराचें आपल्या असे च्यानांत येईळ कीं, आपछे लोकांत न्यापारपंचायंचंधी व्यवहाराचें अज्ञान कार आहे, व शिवाय सचोटीही कमी. त्यामुळें पुष्कळ कारखाने व मंडळ्या चुहून गेल्या. शिवाय उत्साहानें व कसून काम करणेंही आपछेकडे कमीच. तेव्हां पिहल्यानें उद्योगधंयाविषयीं चांगली माहिती झाली पाहिजे. व्यक्ति जेव्हां सच्छील होलात देवहांच राष्ट्रास चांगला काळ येतो. व व्यक्ती मच्छील होण्यास त्यांस धर्माचं ज्ञान झाले पाहिजे. परमेश्वरसाक्ष आपण प्रत्येक गोष्ठ करित आहें हें त्यांच्या मनावर विंवलें पाहिजे. असे झालें म्हणजे व्यक्ति चांगल्या होतील व एकंदर राष्ट्राचेंही कल्याण होंईळ. नाहींतर स्वदेशीवहल सोटेडाई माजेल.

स्यांवळी सदाशिवराव ह्या स्वदेशी चळवळीत न पडतां, नोकरींत शिरले असते, तर खाशींनं मोळ्या हुयापर्यंत चढले असते. परंतु काका जोशी यांचा उपदेश त्यांच्या मनांत इतका ठसला कीं, ते मोळ्या पगाराच्या नोकरीच्या लोभास बिलकुळ वश झाले नाहींत, एवढंच नच्छे, तर अगरी गरिबीचा स्वीकार करून, परळ येथील शेट सुरारजी गोकुळदास यांच्या गिरणीत राहुन कापड विणण्यांचं काम शिकण्यास स्यांनीं प्रारंभ केला. त्या कामांत ते पूर्णपर्ण गहून गेले; व त्यांन स्यांत पूर्ण यश आलें. आणि ते एक उत्तम वीव्हिंग मास्तर असे ठरलें. त्यांनी ह्या नात्यांनं अनेक ठिकाणीं नोकरी केली; सबैन त्यांच्या कामाबहुल त्यांची सनुति झाली. मात्र त्यांची सचाई, त्यांचा स्पष्टवक्तेपणा हा त्यांस वारंवार नचे, आणि त्यामुळं एकाच गिरणीत ते फार वर्षे ठिकले नाहीत. तरी पण, अगदी अखेर-पर्यंत एकाच विक्लीत होतें. विणकरांच्या काय अडचणी आहेत, त्या त्यांनी पूर्णपर्ण जाणून पेतल्या होत्या. कापडाला खळ ळावण्याचे एक यंत्र त्यांनी स्वतः तयार केळे. परंतु भांडवलाच्या अभावी त्यांचा निश्पाय झाला. पॅरिसच्या प्रदर्शनाच्या वेळी प्रदर्शन पाहुन आएक्याला साह्य होहेल, हातों पेतळेच्या कार्यंत स्वतः चित्रले विक्लि वाहुन आएक्याला साह्य होहेल, हातों पेतळेच्या कार्यंत स्वतः व्यार वेळी प्रदर्शन पाहुन आएक्याला साह्य होहेल, हातों पेतळेच्या कार्यंत स्वतः होहेल, व येथे परत आल्यावर नच्या कार्याल्याला लेकांच हाला होहेल, व होहेल, व येथे परत आल्यावर नच्या कार्याल्याला लेकांच साह्य होहेल, व वेथे परत आल्यावर नच्या कार्याल्याला लेकांच हाला हाला होहेल.

ह्या आशेनें ते गेले: विलायर्तेत त्यांनी कांही यंत्रें शेट दादाभाई यांजजवळन उस-नवारी पैसे घेऊन खरेदी केली, येथे आल्यावर त्यांनी शक्य ती खटपट केली: पुष्कळांनी आशा दाखविल्याः वचने दिली, अखेरीस अशा आशेच्या व वचनबद्ध स्थितीत असतांनाच त्यांचा अंत झाला: आणि ती यंत्रे मातीच्या मोलाने विक-ण्याचा प्रसंग नंतर आला. सटाधिवरावांना स्वदेशी चळवळीसंबंधाने आलेले अनुभव त्यांच्या नेहमी लक्षांत असत. आज जी चळवळ सरू झाली आहे तिचें धोरण असावें तसें नाहीं हें त्यांच्या अनुभवास आल्यावर महाम जागृतीसाठीं व खरी स्वदेशी चळवळ म्हणजे काय है लोकांस कळावें म्हणन १९०६ सालच्या आमच्या समाजाच्या उत्सवांत त्यांनी स्वदेशी चळवळीची व्याप्ति व ती फलदप होण्याचे उपाय ह्या विषयावर धर्मपर व्याख्यान देऊन आपल्या देशबांधवांस जणं काय अखेरचा निरोप सांगितला. कारण. मंबईस दिलेलें हेंच त्याचे जेवटचे धर्मगर व्याख्यान होते. ह्या नंतर ते प्रवासास गेल्याचे वर आर्छे आहे. ह्या व्याख्यानांतील त्यांचा उपदेश आम्ही सतत दर्शीपढें ठेवण्यासारखा आहे. ते म्हणाले:-स्वदेशी बस्त लोकांनी वापराव्या: किंवा अशाच कांही दसऱ्या गोश्री कराव्या, एवढधाने स्वदेशी चळवळीचा प्रांत संप्रहा असे मानणें बरोबर होणार नाहीं. मन्त्याचें मनुष्यपण कायम राहील अशा दृष्टीनें जितके व्यवहार त्यास करावे लागतात तितके सर्व उन्नत स्वरूप पावतील असा प्रत्येकाचा यत्न असला पाढिजे, आपल्या आयुष्यांतील सर्व आवश्यक गोष्टींचा ज्यांत समा-वेश होईल तो माझा स्वदेश व त्या सर्व प्रदेशाचें हित होईल अशी चळवळ प्रत्येकानें केली पाहिजे. सध्याच्या चळवळीचा उद्देश देशी वस्त वापरणें व परदे-शीचा त्याग करणें, तसेच नवे कारखाने काढणें एवढघापुरताच बहुतेक लोक समजतात. पण देशांतील द्रव्य बाहेर जाऊं दिलें नाहीं म्हणजे तेवढ्यानें देश सुली होईल ही कल्पना लुकीची आहे. नुसत्या द्रव्याने लोक सुखी होते. तर आज सर्वे श्रीमान लोक सखी असावयास पाहिजे होते. पण खरोखर मिथति पाहिली तर श्रीमान लोक सन्त्री दिसतात तसे ते खरोखर नसतात. अंतःकरणास शांति "असमें हैं जें सखाचें साधन तें नुसस्या द्रव्यानें प्राप्त होत नाहीं, ही शांति मन-ष्याचें आचरण धर्मास व नीतीस अनुसहन असेल तरच प्राप्त होते. या साध-नांच्या द्वारें गरीव स्थितीतील लोकही सखी असतात. तेव्हां खरे स्वदेशी अनेक दुर्गुण आज लोकांत पसरलेले आहेत त्यांस घालवून स्वदेशी सद्गणांची वाढ होईल असा यत्न व्हावयास पाहिजे. परदेशी मालास बहिष्कार घालण्याने काम भागा-

वयाचें नाहीं. परदेशी दुर्गुण देशांत पसरत आहेत त्यांस प्रथम बहिष्कार घातला पाडिजे. किरयेक परदेशी सद्रणही आन्हीं अवस्य प्यावयास पाहिजेत. यांत्रिक व इतर बाबीत परदेशांत नित्य नवे नवे शोध होत आहेत ते आहांस ध्यावयास पाहिजेत. तसेंच परोपकारार्थ अनेक तन्हेचे उद्योग करणें. स्वार्थाला एका बाजस साहत देणें व आपला देह व प्राण अशा कामी खर्च करणें हत्यादि गण जे आम्ही परदेशी लोकांत पहातों. ते आस्त्री आमच्यांत वाढवावयास नकोत काय ? परो-पकारार्थ केवढाल्या मोठाल्या रकमा परदेशांतील धनिक लोक देतांना आस्त्री पहातों. दसऱ्याच्या दुःखनिवारणार्थं आपले जीव घोक्यांत घाळून निस्सीम अक्तीनं यत्न करणाऱ्या साधंचीं चरित्रें आम्ही वाचतों. अशी माणसें आमच्यांत व्हावयास नकोत काय ? आमच्या इकडे स्वार्थाचेंच सर्वत्र राज्य पसरलेलें दिसतें. दसऱ्याचे म्हणणे काय आहे तेंही ऐकन घेण्याइतकी उदारता आमच्यांत नाही. न्यांनी सर्व देशास सखी करावयास जाणें म्हणजे लहान तोंडी मोठा घास घेण्या-प्रमाणेंच आहे. देशाचें हित साधणें तें कोणत्या तरी एक किंवा दुसऱ्या गोष्टीकडे लक्ष्य परवन साधावयाचे नाहीं, राजकीय, सामाजिक, औद्योगिक, धार्मिक, अज्ञा सर्वच गोष्टीकडे आमचें सारखें लक्ष्य लागलें पाहिजे. आमच्या स्वदेशी चळ-वळीत स्वदेशांतीलच जी लाखों माणसे आमच्याच हुयगयीने दुःखें भोगीत आहेत स्यांजविषयी एक शब्द तरी ऐकूं येतो काय ? आमच्या सर्व स्त्रीवर्गाची आज काय स्थिति आहे. मागसलेल्या व नीच मानिलेल्या जातींची काय दशा आहे. याचा कधीं कोणी विचार करतो काय ? द्रव्य व राजकीय सत्ता यांजकडेच ज्याचे त्याचे लक्ष्यः पण या गोष्टी तरी प्राप्त होण्याची खरी साधने काय याचा कोणी विचार करीत नाहीं, हहींच्या स्वदेशी चळवळीत स्वदेशी लोक लोकांस कमे फसवन नाडीत आहेत याचे बीज काय व तें करें नाहींसे होईल याचा कोणा-मही विचार करावासे वाटत नाहीं. हे दोष परदेशांत मुळींच नाहींत असे म्हणणें नाहीं. पण तिकडे ह्या गोष्टींचाही विचार चाठलेलाच असतो. धर्मांचा, नीतीचा, ज्ञानाचा प्रसार करण्याकडेही त्यांचे अलंड प्रयत्न चालले आहेत. त्यांकडे लोक डोळेझांक करीत नाहींत. आमचे विवेकानंद व अभेदानंद अमेरिकन लोकांता हव्यप्रामीचा मार्ग शिकवावयास गेळे नव्हते. पण स्यांचाही तिकडे आहर माला तो कशाला ? आमच्या इकडे धर्माचें ढोंग मात्र माजविण्यास यान होत आहे. धर्मभोळेपणा व अज्ञान यांच्याच पायावर मुळी धर्मबुद्धीची इसारत उमा-रण्यांत येत आहे. ह्या प्रार्थना समाजासारस्या ज्या धर्मप्रवत्तीच्या संस्था

## १६१ सदाशिव पांडुरंग केळकर.

आहत त्याच्याकडे एकंदर जनसमूहाचें किती छक्ष्य आहे हें आपण पहातों आहों. तात्पर्य सर्व स्वदेशी व परदेशी सङ्खण यांचा स्वीकार करण्याकरितां अखंड यरन करणें हीच खरी स्वदेशी चळवळ होय.

### विधवाविवाहाची चळवळ व सदाशिवराव.

सदाधिवरावांचें पहिळे कुटुंब निवर्तल्यानंतर त्यांच्या दुसऱ्या लग्नावा बहुतेक वाट कसा बमला होता, व अनायासेंच त्यावेळीं तो प्रसंग टळला, याची हकी-कत वर आलीव आहे. त्याच वेळीं त्या मुलीशीं लग्न करण्याचा त्यांचा विचार नब्दता; याचें कारण असे की त्या कामीं महाराष्ट्रांत विधवाविवाहाच्या चळवळीस योडेंसें दस्य स्वरूप येत होतें. विष्णुवाकी पंकितांच्या खटपटींनें १८६९ सालीं रा. रा. पांडुरंग विनायक करमरकर यांचा श्री. वेण्यूताई यांच्याधीं मोळ्या याटांनें विवाह झाला होता. सदाधिवराबांचाही या वेळीं निव्ययच झाला होता की, विधवाविवाहासंबंधाची आपली सहानुभूति केवळ शब्दरूपांने दिसण्यांत अर्थं नाहीं. या कार्यांस जर यश याचयास पाहिजे, तर ज्यांस ही गोष्ट आजल्या समाजस्थितीकडे पहाता आवर्यक वाटते त्यांनी प्रसंग येतांच आपली सहानुभूति कुतीच्या रूपांने दाखविली पाहिजे. आपल्या एका लेखांत ते म्हणतातः—

'नुसर्ते झान झालें, व त्याप्रमाणें किया झाली नाहीं, तर त्या शुष्क झानाचा काय उपयोग ? कियेच्या संबंधानें पहातां प्रस्तुत स्थित असावी तशी नाहीं. ज्यांनी झानाप्रमाणें किया करणें अशी अपेक्षा घरणें योग्य आहे, त्यांपैकी बहुते-कांचें वर्तन उलट दिसतें. प्रत्येक जण दुसऱ्यास दोष देण्यास तयार असतो. पण स्वतःच्या जवाबदारीचा विचार करीत नाहीं. जनरीतीच्या उलट आवरण करणारांस, तें आचरण वस्तुतः कितीही शुद्ध असलें तरी, थोडा फार त्रास सोसावा लागतोच. हा त्रास सोसण्यास तयार होणारी फारच थोडी माणसें आढळतात. जो तो आपल्या स्वतःच्या सोयोक हे पहातो. पण ही आपला दुई-लता कबूल करून स्वस्थ बसणेंही कित्येकांस खपत नाहीं. आपण जसे काय सर्वथा रोषमुक असून सर्व दोष दुसऱ्याच मंडळीचा आहे असें हें दाखवीत असतात. ' अमुक एका पुढारी गृहस्थानें प्रसंगातुरूप आपलें कार्य बनाविक नाहीं यामुळे ह्या कार्यांचा सगळा चात झाला ' असे स्वण्णारे आज बेंकडो छोड़ आढळतात. परंतु आपल्या स्वतःचर कांहीं जबाबदारी आहे किंवा नाहीं ही बात करणारे, व '' दुसरे कांहीं करोत, आपण आपल्या कर्त-

ध्यास जागणार '' असे म्हणणारे होक फार कवित आढळतात...अत्येक मनुष्य जर आप्रल्या मनुष्यपणाची किंमत ओळखील व दुसऱ्याच्या तोंडाकडे पहाण्याचें सोडून देऊन आपल्या क्तैब्यास जागेल, तरच कोणत्याही सुधारणेचें पाऊल पुढें पडेल.'

असा हा आपल्या लोकांसंबंधानें त्यांस अनुभवन असल्यामुळे एकाचा गत-भतंकेसच मक्त करावयाचे असा त्यांचा निर्धार झाला. पुनर्विवाहाच्या चळव-ळीचा इतिहास ज्यांस माहित आहे त्यांस हैं अवगत आहेच की. शंकराचार्यांकडे पनर्विवाहाच्या सशास्त्रतेसंबंधानें निकाल देण्याचें प्रकरण गेल्यावर महाराष्ट्रांत बराच गोंधळ उढाला. अनेक प्रमुख व्यक्तींना प्रायश्चित्ते घेऊन पावन व्हार्वे लागलें होतें. 'एकजण अद्वेतवादी होऊन द्रव्यार्जनाशिवाय त्यांनी सर्व विचार सोडले' होते: "तुम्ही प्रायश्चित्त घेऊन ग्रद्ध व्हा. नाहींतर तमच्या मुलीस मी घरांत घेणार नाहीं. व मलाचें दसरें लग्न करितें. दसरी मुलगी तयार आहे." अशी धमकी मुलीच्या सासुकडून मिळतांच रा. ब. गोपाळराव हरि देशमख प्रायिश्वत घेऊन पावन झाले होते. प्रायिश्वत न घेतां राहिलेल्यांपैकी रा. ब. रानडे विधवाविवाहास साह्य करण्यास नेहमी तत्पर असत. त्यांच्यासंबंधाने सदा-विवराव म्हणतात:--" रा. ब. रानडे आज ह्या कार्यास साहाय्य करण्यास राहिले आहेत. यांजवर या कार्यास फार उत्तम रीतीनें साहाय्य करण्याचा प्रसंग ईश्वरे-च्छेनं आला होता: पण तो जरी त्यांनी दवडला, व ह्यामुळें हे अनेक लोकांकडून उलट टीका करून घ्यावयास पात्र झाले. व ह्यांच्या ह्या कृत्यासळे ह्या कार्यास वराच मोठा धका बसला, तरी मुळापासून तो आजपर्यंत यांचा ह्या कामी उद्योग सतत चाळ आहे. कोणास विवाह कर्तेव्य झाल्यास आज साहाय्य मागण्यास प्रसिद्ध असे हेंच एक स्थल आहे " असे ह्यांचे विचार असल्यामळें रा. ब. रानडे ह्यांच्या साहानि सन १८७८ साली सदाशिवरावांनी एका गतभर्तकेशी विवाह लाविला, ह्या विवाहाच्या संबंधानें सदाशिवरावांच्या एका जन्या मित्रानें पढील व फार ठोकांस माहित नसलेली हकीकत लिहिली आहे:---

सदाशितरात्र विश्वर झाल्याचें वर लिहिलेंच आहे. त्यानंतर वरींच वर्षे त्याच स्थितीत राहुन मग मुंबई मुक्कामी दक्षिणतील मोळ्या दुष्काळानंतर एक दोन ब-पौनी मिरज येथील सीतारामपंत अल्दरकर यांची गतमतृका कच्या दुर्गाबाई इजशी त्यांची पुनर्विवाह केला. या वेळी दुर्गाबाई फार तहण म्हणजे सुमारें १६ वर्षांच्या होत्या. यांचे वडील व दोघे चुलते ह्या तिघांमध्यें दोन मुळे म्हणजे दुर्गा व तिचा भाक रखनाय, या दोषांची माता ही अगदीं तरुणवयांत विधवा झालेली. आणि ह्या आवडस्या लहान संदर मलीवर वैधव्याचा दःसह घाला पडस्यामळें त्या वि-भवा आईला किती द:स झालें असावें याची वाचकांनी कल्पना करावी. दगी तासगांवी आपले आजोळी गर्गे हा। नांवाचे यजेंब्दी बाह्यण यांचे घरी रहात असतां त्याच यांवी आप्पाराव वैद्य ह्या नांवाचे पनविंवाहाचे कैवारी रहात असत. रयोनी ही १० व्या वर्षी विवाहित व १३ व्या वर्षी विधवा झालेली मलगी पाहिली व तीही आपल्या तरुण विधवा आईची मुखगी, तेव्हां आप्याराबांचें मन तिच्याविषयी फारच द्रवलें आणि ते तिला आपल्या लेंकोसारखे समजत. त्यांनी तीस शाळेंत घातलें व स्वतांही थोडथोडें शिकवं लागले. आप्पांनी मुलीच्या आजाचें मन बळविलें होतें. पण आजी कदाचित मोहता घालील म्हणन ती एक वर्षी पंढरपुरास यात्रेस गेली असतां आजोबा रा. त्रिंबकराव गर्गे यांनी आप्पा-बरोबर मलीस पुण्यास पाठविलें व न्या. म. रानडे यांच्या मध्यस्थीनें लग्न झालें. कन्यादानही त्यांनीच केलें. दर्गाबाईचें वय १४ च्या वर असल्यामलें तो विवाह काय-देशीर होतो असे पाइन व सदाशिवराव बन्याच वर्षापासन उमेदवार आहेत असे ठाऊक होतें म्हणून उभयतांच्या संमतीनें हा विवाहाचा योग सन १८७८ साली मंबईतच घडन आला: त्यासाठी हा लेखक सरतेहन महाम मंबईस आला होता. जनहृदीने वैधव्य पावलेली सकेशा. सालंकृता अशी अगदी तरुणावस्थेत येऊन पोंचलेली संदर दर्गा त्यानें स्वयंवरास तयार असलेली पाहिली. तेव्हां त्याला जो आनंद झाला तो काय सांगावा ।

आपली कन्या दुर्गा इचा पुनर्विवाह मुंबईस झाला ही गोष्ट तिच्या आईला व इतर आप्तांना मिरजेस व तासगांवास वर्तमानपत्रांवहून कळली. तेव्हां त्यांनी फारच हलकल्लोळ करून रहारड केली. बालविधवांसही पुनर्विवाहाची बंदी ंकर-ण्याची रूढी त्रिवकरावांस अनुभवाअंती अति कठोर भासं लागली व कसंही करून आपल्या विधवा नातीचें बरें व्हावें असे त्यांस वाटं लागलें होतें. याच समारास आप्पाराव वैद्यांनी स्थांस प्रनर्विवाहाच्या चळवळीची हकीकत सांगन त्यांची कबुली असल्यास त्यांच्या नातीविषयी खटपट करण्याचे कबुल केलें. म्हणून वर म्हटल्याप्रमाणे योग्य संधि साधन श्रिवकरावांनी दर्गावाईस स्यांच्या बरोबर पाठविलें. तिचा विवाह झाला हैं ऐकून स्यांस बरेंच वाटलें. कांहीं वर्षे लोदल्यावर आई व भाऊ सोलापरमकामी सदाशिवरावांच्या घरी येऊन राहिली. पुढें सदाधिवराबांच्या चांगुळपणाचा ठसा सासुबाईबर इतका बठळा की त्यांनी मरेपर्यंत आपल्या प्रिय दुर्गेच्या घरी राहुन तीस सब बाबतीत उत्तम रीतींनें साहाय्य केळें. आणि सदाधिवराबांच्या मृत्युपूर्वी इंद्र ग्रुक्तानी क्षेग्नें त्या मरण पावल्या. इतकेंच नाही तर अगदी इद्ध म्रालेळे यांच्या सासुबाईचे आईबाग त्यां- जपाशी येजन पुष्कळ वर्षे राहुन शेवटी मरण पावले. म्हणून सदाधिवराबांच्या आप्तांनी जरी त्यांना सोढळें तरी उमाबाईच्या आप्तांनी त्यांच्या जवळ राहुन पुनर्विवाह पक्षाशी व एकंदर सुधारणा पक्षाशी आपळी सहानुभूति दाखविळी हा केवळा मोठा लाग!

# ह्या विवाहांतील एक विशेष गोष्ट.

ह्या विवाहासंबंधानें विशेषतः आमच्या समाजबंधंनी एक विशेष गोष्ट लक्षांत देवच्यासारखी आहे. सदाशिवराव १८७० च्या समारास विधर झाल्याचे वर क्षांटेंच आहे. तेव्हां पासन १८७८ पर्यंत ते योग्य वध मिळावी म्हणून व एकं-दर सर्व योग जमन यावा या हेतूनें विधुरावस्थेंत राहिले. आणि नंतरही जेव्हां विवाह केला त्या वेळी आपण प्रार्थना समाजाचे सभासद आहों ही महत्वाची गोष्ट्र ते मळींच विसरले नाहीत. विवाहासारख्या प्रसंगी नसत्या अडचणी उप-स्थित होऊं नयेत म्हणून आमचे किरयेक सभासद आपका सभासदपणा समा-जाच्या दमरांत देवीत असतात, त्या वेळी स्वतः सदाधिवरावांचाही अर्थात असाच अनुभव होता. परंतु ह्या विवाहाच्या वेळी प्रार्थना समाजाचा सभासद ह्या नात्याने आपले काय कर्तव्य आहे त्याची त्यांस उत्तम प्रकारें जागृति होती. त्या वेळीं कोणीही एखाद्या गतभर्तकेशीं विवाह करावयास सिद्ध होणें म्हणजे मोठेंच धाडसाचें कृत्य करण्यास तयार होणें असें होतें. पण, आमचे सदाज्ञिवराव स्याच्या पलीकडे गेले. गतभर्तकेशी विवाह करावयाचा; पण, तो जुन्या रीतीनें काय प्रवान करावयाचा ? भी जर प्रार्थना समाजाचा सभासद आपणास प्रवा-बीत आहें. तर ज्यांत प्रतिमापूजन आहे व ज्या प्रतिमापूजनावर आपला विश्वास नाही, असा विधि काय म्हणून करावयाचा ? "प्रत्येक मनुष्य जर दुसऱ्याच्या तोंडाकडे पराष्याचे सोइन देऊन आपल्या कर्त्तंन्यास लागेल. तरच कोणस्याही संघारणेचें पाऊल पढें पडेल " असे उद्गार ज्यांनी पढें काढिले व " दूसरे कांडी हरोत भापण आपल्या कर्तव्यास जागणार" असे म्हणण्यांत व त्याप्रमाणें आपलें आचरण देवण्यांतच खरें मनध्यपण आहे असा ज्यांचा कदाक्ष होता. त्यांचें समाधान हाती घेतलेलें कार्य प्रार्थना समाजाच्या समासदास सर्व दृष्टीनी शोभण्यासारखें केल्यावांचन कोठलें समाधान मिळणार ? म्हणून हा. आंडारक-रांनीं ह्या विवाहासाठीं ज्यांत प्रतिमापजन नाहीं असा विधि जन्या विधीच्या आधारें तयार केला व स्याप्रमाणें स्थानींच विधि चालविला. हा सबंध विधि ता. १३ जानआरी १८७८ च्या सबोधपत्रिकेंत प्रथम प्रसिद्ध झाला. नंतर ज्ञानदीपामध्यें विवाहविधि ह्या विषयाची बरीच चर्चा करून हा विधि थोडा फेरफार करून प्रसिद्ध केला होता. आमच्या समाजनतांनुसार झालेला हा दूसरा बिवाह होय. आपण जें कांहीं केलें त्यांत कांही विशेष केलें. अशी जागृति सदाशिवरावांमध्यें केव्हांच नव्हती. आपनें कर्तव्य काय आहे तें जाणून तें आचरणांत आणण्याचा प्रयत्न सतत चाळ असावा असे त्यांचे नित्य सर्वास सांगणें असे. त्याप्रमाणें त्यांनी केलें. पण, सदाधिवरावांनी हा आपला विवाह १८७२ च्या कायदाप्रमाणें रजिस्टर कां नाहीं केला? विधवाविवाह कायधानें कायदेशीर झाला आहे. पण, ज्या विवाहांत जुनी विवाहपद्धति कायम ठेविळेली नाहीं, होमाला फांटा दिला आहे. ती पद्धति कायदेशीर मानली जाईलच असें नाहीं ही शंका त्यांस आली नव्हती असे नाही, प्रस्तत लेखकास एकदा ते महणाले " मला माझी स्वतःची व त्याप्रमाणें माझ्या कुटंबाची खात्रीच वाटत होती कीं, आम्हांला ह्या लग्नाचा प्रश्न घेऊन कोर्टीत जाण्याचा प्रसंग केव्हांच यावयाचा नाहीं. " म्हणून ते विवाह रजिस्टर करण्याच्या भानगडींत पडले नाहींत.

सदाधिवरावांनी एका गतमनुकेशी विवाह केला; आपल्या समाजमतांस अनुसरून त्यांतील विधि घडवून आणिला, हैं वास्त वंक पहातां त्यांनी मोठें कार्ये
केलें. कर्तेन्या संबंधानें उपदेश करणें जितकें मुलम आहे त्यापेक्षां तें जाणून
त्याप्रमाणें आचरण करणें अत्यंत अववड आहे. परंतु सहाशि राशांस कोर ज्या
उपदेशाचा तिटकारा असल्यामुळें त्यांनी आपलें कर्तव्य काय आहे तें निश्चितगर्गे
स्वतःशी ठरवून आपल्या मनास जें योग्य वाटलें त्या प्रमागें आचण केलें.
त्यांनी लोकमत विरुद्ध असतां विधवाविवाह केला; त्यांतील विधि जुन्या रीतीनें
न केल्यानें जुन्या मतांच्या पण विधवाविवाहास अनुकूल असगारांची
सहाजुभूतिही थोडी कमी करून घेतली. पण, यामुळें त्यांस कांहीं तास झाला
नाहीं. जे कोणी आपल्या मनाला जें योग्य वाटलें त्याप्रमाणें लोकांस न क्वगारी
एकादी गोष्ट आवरणांत आणितात, त्यांस त्यांनी स्वालुनशवलन केकेल उपदेश

नेह्मी रुक्षांत ठेबिला पाहिजे. ते म्हणतात, "जे कोणाच्या वाटेस न जातां, आपकें कर्तव्य करून सरळ मार्गानें जातात त्यांस झालीकहून विशेष श्रास पोंचला असें फारसें आढळच्यांत आलें नाहीं. प्रसंगी जरी कोणी त्रास देऊं लागले, तरी कांहीं दिवस मुकाव्यानें तो सहन करून आपला रह निश्चय कायम ठेवणारांस लोक आपोआप त्रास देण्याचें बंद करितात. लोकांस मिऊन जे त्यांच्या मर्जाप्रमाणें वागावयास जातात, त्यांस मात्र लोक अधिकाधिक दावांतः ठेवण्यास जातात. न भिणारांचें कोणी कांहीं करूं शकत नाहीं."

### प्रार्थनासमाज व सदाशिवराव.

१८७८ साली ज्यावेळी सदाशिवरावांचा विवाह झाला त्यावेळी त्यांस सोला-परास कोट मरारजींच्या गिरणीत नोकरी होती. व त्यांची मासिक प्राप्ति १०० रुपये होती. त्या नोकरीचा त्याग करण्याचा प्रसंग स्वकरच आला. बाह्य समा-जाचा इतिहास ज्यांस माहित आहे. त्यांच्या हें लक्षांत येईल की बाह्य समाजा-मध्यें हा काळ मोठ्या चळवळीचा होता. साधारण ब्राह्मसमाज नवीनच स्थापन झाला होता. त्याची सर्व कामें मोठ्या आस्थेने व शिस्तीनें चालली होती. नवविधान पक्ष विस्कळित झाला होता. तरी पण त्याच्यांतही एक प्रकारचा जोम होता. अशा वेळी आपला पोटाचा घंदा सोइन सर्वस्वी धर्मप्रसाराच्या कार्यास आपणास वाहन घेण्याचा सदाशिवरावांनी निश्चय केला. अज्ञा प्रकारचा निर्धार करून धर्मप्रचारकाचे काम करावयास तथार होगारांत आवस्या समाजासंबंधाने किती आस्था असली पाहिजे. आपल्या धर्मतत्त्वांसंबंधानें किती अभिमान असला पाहिजे. याची कल्पनाच केली पाहिजे. विवाहाच्या बाबतीत त्यांनी इतरांस किला घालन दिला. पण त्याहीपेक्षां आपलें उपजीविकेचें चांगलें साधन असतां धर्मप्रचाराचें काम करण्याचा त्यांचा निश्चय कौतक करण्यासारखा होता. आमच्या प्रांतांत त्यावेळापर्यंत धर्मप्रचारक होण्याचें, त्या कामी आपणास सर्वस्वीं वाहन घेण्याचें कोणाच्या मनांत आलें नव्हतें. आणि कोणीं तें काम करण्यास पात्रही नव्हतें, भसे म्हटलें असतां अतिशयोक्ति व्हावयाची नाहीं, सदाशिवराव उत्तम लेखक व उत्तम वक्ते होते. त्यांची धर्मश्रद्धा जाज्वल्य होती. त्यांची सत्यनिष्ठा प्रखर होती. आणि धर्मप्रचारकाचें काम करण्याची उत्सकता त्यांच्यांत होती. त्यांची बिनचुक विचारसरणी तर प्रशंसनीय होती. इतके सर्व गुण एकवटलेले असन. चांगली पगाराची नोकरी सोइन, भिक्षापत्र हाती ध्यावयास कोण तयार होतें ! कोणामच्यें तितकी पात्रता होती है कोणीं त्यांच्या सारखा निर्धार दाखविळा होता है मंडळींनाही त्यांचा आतां बरीच वर्षे परिचय झाळा होता. म्हणून १८८२ च्या जानेवारीपासन त्यांनी मिश्चनरीच्या कामास प्रारंभ केळा.

१८८१ साली रा. व. रानहे येथे मॅजिस्टेट असतां आपल्या समाजासाठी एक धर्मप्रचारक असावा. हा विचार त्यांस प्रथम सचला. नंतर वर्षभर याची चर्चा होऊन सदाशिवरावांस धर्मप्रचारक नेमण्याचे ठरलें. पहिल्या वर्षाच्या रिपोर्टीत मिशन फंडाच्या वर्गणीदारांच्या पत्रांत स्थांच्याविषयी स्टालें आहे:---" तर्न त्यांच्या निर्वाहामाठी दरमहा ४० हुपये पोचने बरावयाचे योजिले आहे. सदाशिवराव हे सदरह कामास फार लायक आहेत. आणि ध्यांची योग्यता हीच-तर काय. हीहनही मोठ्या रकमेपेक्षां अधिक आहे. हें सांगणें जरूर नाहीं. परंत ते इतर घंदा सोइन हें काम हातीं घेणार. तेव्हां त्यांच्या चरितार्थाची तजवीज झाली पाहिजे म्हणून ही व्यवस्था करणें आहे. " उलटपक्षी सदाशिवराव आ-पल्या पहिल्याच रिपोर्टात म्हणतात:--" मीं हें जें काम परकरिलें आहे तें. तें करण्यास भी योग्य आहें म्हणून पत्करिलें आहे असे नाहीं, अशा कामास मज-पेक्षां फारच अधिक योग्यतेचा मनुष्य पाहिजे होता. व अशा मनुष्याची योजना झाली असती तरच हा। कामाकरितो आपल्या फंडाचे वर्गणीदार जे मोट्या उ-दारबद्धीनें इञ्चसहाय्य करीत आहेत त्याचा यथायोग्य उपयोग झाठा असता... आपल्या हातन काय होईल तेवढें काम करून पहावें अशा विचारानें मीं हैं काम पत्करिले आहे. "

पुढें सुमारें दहा वर्षेपर्यंत ते आपणास प्रथम प्रार्थना व नंतर ब्राह्मसमाजाचे मिशनरी असे म्हणबीत असत. इतक्या अवधीत त्यांनी आमची सुबोधपत्रिका उत्तम प्रकारें वालविली, अनेक ठिकाणी प्रवास केला व तेथील लोकांस प्रार्थना व ब्राम्द समाजाची माहिती करून दिली; पंढरपूरच्या आफंनेजला त्यांनी मेटी दिल्या. पुढें मंडळीचें व त्यांचें अनेक कारणांमुळें जसें जमावें तसें जमलें नाहीं; नंतर ते आपणास केवल प्रार्थना समाजाचे मिशनरी न समजतां ब्राह्मसमाजाचे मिशनरी म्हणवूं लागलें; किरयेक वर्षेपर्यंत त्यांनी झानदीप नामक एक मासिक वालविलें. वर्तमान पत्रांतील लेखांचें जीवन अत्यत्य, म्हणजे दुसरा अंक निषेपर्यंत असें समजतात; पण आम्हांस तें सर्वांशीं खरें वाटत नाहीं; लोकांचाही आज तसाच अनुभव नाहीं. कारण, किरयेक वर्तमानपत्रांतील क्यां एकत्र करून आज पुस्तक रूपानें लोकांचुहें आहेत. न्या. मू. रानडे यांची

बहुतिक सर्व धर्मपर ब्याख्यानें आमच्या सुवोधपित्रिकेमध्ये प्रथम अप्र छेखांच्या स्पानें प्रसिद्ध झालीं आहेत. हा. भोडारकरांचे धर्मपर छेखा व व्याख्यानें छुवोध-पित्रकेंतव प्रसिद्ध झालीं आहेत. तीच गोष्ट सहाधिवरावांच्या छेखांची होय. तथापि त्यांचे वर्तमानपत्रांतील छेख जरी बाजूस ठेविले, तरी झालदीप मासि-कांतील त्यांचे अनेक बहुमोल छेख आता बहुतेक हुमिंट झालेक्या झानदीपाच्या फैलीमध्यें राहुं देणें म्हणले एका उत्तम प्रयाचा लोकांस लाम न देणें असें होणार आहे. तो योग केव्हां येहेल तेव्हां येवो; पण आज तरी अत्युत्तम, पूर्ण विवार करून, व वादप्रस्त विवयांसंख्यां अत्यंत निर्मीडपणें लिहिलें अनेक छेख धूळ खात पडले आहेत एवं मात्र खरें ! त्यांनंतर त्यांनीं 'कामगार,' 'वित्यं रिकेश काणि कामगार' अशी पत्रें काढलीं; पण तींही अनेक कारणांमुळें त्यांस बंद ठेवाचीं लागलीं, तिरी पण त्यांनीं कित्येक वर्षेप्यंत आपला 'कामगार' चालू ठेविला करावी लागली, तरी पण त्यांनीं कित्येक वर्षेपयंत आपला 'कामगार' चालू ठेविला होता.

### त्यांची विहायतची सफर

सदाशिवराव १९०० च्या समेंबर महिन्यांत पॅरिसचें मोठें प्रदर्शन पाइण्याच्या निर्मित्तानें विलायतेस गेळे. त्या पूर्वी प्रदर्शनासंबंधानें हिंदी लोकांची अनास्या पाहून लोकांत त्या विषयी जागृति उत्पन्न करण्याचा त्यांनीं प्रयत्न केला. आमच्या पत्रांत ज्यातुआरो महिन्यांत त्यांनी एक लेख लिहून लोकांनी ह्या वेळी काय केलें पाहिजे तें दाखविलें, त्या लेखांत ते म्हणतातः—

" इतर देशांतील लोक जसे आमच्या देशांतील पदार्थ पाहून आपला फायदा करून पेतील, तसा आमचे लोक इतर देशांतील यंत्र किंवा पदार्थ पाहून आपला फायदा करून पेतील काय म्हणून पाहिलें तर सर्वपरी खेदाची स्थिति दृष्टीस पडते. आमच्या देशांतील कारागीर इतके अज्ञान व कंगाल आहेत कीं, त्यांना प्रदर्शनाची खबरही नसेल व असली तरी तें पहाण्यास जाण्याची इच्छा होणार नाहीं. व झालीच तर इच्याची व धर्मांची या दोन अडचणी येऊन उभ्या राहुतील. इच्याची अडचण गर मोठीच आहे, पण ज्या कोणाजवळ इच्य आहे त्यांना परदेशारा जावें कस ही अडचण येऊन नडली आहे! या शहरांतील माटेषे जातीची कित्येक तरण मंडळी प्रदर्शन पहाण्यास जाऊं इच्छीत आहे; यांच्या जाण्यांची करियेक तरण मंडळी प्रदर्शन पहाण्यास जाऊं इच्छीत आहे; यांच्या जाण्यांची करियेक तरण मंडळी प्रदर्शन पहाण्यास जाऊं इच्छीत आहे; यांच्या जाण्यांची करियोगर लोकांच्या जाण्याहतका जरी फायदा होणार नाहीं, तरी हे इच्यान व व्यापारी लोक आहेत, तेल्हां एकादा छहानदा तरी पदार्थ करण्याचा

कारसाना यांच्या हातून नवा निवण्याचा संभव आहे. ही मंडळी जर आपल्या-बरोबर कांहीं हुधार कसबी लोकांस घेळन जाईल तर अधिकच फायदा होणार आहे. पण स्वतः हेव जातील की नाहीं यांची शंका आहे, तर मग कारागिरांस बरोबर नेण्याची गोष्ट तर दरव राहिली.

पण ही श्रीमान् व्यापारी मंडळी वेळेस न गेली, तरी त्यांनी एक हुसरी 'फार उपयुक्त गोष्ट करण्यासारखी आहे. त्यांनी एक फंड करून त्यांतृन कोही बांगले हुझार असे कारागीर लोक प्रवर्शन पाहण्यास पाठवृत्त त्यापासून आपल्या देशास अत्यक्ष अपर अप्रत्यक्ष असा काय काम करून चेतां येहेळ यावहळ त्यांच्याकहूल त्यांच्या माहितीवरून त्यांचा अभिप्राय प्याचा व त्यांची ती माहितीही प्रसिद्ध करांची. अगरी जुन्या पद्धतीचे कारागीर ह्या कामाच्या उपयोगी पडणार नाहीत; पण, हुड़ी नवीन विकलेखे असेही लोक गिरण्यांसारख्या कारखान्यात यांत्रिक कामावर आहेत....अशा मंडळीतृत कोही योग्य लोक निवहन जर प्रदर्शन पहान्यास पाठविले, तर त्यांच्या माहितीचा देशास लाम होण्यासारखा आहे. अशो मंडळी प्रत्येक प्रांतांतृत पाठविष्यांत यांची व आमच्या देशी संस्थानिकांनीही आपल्या तर्फे असी कोही मंडळी पाठवांची."

धा त्यांच्या सूचनेचा कांहीं उपयोग झाला नाहीं ! परंतु त्यांचा पारीस येथें जाण्याचा निषय झालेला असल्यामुळें प्रथम कित्येक महिनेपर्यंत त्यांनी सर्वध हिंदुस्थानांत जेथें जेथें हातमाग आहेत तेथील मागांची व विणकर लोकांची स्थित प्रत्यक्ष पाहिली; विणकर लोकांच्या वास्तविक स्थितीविषयी त्यांना जितकी माहिती होती तितकी महाराष्ट्रांत तरी इतर कोणास नव्हती असें आम्हांस वाटतें. शेवटी कांही लोकांच्या मदतीनें व स्वतःजवळील कांही पुंजी सांचलेली एकत्र करून ता. २७ सर्तेषर १९०० रोजी ते यारा नामक फेंच बोटीनें विलायतेस गेले. त्यापुर्वी त्यांनी एका पत्रांत लिहिलें की "मी येथून २७ तारखेस गुरुवारी यारा नांवाच्या फेंच आगबोटीनें प्रथम पारीस येथील प्रदर्शनांतील येशें पहावयास जाणार आहें. तो पाहिल्यावर मग युरोपांतील यो वातानें कापड विणल्याचें काम वालतें त्या देशांत जाऊन त्या कामाचे कारखाने पहाण्याचें माझ्या मनांत आहे. बहुधा ह्या कामाकरितां जमेंनी देशांत जालें असा तुर्ते विचार आहे." पारिस येथें ते गेले, तेथील प्रदर्शन त्यांनी पाहुन जो काय लाम करून प्यावयाचा तो घेतला. कांहीं इतर ठिकाणीही त्यांनी प्रवास केला; परंतु त्यांचें कमेंनी देशांत जालें झांहें नाहीं. लंडन येथें

त्यांचा बरेच दिवस मुझाम होता. ते परदेशी होते तेवड्या अवधीत त्यांनी कें जो पाहिलें, व जें जें तेधून पत्रद्वारें कळवितां येण्यासारखें आहे असे त्यांना वाटलें तें त्यांनी पित्रकेस पत्रें लिहून कळविलें आहे. अखेरीस लंडन येथे शेट दादाआईंच्या मदतीनें त्यांनी कांही यंत्रें खरेदी केलीं. येथे येकन लहानशा प्रमाणावर तरी एखादा कारखाना काडण्याचा त्यांचा विचार होता. पण त्यास यश आलें नाहीं. त्यांच्या सर्व आशा निष्कळ झाल्या; त्यांची उमेद खचली; त्यांचा लेकांच्या अनास्थेचा चांगळाच अनुभव आला; व ते पुन: नोकरीच्या मार्गास छगाले! ह्या मार्गात असतानाच त्यांजवर मृत्यूची झडप कशी पडली त्यांची हकीकत वर आलीच आहे.

### सदाशिवरावांची खरी योग्यता.

सदाशिवरावांच्या चिरत्राविषयीं आम्ही जितका अधिकाधिक विचार करितों, तितका त्यांचेविषयींचा आमचा आदरभाव बाहत जात आहे. त्यांच्या छेखांचें जितकें अधिक मनन करावें तितकें त्यांच्याकडे मन अधिक वेधतें. त्यांची अनेक उद्योग केले, कोर्टेही त्यांस यार्चे तसें यहा आले नाहीं. एवढा मोठा कारागीर, पण दृश्यसंचय करावयास त्यांस जांचू काय अवकाश मिळाला नाहीं! त्यांस असे अपया मिळालें, त्यांची योजिलेलीं कांचें नीट सालीं नाहींत, त्यांच्या मनाची शांति कथीं छललें होतों काय ? त्यांच्या मनाची शांति कथीं छळली होती काय ? जग हें मिट्या, जगांत सर्वत्र दुःख, अनीति, अधमें असें कल्पून त्यांची शुक्त कथीं तरी तामसी अगर असमाधानपर झाली नाहीं; उलट त्यांची आपल्या एका लेखांत " सुख पहातां जवा पाढें, दुःख पर्वताएवढें " ही कोणा एका दुःखाच्या वेळीं काढलेली उक्ति काहीं वस्तुव्धितिनदर्शंक नाहीं असें एका मननीय लेखांत दाखविलें आहें. त्यां ते म्हणतातः—

" खरोखर पाहिलें तर हूँ जग दु:खमय मुळींच नाहीं, जगास दु:खमय म्हणणें म्हणजे ईश्वराच्या क्रतींत फारच मोठा दोष आहे असें म्हणण्याप्रमाणें होतें..... हें जग मुखाचेंच स्थान आहे; व जितकें सुख मनुष्य यांत मानितो, त्यापेक्षांही यांत अधिक सुख आहे. दु:खही आहे, पण तें फार थोडें आहे, असे अनुभवास येण्याची एक दृष्टि आहे व तीच खरी दृष्टि आहे. परमेश्वरानें या स्पृष्टीस जे नियम लावृन दिले आहेत ते असे आहेत कीं, त्यांस अनुसहन सृष्टीची उत्तरोत्तर सुधारणाच होत चालली आहे. मनुष्याचें काम सृष्टीचे नियम समजून घेळन त्याप्रमाणें वालल्याचें आहे. तसें चालत असतीं अक्षानामुळें मनुष्याच्या हातृक

चुका होऊन कांही प्रसंगी त्याला दुःख भोगावें लागतें: पण त्याला एकंदरीत सुखन मिळतें. पण ऐहिक सुख हें मध्य सुख नव्हे: तर परमेश्वराला मनुष्याने जाणणें व त्याच्या स्वरूपाच्या दर्शनांत व सहवासांत राहण्यांत जे खरोखर सुख आहे तेंच मनुष्याचें खरें सुख आहे. ऐहिक सुख केवळ इतर प्राण्यांचें सब होय. ह्या खऱ्या हष्टीनें जो पाहील भ्याला तर खरीखर हैं जग सखाचेंच स्थान आहे. स्वर्ग स्वर्ग म्हणतात तो येथेंच आहे. असे अनुभवास येईल. मात्र ही गोष्ट सोपी आहे असे नाहीं. सदा सर्वकाळ बाह्य जगताशी संबंध अस-ल्यासळे ऐहिक संबापलीकडे मनध्य विचार करावयासच जात नाहीं, पण, आम्हां मनुष्यांमध्यें विशेष काय आहे. इतर प्राण्यांहन आम्ही अधिक महत्त्वाचे कां, याचा जो कोणी शांतपणें विचार करील त्याला खरोखर सख कोणतें व तें सर्वीस सारखेंच साध्य असून तेंच चिरकाल टिकणारें सुख आहे हें सहज सम-जन येईल. या सुखास बाहेरचें परस्वाधीन असे साधन कोणतेंच लागत नाहीं. आपआपल्याचींच स्वस्य चिनानें विचार केला असतां तें सख अनुभवास येतें व त्याची इतर संखांशी तलना केली असतो इतर संखांस क्षणिक का म्हणतात व तें सख चिरस्थाई करें हेंही कळन येतें. या दशीनें मनध्यानें जगांतील सख-दःखाचा विचार केला असतां ऐहिक सखाबहल तकारामानं जी उक्ति कार्डिली आहे तीच फिरवन

दःख पहातां जवापाडें. सख पर्वता पवढें ॥ असें मनापासन म्हणण्याचा त्यास अधिकार येईल."

जगांतील संबद:खासंबंधानें ज्यांचे असे विचार होते. त्यांचा परमेश्वरावरील विश्वासही अत्यंत दृढच असला पाहिजे. हें निराळें सांगावयास नको. त्यांच्या चरित्रांतील पढील गोष्ट देवावरील स्यांचा विश्वास किती दढ होता तें दाखविते:-

सदाशिवराव धर्मप्रचारक असतां १८८४ साली बाहासमाजाच्या उत्सवास जाण्यासाठी निघाले. वार्टेत एक्क्यांतन ते पडल्यामुळे त्यांस दःखापत झाली व २५ दिवस इस्पितळांत राहावें लागलें. त्यामळें उत्सवानंतर ते कलकत्यास गेले. परत येते वेळी दिनापुर स्टेशनाजवळ गाडी येत असता आपली तिकिट व पैशाचें पाकीट कोणी लांबविलें असें स्यांस आढळन आलें ! स्टेशन मास्तरला झालेला सर्व प्रकार सांगितला तरी तो त्यांस पैसे घेतल्यावांचन सोडीना व अलाहाबादेपर्यंत जाऊं वार्वे तेथें गेल्यावर तेथ्न भाडें पाठविण्यांत येईल हीही गोष्ट्र त्यास पटेना ! ह्या प्रसंगासंबंधानें सटाबिवराव लिहितात:---

"मागर्चे भार्डे वावयार्चे व मग पुढची बाट. परक्या प्रांतात अनोळखोच्या ठिकाणी एकट्या मनध्यावर अजी अडचण आली म्हणजे कठीणच प्रसंग, पण. भामच्या मनाची या वेळची भामची स्थिति आस्तांस चांगली भाठवते. आसांखा या गोष्टीचें मळींच भय वाटलें नाहीं ! हीही एक गंमतच झाली आहे. पहार्चे काय होतें तें. असे म्हणन आम्ही निर्धास्त होतों ! " पढें तेथील एका गरीब स्थितीतील बाह्य गृहस्थांची व त्यांची भेट झाल्यावर कांहीं मित्रांनी मिळन त्यांस अवस्य लागणारे पैसे दिले. क्षाणि त्यांचा पढील प्रवास झाला. होवटी ते म्हणतातः---

" कशा तरी रीतीनें परमेश्वर आम्हांस त्या अडचणीतन पार पाडील असा आम्हांस पूर्ण भरंवसा होता. व त्याच्याच पक्षणा आधारावर. आम्ही एकाएकी कफलक बनलों असतां, त्या गोष्टीची आम्हांस भीति वाटली नव्हती,"

सदाशिवरावांचें एकंदर वर्तन अर्थत करारी होतें. आंत एक बाहेर दुसरें; मनांत विचार एक, उचार निराळा, आणि कृति दोहोंहन मिन्न असा प्रकार स्यांच्या वर्तनांत केव्हांही आढळला नाहीं. इतका करारीपणा ज्यांच्यांत होता त्यांच्यांत स्पष्टवक्तेपणा हा गण असणें अगदींच साहजिक होय. कोणतीही गोष्ट सत्य आहे. कोणाचेंही आचरण अयोग्य आहे, असे त्यांस वाटतांच, ते ती सत्य गोष्ट अमलांत आणावयास.व अयोग्य आचरणावर आपली निर्भींड टीका करावयाम केव्हांही कचरत नसत. यांचें लक्षांत ठेवण्यासारख उदाहरण म्हणजे रानडे व भट ह्या उभयतां रावबहादरांच्या प्रायश्चित्तानंतर त्यांनी आपल्या ज्ञानदीय मासिकांत केलेली अति खरमरीत व सर्व प्रकारें वाजवी टीका होय. सदाशिवरावांस त्या वेळीं मोठें आश्वर्य वाटत होतें तें हें की, पुनर्विवाहपक्षास जाहीरपर्णे मिळाल्यावहरू त्यांजवर ग्रामण्य झालं असतां. हरहमेश प्रीतिभोजना-सारम्या प्रसंगी अनेक जातींच्या लोकांच्या पंकीचा लाभ घेत असतां, यःकश्चित चहा प्रकरणावरून रा. ब. रानडे यांनी आपला आजपर्यंतचा वर्तनकम, आपली प्रगतिपर मतें, आपला प्रार्थनासमाजाशीं असलेला संबंध सर्व विसहन जाऊन नाक मुठींत धरून प्रायश्चित ध्यावयास प्रवृत्त व्हावें ! त्या वेळीं रा. ब. वर त्यांनी अति कडक टीका केली खरी, पण ती कोणत्या हेत्नें केली याचें त्यांनी भापस्या त्या टीकात्मक निबंधाच्या प्रारंभींच पुढें दिल्याप्रमाणें दिग्दर्शन केलें

"ज्या दोन मोज्या गृहस्यांच्या आचरणाबहुळ आम्हांस पुढील छेख लिहिण्याचा दुर्दैवाने प्रसंग आला आहे, त्यांच्याशी धर्मसंवंधाने आमचा फार दिवसांचा संबंध आहे. सर्व लोकांस ते प्रिय आहेत, तसेच तें आमहांस प्रिय आहेत. दोधांचींही अंतःकरणें आमहीं चांगली ओळख्न आहों व त्यांचेविषयीं आमचें प्रेम व पुज्यबुद्धि इतर कोणाहुनहि कमी नाहीं. देशसुधारणेच्या कामी त्यांचे अव्याहत चांलकेले सर्व यत्न आमहांस चांगले ठाऊक आहेत. असा पूर्वसंबंध असतां आमहीं पुढील केख लिहीत आहों तो केवळ कर्तव्यास स्मरून निरुपायांने लिहीत आहों, ज्या धर्मसुधारणेशी त्यांचा व आमचा संबंध आहे, तिला त्यांनी ह्या प्रायिक्त प्रकरणांत फार मोठा धक्का दिला आहे. एकंदर सुधारणाक्षाच्या मंडळीस यांनी दुःखी केळें आहे; पण सर्व धुधारणांत धर्मसुधारणा आमहास विशेष महत्त्वाची वाटत अस्त तिच्यावर त्यांनी आसा आघात केल्यामुळें आम्हास त्यांच्या आचर-पाणासुन कार दुःख होत आहे. (पुढील लेखांत) कोठें कडक शाब्द वाचकांत आढळतील तर ते गैरसमजुतींनें किंवा विकारवश होजन लिहिलेले नाहीत असे मसजातें "

त्यांच्या स्पष्टोक्तीचा आणखी एक मासला पहाः---

"केसरीकार प्रो. टिळकासारख्यांच्या मतांची तर आम्हांस मुळींच किंमत वाटत नाहीं. या मंडळीस राजरोस मुधारणाच पाहिजे ती फक्त राजकीय मुधारणा! सामाजिक सुधारणा यांस पाहिजे आहे, पण, ती आपोआप होईल तर; धर्मांची मुधारणा तर ह्यांस मुळींच नकी. धर्म म्हणजे काय पदार्थ आहे? हे म्हणतील तो धर्म, हे ठरवितील ती नीति, त्यांनी हे वागवितील तसें बागार्वे. त्यांच्यावर हे हिंदुत्वांचे पांघरूण मात्र घालतील. आंदूत त्यांनी खुधाल कुजत व सहत पडार्वे. ते त्यांस इष्टच. पण बरून यांना हिंदुधमांमिमानी म्हटकें पाहिजे. या मंडळीस आमही चांगले ओळखून आहों व म्हणून तर. टिळक प्रमुत्ते मंडळीनें कांहीं केलें, कांहीं बोललें, तर त्यांत आमहोस आधर्य वाटत नाहीं! यांच्या पत्रांत आज एक गोष्ट येईल तर उद्यां तिच्या अगदीं उलट येईल. हे आज सभेत एक बोलतील व उद्यां तिच्या अगदीं उलट बोलतील. उपाय कसलेही योजावे, परिणामाकडे हिंदि हिली म्हणजे झालें अधा विचाराच्हल हे आज लोकांना दोष देतील व उद्यां आपणच असत्य विचाराचें आच-रण करितील."

त्यांची समाधान बृत्ति अत्यंत दुर्मिळ होती. पण, ही समाधानवृत्ति स्वतःच्या क आपल्या क्रद्रंबाच्या ऐदिक स्थितीसंबंधानें होती हैं रुक्षांत ठेवण्यासारखें आहे. " ठेबिलें अनंतें तैसेचि राहावें । चित्तां असों बावें समाधान" असे आम्ही वारंवार म्हणतों, त्यावर लांवलांव व्याख्यानें होतात, व ती आम्ही ऐकतों. पण, आमच्यामप्यें समाधानइतीचा लवलेश नसतो. सदाधिवरावांचें तसें नल्हतें. प्राप्त स्थितीत समाधान मानून राहणें हेंच आपलें कर्तेच्य, हाच आपला धमें असे ते मानीत असता. आणि त्यास अनुसहन तंतीतंत त्यांचें आचरण असे. ह्यासंधांने उदाहरणें हवीं असतील तर तीं अनेक देतां येतील. कांहीं वर्षांप्वीं प्रवास करोत असतां भर वस्तीतृत त्यांची पेटी कोणी लांबविली, तींत बराच ऐवज होता. ती पटी सांपढली नाहींच; परंतु त्यांनी आपण होऊन ती पेटी चोरीस गेली, अपलें इतकें नुकसान झालें असे कोणास सांगितलें नाहीं ते कीणी महत्यनास, इतरांस कल्वन हरवलेली वस्तु सांपण कळविलेली नाहीं असे कोणी महत्यास, इतरांस कल्वन हरवलेली वस्तु सांपडणें जर शक्य नाहीं, तर वस्तू हरवली, हरवली, असे जिकले तिकले सांगत बरण्यांत काम अर्थ आहे ? असें उत्तर मिले | अशा प्रकारची विलक्षण समाधानवृत्ति कोठें आढळेल ?

त्यांची सस्यिनिग्रा, स्यांचा साधेपणा, त्यांची धमेशीलता, त्यांचा धमीनरणाविषयीं कटाक्ष, त्यांचं आत्मपरीक्षण, त्यांचा प्रार्थनेवरील हढ विश्वास, त्यांचा
शांतपणा, त्यांचा गंभीरपणा, त्यांचा प्रेमळपणा, खासंबंधानें जितकें वर्णन
करांचें तितकें धोडेंच होणार आहे. अशा प्रकारचं अनेक गुणसंपन्न बहुमोल रत्न
आम्हांस लागकें होतें, पण त्यांच्या सहवासाचा व्हावा तितका फायदा झाला
नाहीं. त्यांच्या बोधाचा लाभही फार झाला नाहीं, त्यांचो कर्णमधुर वाणी
सत्युप्वीं दुर्भिळच झाली होती; हं लक्षांत येऊन मन अत्यंत उदासीन होतें, व
त्यांच्या अकल्पित मृत्युमुळं आमचें जें अतोनात तुकसान झालें आहे त्यांची
कल्पनाही होत नाहीं ! त्यांची वास्तविक योग्यता आम्हापैकी किरयेक लोक
जाणत होते, किरयेक जाणत नव्हते; पण एक भटोनेंही रा. रा. नारायणवामन
टिळक ह्या आमच्या जिहती मित्रांनी त्यांची योग्यता जणिलो. आपल्या ख़िहती
नागरिकांत त्यांनी त्यांचिवयां पुढील उद्धार काढलेः—

"अजून पुरते दोन महिने झाळे नाहींत, एक साथे दिसण्यांत गंभीर प्रःक्ष्य मुद्दाम आभ्हांजा भेटण्यात येतात. आम्ही त्यांना नांवाने ओळ तेत आहीं, ते आम्हीत नांवाने ओळ तेत आहीं, ते आम्हीत नांवाने परेच्य नाहीं. दुमारें दीड तास दोषांची वैठक होते, व त्या दोड तातांतव दीड वर्ष एक साहण्यानें जितका परिचय कहावा तितका परिचय दोषांचा होतो. एक प्रक्रितों व दुसरे प्रार्थनात्माजी; खरे खरे, ज्यांचा विचार, उचार, आचार एक आहे असे प्रार्थनात्माजी; खरे खरे, ज्यांचा विचार, उचार, आचार एक आहे असे प्रार्थनात्माजी; खरे खरे, ज्यांचा विचार, उचार, आचार एक आहे असे प्रार्थनात्माजी; खरे खरे,

नासमाजी, इतके खरे प्रार्थनाक्षमाजी, की स्यांच्या तासा दीड तासाच्या समक्षतेनेंच थोडेसे चुकलेले कां असतना, पण प्रार्थनासमाजांत चुसते तकेषितकं
वादांतच आनंद मानणारे नन्दत, तर परमेश्वराचेटायी लीनमित झालेले थोडे
तरी लोक आहेत अशी आमची खातरी होते व या यहस्थांचा परिचय झाला हा अलभ्य लाभ झाला असें समजून आम्ही ह्या यहस्थांना रजा देतों, आणि पुढें महिन्या दीड महिन्याच्या आंतच ह्यांच्या निधनाची वार्ता आमच्या कार्नी पडते ! कालचें काल राहिलें, ह्या लोकींच्या उद्यांवर आमची सत्ता नाहीं, आज मात्र खरें आहे !

रा. सदाधिबराव केळकर गेळे म्हणजे प्रार्थनासमाजाचे भोष्माचार्य गेळे, असळे सत्यप्रतिज्ञ, इतके कार्यक्षम, दीर्घोद्योगी बंधु समाजांत असतील, समा-जाला मिळतील; पण आज सदाधिवजींची जागा शून्य दिसत आहे."

उपसंहार.

सदाशिवराव गेले आणि आज त्याला वीस वर्षे संपूर्णही झाली. त्यांच्या मृत्य पूर्वीच्या कांही दिवसांची भाठवण प्रस्तुत लेखकास झाली की अद्या-पही अंतःकरणांत भडभइन येतें. स्वतः आजारी असतां घरांत प्रार्थनेची झालेली हयगय पाहन त्यांचें झालेलें अस्वस्य मन, आजारी असतांही अर्थ-पर्ण बाक्यदारें त्यांच्या तोंडन निघणारे उदार. त्यांची आपल्या स्वतःच्या वैदनांविषयीं दिसणारी बेफिकिरो, परळहन मुंबईस आणिल्यावर त्यांची झालेली आसन्नमरण अवस्था, ज्या थोड्या लोकांस त्यांच्या पवित्र दर्शनाचा मृत्यपूर्वी लाभ झाला त्यांची त्यावेळीं झालेली स्थिति इत्यादि सर्व प्रसंग आज हे आमच्या पढें जसेच्या तसेच उमे आहेत. गेल्या वीस वर्षांत प्रस्तुत लेखकाने त्यांच्या अनेक लेखांची अनेक वेळां पारायणें केली. आणि प्रत्येक खेपेस त्यांच्या संबं-धाचा आदर अधिकाधिक वाढत गेला: ह्या वीस वर्षांच्या अवधीत त्यांचे खरें स्मारक आ ग किती अंशाने उभारले याचा आमच्या समाजाशी संबंध असलेल्या प्रत्येक व्यक्तीने आपल्या मनाशी अवस्य विचार करावा. ऐहिक दृष्ट्या जे त्यांचे स्मारक तें उत्तम रीतीनें झाले आहे. त्याची हकीकत पढ़ें दिवेली आहेच. परंत प्रत्येक व्यक्ताला त्यांचे आप अपन्या परते स्मारक करिता येण्यासारखें आहे. ज्याला म्हणून सदाशिवर वांत्री योग्यता पूर्णपणें कळली अया मनुष्य कोगत्याही चळवळीत जरा पडला, तरी जोंपर्यंत त्यांचा उपदेश ता मनांत वागत्रन मनः-पूर्वक बागत आहे, तों गर्यंत तो स्वतः त्यांचे कायमचे स्मारक उभारीत आहे. असे आम्हा समजतों. अशा प्रकारचें स्मारक इतर कोणी करोत अगर न करोत. त्याची बाट न पहातां. प्रार्थना समाजाच्या प्रत्येक सभासदाने ध्यांचे हें स्मारक आपण किती अंशानें केलें कीं. त्यांनी दर्शविलेल्या कर्तव्यापासन आपण दिवसें-दिवस पराइमुख होत आहोंत याचा विचार करावा. सदाशिवरावांच्या संबंधानें आदरबद्धि वागविणें, त्यांच्या गुणांचें पुष्कळसें वर्णन कहन त्यांची स्तुति करणें, त्यांचे संबंधानें लेख लिहिणें. याहन त्यांच्यांतील अनेक गुणांचें अनुकरण करणें हें अधिक महत्वाचें आहे. हैं स्मारक करण्यास आम्हांस परमेश्वरानें दिवसेंदिवस अधिकाधिक साह्य करावें. व त्यांच्या प्रत्येक पुण्यतिथीच्या दिवशी आमच्या अंतः करणास त्यांच्या गणाचें अवलंबन करण्याचा प्रयत्न होत आहे अशी साक्ष पटावी. त्या योगें आमचें धर्मबल अधिकअधिक वाढावें अशी आमची परमे-श्वरापाशी प्रार्थना आहे. बावनिंग कवीच्या पढील शब्दांनी सदाशिवरावांचें फार चांगलें वर्णन होतें:---

One who never turned his back, but marched breast forward.

Never doubted clouds would break,

Never dreamed though right were worsted-wrong would triumph.

Held we fall to rise, are baffled to fight better, Sleep to wake.

### सदाशिवरावांचें स्मारक.

ज्यांच्या चरित्राचें अल्प वर्णन वर करण्यांत आहें आहे. त्यांचें स्मारक कोणी करीत आहेत किया नाहीत याची वाट न पाहतां, त्यांच्या संबंधाचा आपला आदरभाव व्यक्त करण्याकरितां आमच्या समाजाचे पुज्य उपाध्यक्ष प्. वा. शेट दामो-दरदास गोवरधनदास यांनी पांच हजार रुपयांची देणगी देऊन सदाशिवरावांचें चिरस्मारक केले आहे. आपल्या मतांत्रसार मनुष्य वागत असता गरीबीमध्येंच त्यास परलोकवास प्राप्त झाला तर मार्गे राहिलेल्यांची व्यवस्था नीट होत नाहीं. आप्तांकडून मदत न होणें शक्य आहे म्हणून अशा व्यक्तींच्या मार्गे त्यांच्या कटंबास कांही तरी द्रव्य साह्य मिळावें ह्या हेत्नें शेटजींनी ५००० रुपयांची देणगी दिली असन ह्या फंडास स्वदाधित्वराख केळकर स्यारक फंड असे नांब त्यांनी दिलें आहे. त्यांच्या अटी कबूल करून समाजाने मोठ्या आनंदाने ह्या उदार देणगीचा स्वीकार केला आहे. शेंट दामोदरदास यांनी अशाप्रकारें पूज-नीयांचा सन्मान केला त्याबहल त्यांचे कितीही आभार मानिले तरी ते थोडेच होणार आहेत.



शंकर पौडुरंग पंडित

## (१२) शंकर पांडुरंग पंडित.\*

सन १८९४ सालच्या ता. १८ मार्च रोजी ह्या मुंबई शहरांत ज्यांची इह-लोकींची यात्रा संपली, त्या वेळी जे पोरंबंदर संस्थानचे अंडिमिनिस्ट्रेटर होते, त्यापूर्वी नसुनेदार डिस्ट्रिक्ट डेप्युटि, हुलुर डेप्युटि कलेक्टर, मॅजिस्ट्रेट, ओरि-एंटल ट्रॅन्सलेटर, अध्यापक, प्रंथकार, मुविचारी, बाणेदार, सत्यप्रिय, धर्मीनेष्ठ व स्पष्टकं म्हणून ज्यांची ख्यादि होती, ते रा. ब. संकर पांडुरंग पंडित बयाच्या १८ वर्षेपर्यंत आपल्या तीर्थंह्पांस बांडुळी गांवचे कुळकणाणांचे कामी साहाच्य करीत होते व त्यांस इंग्रजीचें एक अक्षरही येत नव्हतें असे कळले म्हणजे शक्षा कर्तवार व्यक्तीचें चरित्र जाणून घेण्याची उत्कंळा मनांत उत्पन्न झाल्यावांचून राहात नाहीं.

#### जन्म व शिक्षण.

सन १८४० सालीं सावंतवाडी संस्थानांतील कुडाळ पेळांतील बांबुळी नामक गांवी शंकररावांचा जन्म झाला. त्यांचे वडील नारायणराव त्या गांवचे कुळकणीं होते. व हें कुळकणींपण त्यांचेकडे वडिलोपार्जित आलेलें होतें. शंकररावांच्या तीर्यक्षपांचें नांव जर नारायण तर भग हे शंकर पांडुरंग कसे ? असा प्रश्न येथें उद्भवतो. खरें पाइतां त्यांचें शास्त्रोक्त दक्तिथान झालेलें नव्हतें. त्यांचे तीर्थक्षप नारायणराव हे फार हुशार पण जुन्या समजुतीचे भाविक गृहस्थ होते. त्यांस पांडुरंगपंत नांवाचे एक चुलत बंधु होते. ते दंशांतरास गेले असतां तेथेंच वारले. त्यांना पाठीमार्गे कांहीं दुलतें बंधु होते. ते दंशांतरास गेले असतां तेथेंच वारले. त्यांना पाठीमार्गे कांहीं दुलतें बारले. त्यांना पाठीमार्गे कांहीं दुलतें बारले. त्यांना पाठीमार्गे कांहीं दुलतें वार्ये कांहीं उत्वाचा मुलांका कांस उपदव देतो. ही बाधा टाळण्यासाठीं त्यांना एक उपाय सुवला. तो असा कीं, आपल्या मुलांके एक मुलगा पांडुरंगाच्या नांवें कहन व्यावा; म्हणके त्यास पिंडदान वगैरे करण्यास तो अधिकारी होईल ! म्हणून एके दिवशीं आपल्या पंकराचा हात घहन त्यांचीं आपल्या मृतं कृते पूत्र पांडुरंगाच्या नांवें कहन व्यावा; म्हणके त्यास पिंडदान वगैरे करण्यास तो अधिकारी होईल ! म्हणून एके दिवशीं आपल्या पंकराचा हात घहन त्यांचीं आपल्या मृतं कृते चूल भूते वाला हो हा तुझें नांव वालवील. आतां-

 चरित्रविषयक कांद्वी माहिती मनोरंजनाच्या १९१४ सालच्या आगस्ट महिन्याच्या अंकांतील रा. त्र्यं. गं. घनेश्वर द्यांनी लिहिलेल्या लेखांतून व त्याच प्रमाणे सारस्वत रत्नमालेतुन घेतली आहे.

तरी यापढें तं घरांतील मुलांबाळांस उपद्रव देऊं नको."\* त्या दिवसापासून शंकररावांचे नांव 'शंकर पांडरंग' असे झाले. लहानपणी शंकररावांचे मराठी जिक्षण त्यांच्या विद्यांच्या देखरेखीखालींच झालें. त्यांच्या गांवीं त्या वेळी शाळा नव्हती. कुळकण्यांच्या कामाला जरूर तेवढें शिक्षण प्राप्त झाल्यावर ते कुळ-कर्णावण चालवंदी लागले होते. एकढां सावंतवाडीच्या पोलिटिकल सपरिटेंडेंट साहे-बांची स्वारी कडाळला आली असतां नेहमींच्या बहिवादीप्रमाणें आसपासच्या सर्व गांवच्या कळ हण्यांना तेथे जावें लाग्लें होतें. त्या वेळी साहेबांच्या आफिसचा तो थाट. प्रत्येक कारकनाचे एकेक खर्ची टेबल, हाताखाली शिपाईप्यादे पाहन आपणही अमेंच कारकृत व्हार्वे असे त्यांच्या मनाने घेतले. शंकरराव मोठे स्वामिनानी होते व हा त्यांचा गुण लहानपणापासनच दिसन आला होता. वरील प्रसंग घडल्यानंतर मुन्यफाच्या कचेरीत एका कारकुनाच्या जागेसाठी त्यांन' अर्ज केला. त्यांस विशेषा कोणाचा नव्हता. त्यामळे वस्ततः त्यांचे मोडी अक्षर चांग-लें असनहीं तें चांगलें नाहीं असा होरा मिळून त्यांचा अर्ज फेंटाळला गेजा ! हा असला अपमान झालेला पाहन विडिलांस न कळवितां पुढील शिक्षणासाठी एका रात्री त्यांनी बेळगांवची बाट धरिली। बेळगांवी येऊन पोंचल्यावर त्यांच्या शिक्षणाची सोय आयती झालेलो थोडीच होती । आंगावरील पांघरणानिशीं वयाच्या १८ व्या वर्षी निघालेला हा तरुण बेळगांवसारस्या शहरी आपली सर्वप्रकारें निर्धन स्थिति पाइन मुळींच डगमगला नाहीं, प्रथमतः मोठ्या कष्टानें त्यांस माध्यान्हाची तिडीक संभाळावी लागली. ह्या वेटी कांहीं दिवस माधुरुरीही त्यांस मागावी लागली. जवळ पैसा नाहीं, आणि इंग्रजी शिक-ण्याची इच्छा तर प्रवळ. तेव्हां प्रथम शकररावांनी वर्गांच्या बाहर बसन वर्गात काय धडे चालले आहेत ते ऐकावे व त्यांप्रमाणें आवले पाठ तयार करावे असा कम चःलविला. त्यांची ज्ञानसंपादनाची हौस पाइन त्यांच्या शिक्षकांना मोठें की उक बाटलें व अशा होतकह व बाणेदार तहणास प्रोत्साहन देण्याच्या हेतूनं त्यांनी त्यांच्या फीची व्यवस्था केली. पढें शंकररावांस शिकवण्या वगैरे करून आपल्या चरितार्थापरते पैसे मिळवन आपला अभ्यास करावा लागे. त्या वेळी बेळगांवचे मुप्रसिद्ध वकील वामुदेवराव पुणेकर ह्यांस ही बातमी कळल्यावर त्यांनी त्यांस साहाय्य केलं व आश्रयही दिला. १८५८ साली इंग्रजीचा गंध नसलेल्या ह्या तरुणाने १८६१ साली प्रवेशपरीक्षा दिली व पुढील शिक्षणासाठी

<sup>\*</sup> सारस्वत रत्नमाला.

ते सुंबईस भाले. ह्यावरून स्यांच्या कुशाम हुद्धीची व निरलस उद्योगाची साक्ष पटते. सुंबईस आल्यावर स्यांचा पुढील शिक्षणक्रम सुरलीतपणें वालला. कारण त्यांस स्कालरिष्टिस मिलत असत. पण तोही स्वतःच्या हिमतीवरच हें लक्ष्यांत ठेविकें पाहिले. १८६५ साजी, म्हणले कुळकर्णापण सोडल्यापासून अवध्या सात वर्षांची बांबुळी गांवचे हे कुळकर्णी मुंबई युनिव्हर्सिटीचे बी. ए दुसऱ्या वर्गांत पान झाले व पुढें ज्या तुकोबांच्या वचनांचा ते उद्धार करणार होते त्या तुकोबांच्या एका वचनांचे-निधयाचें बळ तुका म्हणें तेंचि फळ ।-सत्यत्व स्यांची स्वतःच्या बाणेदार वर्तनांचे पटवून दिलें. शंकररावांचा हा वाणेदारपणा शेवटपर्यंत टिकून राहिला व त्यांचें त्यांच्या कीर्तांत भर घातली. गरीन, होतकक व हुषार मुलांची शंकररावांचें हें उदाहरण निरय दृष्टीपुढें ठेवण्यासारखे आहे.

#### सरकारी नोकरी व परोपकार.

बी. ए. झाल्यावर पूर्वीचा कारकृत होण्याचा निश्चय अर्थात गळाळा व प्राप्त शिक्षणानुसारें त्यांचे ध्येयही उच्च बनत गेळें. ते बी. ए. झाल्याबरोबर त्यांस दिक्षणा फेळो नेमण्यांत आछें. नंतर कृष्णशास्त्री चिपळूणकरांच्या जागीं दिक्षणा प्राइझ कमीटीचे सेकेटरी त्यांस नेमण्यांत आछें व तेयपासून स्थांच्या सरकारी नोकरीस आरंग झाळा. ह्याच चेळी स्थांनी एका सोरजर स्नेह्यपाशीं जर्मन भाषेचा अभ्यास केळा. त्यांनंतर त्यांचे इंग्रजी भाषेचरीळ प्रभुत्व पाहून त्यांस डेक्कन कॉळेजांत इंग्रजी उपअध्यायक नेमण्यांत आछें. त्यांनंतर १८६८ मध्ये छेटिन व इंग्रजी चेऊन ते एम.: ए. झाळे. प्रथास नोकरोनिमित्त आल्यानतर म्हणजे १८६५ साळानंतर त्यांची संस्कृत भाषेचे अध्ययन सुक केळें. मध्यं-री एम. ए. ची परीक्षा त्यांनी दिळी, आणि हें संस्कृत भाषेचें अध्ययन स्वत्य त्यांची हें हों, संस्कृत भाषेचें अध्ययन सुक केळें. मध्यं-री एम. ए. ची परीक्षा त्यांची दिळी, आणि हें संस्कृत भाषेचें अध्ययन स्वत्य प्रभाषेचें अध्ययन स्वत्य प्रभाषेचें अध्ययन सुक केळें. मध्यं-री एम. ए. ची परीक्षा त्यांची हिळी, आधि हों संग्रचें अध्ययन सुक झाल्यापासून एका वर्षांच्या आवर्गांची गोष्ट ही की, संस्कृत साथेचें अध्ययन सुक झाल्यापासून एका वर्षांच्या आंत भगवानदास संस्कृत साथेचें अध्ययन सुक झाल्यापासून एका वर्षांच्या आंत भगवानदास संस्कृत साथेचें अध्ययन सुक झाल्यापासून एका वर्षांच्या आंत भगवानदास संस्कृत साथेचें अध्ययन सुक झाल्यापासून एका वर्षांच्या अत्र भाषाच संस्कृत साथेचें अध्ययन सुक झाल्यापासून एका वर्षांच्या अत्र भाषाच संस्कृत साथेचें साथ पटते.

शंकररावांनी डेप्युटी कछेक्टरच्या कामास सुरवान केल्यावर भयंकर दुष्काळ पडला. ह्या दुष्काळांत त्यांनी स्वतः अतिशय श्रम केळे. उपासतापास, तहानभूक ह्यांकडे न पहातां गांवोगांव ते फिरले. स्वतः ज्याप्रमाणें ते काम करीत त्याप्र-माणें हाताखालच्या लोकांसही करावयास लावीत. अशा रीतीनं त्यांनी जिवापाड

केलेल्या श्रमांचे चीज झाले. दश्काळप्रस्तांच्या अन्नपाण्याची त्वरित व्यवस्था झाल्यामळें त्यांनी त्यांस दवा दिला व त्यांचा उत्साह, काम करण्याची शिस्त व कळकळ पाइन सरकारांतही त्यांची बहाबा झाली. त्यांच्या परोपकाररततेचें हैं एकच उदाहारण नाहीं, खानदेशांत डेप्यटी कलेक्टर असतांना तेथील नदीस महापर येऊन फार नासाडी झाली. गांत वाहन गेले. नदोच्या कांठचा प्रदेश जलमय झाला व लोकांस उभे रहावयास सकी जागा नाही असे झालें. पाण्याचा प्रवाह एकदम आल्यामळें लोकांचे प्राण वांचविणें कठिण पडं लागलें. अशा वेळीं शंकररावांनी एक होडी पदा करून ती स्वतः वल्हवन अनेक लोकांचे प्राण वांच-विले. इतकेंच कहन त्यांची त्राप्त झाली नाहीं. ते स्वतः उत्तम पोहणारे अवल्या-मळें त्यांनी स्वतः पाण्यांत उडी घातली व अनेक वडणाऱ्या माणसांस हात देऊन त्यांस वांचिव हैं. असे म्हणतात की. धळ्या नजीक कसंये नांवाचे गांव होतें. हैं गांव ह्या महापुरानें अजीबात वाहन गेलें ! हें गांव पुन्हा वसविण्याच्या कार्मी इंकररावांनी अतिकाय खटपट केली व त्यांची ही कामगिरी ओळखन त्यांचें स्मार-कच जुणं काय करण्याच्या वृद्धीनें गांवच्या लोकांनी आपल्या गांवाचें हांकरपेठ अमें नांव ठेवलें व तें अद्यापही चाल आहे असे म्हणतात.

१८७९ साली सरकारनी त्यांची ओरिएंटल टॅन्स्टेटरच्या जावी नेमणक केली व ह्या जागेवर ६ वर्षे त्यांनी मोठ्या निस्पृहतेने काम केलें, हें कान करीत अस-तांनांच सरकारची त्यांचेवर इतराजी झाठी व त्यांस ऋांहीं दिवस घरी बसावें लागलें. नंतर रा. ब. माधवराव रानडे व सर रेमंड वेस्ट ह्यांच्या साहाय्यानें त्यांच्यावरील सरकारचा राग गेला व त्यांस डिस्ट्वट डेप्युटि कलेक्टर करण्यांत आहें व नंतर नगर येथें कांहीं वर्षें हुजुर डेप्युटि कलेक्टर असतानाच त्यांस पोरबंदरचे अडिमिनिस्टेटर नेमिलें व तेथें तें काम आपल्या नेहमीच्या पद्धतीन-सार अतिशय कष्ट\* घेऊन मोठ्या निःपक्षपातबद्धीने व संस्थानाच्या कल्याणाच्या दृष्टीनें लोकहित साधन करीत असतां त्यांची प्रकृति डांसळलो व वर म्हटल्याप्र-मार्गे त्यांचा अंत झाला

<sup>\*</sup> त पारबंदरच्या कारभारावर असतां तें संस्थान सुधारण्यासाठी त्यानी जिबापेक्षां अधिक कष्ट सोसले. त्यांचे मनांत लौकरच पैन्शन ध्यावयाचे होतें. म्हणून आपण आरंभिलेली कामें तशींच अर्धवट राहिल्यास आपल्या पाठीमागुन वेणाऱ्या कामदारास नड पहुं नये म्हणून ती पुरी करण्यांत अतोनात मेहनतः बेतली .-सारस्वत रत्नाकर.

#### वाड्ययसेवा.

विद्याव्यासंगी, कर्ते सधारक, प्रार्थनासमाजाचे सभासद व दीघाँचोगी, सरळ चलीचे गृहस्य ह्या हर्शने शंकररावांचे चरित्र करें अत्यंत अनकरणीय व नमनेदार आहे तें आतां येथे दाखविण्याचा आमचा विचार आहे. शंकरराव अखेरपर्यंत सरकारी नोकर होते. सरकारी नोकरी करीत असतांनाही त्यांनी आपला दांडगा विद्याज्यासंग व लेखनव्यवसाय सतत चाल देविला होता. कॉलेजांतील विद्यार्थी-साठी रघवंश व मालविकाभिमित्र शह करून त्यांवर टीया देऊन प्रसिद्ध केलेच. परंत त्यांचें 'वेदार्थ यत्न' हें मासिक पस्तक जे कोणी आजही पहातील त्यांस स्यांच्या दीर्ध उद्योगाची, चिकित्सावदीची, चौकसपणाची, शोधक बुद्धीची व त्याचप्रमाणे सत्यनिष्ठेची खात्री पटल्यावांचन रहावयाची नाहीं. वेदार्थ यहांतील टीपा. इंग्रजी व मराठी अर्थ ही सर्व शंकररावांच्या विद्वतेची साक्ष पटवीत होती व म्हणूनच ह्या मासिकास हिंदस्थानापेक्षां जर्मनीतच अधिक वर्गणीदार होते ! ते अनेकभाषाकोविद होते. इंग्रजी, मराठी, संस्कृत, लॅटिन, कानडी, गुजराती, जर्मन व फ्रेंच इतक्या भाषा त्यांस चांगल्या येत होत्या. अथर्व वेदावरील भाष्याची प्रत मिळवून तें भाष्य व्यवस्थित रीतीनें छापन प्रसिद्ध करण्याचें काम सरकारनें स्यांजवर सोपविलें होतें. हें भाष्य मिळविण्याच्या कामी जेथें युरोपीय पंडित थकले तेथें शंकररावांस पूर्ण यज आले व श्रंगेरीच्या मठांतन त्यांनी ही प्रत मोठ्या प्रयासाने मिळविली. शंकर-रावांस आपल्या परानत प्रंथांसंबंधानें योग्य तो अभिमान होता व पर्वीच्या ऋषींनी व ब्राम्हणांनी प्रंथांच्या अभावी वेदांची जोपासना केली म्हणून त्यांच्या विषयी त्यांस फार आदर बाटत असे. १८७४ साली ओरिएंटल इन्टरन्याशनल काँग्रेसला डॉ. भांडारकरांस कांहीं अडचणींमळें जातां आलें नाहीं म्हणन सरका-रनें त्या कामीं त्यांची नेमणक केलो व तेथें त्यांनी कालिदासाचा काल ह्या विषयावर जो निबंध वाचला त्यामुळें तेथें त्यांची फार बाहुवा झाली. तेथें जाऊन ते केवळ आपल्या कीर्तीमध्यें भर घाळून आले नाहींत, तर इंग्लिश लोकांचे विशेष गण त्यांनी लक्ष्यांत घेतले व ज्याज्या वेळी संधि येडेल त्या वेळी. खासगी संभाषणांत, तसेच जाहीर व्यांख्यानांत, ते आपल्या पुरातन संस्कृतीचा अमिमान व्यक्त करीत असत. त्याचप्रमाणे ह्या अभिमानांतच गुरफटन न जातां आज आपण इंग्लंडपासून काय शिकलें पाहिजे त्याची जाणीव लोकांमध्यें उत्पन्न करण्याचे ते मनःपूर्वक प्रयक्त करीत असत.

#### सामाजिक सधारणाः

शंकरराव सामाजिक बाबतीत प्रागतिक विचारांचे होते. आपल्या देशाची सर्वांगीण उन्नति झाळी पाहिजे आणि ह्या बाबतीत एह्ट्या परुषांवरच न अव-लंबन राहतां श्रियांचेंही साह्य झालें पाहिजे. हैं साहाय्य करण्याची पात्रता त्यांच्यांत आणावयाची म्हणजे त्यांस सुविचारपरिप्छत करावयाचें, त्यांस उच शिक्षणाची गोडी लावावयाची व ज्ञानाचे दरवाजे उधडावयाचे. ह्या हेत्तें त्यांनीं अत्यंत परिश्रम करून व स्वतः मोठी देणगी देऊन प्रण्यास High School for Indian Cirls ची स्थापना केली. स्वीजिक्षणाच्या कामी हा। आलेने किती साहाय्य केलं आहे ह्याची कल्पना शाळेचा इतिहास पहाणारास कळन येईल. तथापि हें त्यांस अत्यंत प्रिय असे कार्यच कोही काळ त्यांस जाचक झालें ! हज्ररपागेंत नवीन शाळेच्या प्रवेशसमारंभाच्या वेळी श्री सयाजीमहा-राजांच्या हस्तें बक्षिसें वांटण्यांत आली. त्यावेळी महाराजांना ताबडतोब दसऱ्या कोठें जावयाचें असल्यामुळें ते घाईनें निघन गेले व राष्ट्रगीत म्हणावयाचें राहन गेलें. एवढधानें लिवॉरनर साहेबांची मर्जी गेली व शंकररावांवर सरकारचा रोष झाला. हा रोप सर रेमंड वेस्ट व रा. वं. रानडे ह्यांनी घालविल्याचा उल्लेख वर आलाच आहे.

शंकररावांची प्रथम परनी निवर्तल्यावर जेव्हां त्यांनी द्वितीय विवाह करण्याचा निश्रय केला त्यावेळी योग्य गतभर्तका मिळाल्यास तिच्याशी विवाह करण्याचा त्यांचा निश्रय झाला होता: व साहा महिनेपर्यंत वर्तमानपत्रांत जाहिरात देऊन थोग्य गतभर्तका मिळविण्याचा त्यांनी प्रयत्न केला. हा प्रयत्न विकल झाल्यामुळे त्यांनी सोलापुर येथील इंप्रजी शाळेचे हेडमास्तर रा. रा. रामचंद्र गणेश नाईक यांच्या मलीशी सोलापुर मुकामी असतांना १८७८ साली विवाह केला, सदाशिव पांडरंग केळकर ह्यांच्या विवाहासाठी प्रार्थनासमाजाच्या धर्मतत्त्रांस अनुकूल असा विवा-हविधि नकताच तयार झाला होता. त्याचा फायदा घेऊन शंकररावांनी आपल्या ह्या द्वितीय विवाहांतील सर्व विधि केला. हा विवाह गुहवार ता. ७ फेब्रुवारी १८७८ रोजी झाला. त्या वेळो सुबोधपत्रिकेने म्हटले होते की. "सा नवीन तयार केलेल्या पद्धतीप्रमाणे रा. रा. सदाशिवराव केळकर यांचा ता. ७ ज्यानुशारी रोजी विवाह झाला व बरोबर एक महिन्यानें म्हणजे ता. ७ फेब्रुआरी रोजी हा दुसरा झाला. ह्या-प्रमाणेंच जर समाजांतील इतर सभासद आपल्या येथील कार्ये करितील तर बोलणें एक व करणें निराळें अशा रीतीचा दोष लोक जो त्यांस देतात त्यास जागा राहणार नाहीं."

क्षियांच्या शिक्षणासंबंधाने ज्याप्रमाणें त्यांची कळकळ होती त्याचप्रमाणें अस्प्रत्य मानलेल्या जातींमध्ये शिक्षणाचा प्रसार झाल्यावांचन त्यांचा उद्धार होणे शक्य नाहीं असें त्यांचें निश्चित मत होतें व हैं मत ते आपल्यापाशींच न देवितां कृतीत उतहरू दाखवीत असत, शंकरराव कोणत्याही एका दिकाणी 'कार बर्षे राहिले नाहीत व पेन्शन घेऊन स्थायिक होण्यापवींच काळाने त्यांचेवर झडप घातली, तरी पण नगरसारख्या ठिकाणी ते कांडी वर्षे होते. त्यावेळी सामाजिक प्रगतिपर इतर कार्ये करील असतांना अस्प्रदर्शाच्या शाळेकडे त्यांचे लक्ष वेघलें होतें. महारांच्या शाळेंत जाऊन तेथील मलांना शिक वतांना यांना कित्येकांनी पाहिले आहे व त्याचप्रमाणें शाळेंत गेल्यावर मलांना ते वारंथार उपदेशही करीत असत. "नगरच्या महाराच्या शाळेचे हेडमास्तर त्यांच्या कळकळीविषयीं मोठ्या भक्तीनें उदार काढीत असत " असें रा. धनेश्वर ह्यांनीं स्टटलें आहे. अशा प्रकारें अस्त्रज्य वर्गांच्या मलांच्या कल्याणासंबंधानें तळमळ ह्या पूर्वी कोणाही अधिकाऱ्यानें दाखिवलेली नाहीं आणि आजही आपर्ले तें काम नसतांना महारांच्या शाळेंत महाम जाऊन त्यांना शिकविण्याचे कार्य कर-णारा एखादा अधिकारी महाराष्ट्रांत असल्याचे आम्हांस ऐकनही माहीत नाही.

अहमदनगर येथे असतांना शंकररावांनी दूसरी एक चिरस्मरणीय कामगिरी केली. तिचा ह्या 'सोशल सर्विंडस 'च्या काळी प्रमखत्वाने उद्धेख केला पाहिजे. कांही वर्षांपूर्वी सर नारायण चंदावरकर ह्यांच्या अध्यक्षतेखाली शिमग्यांतील बीभरस प्रकारांस आळा घालण्यासाठी उत्साहाचे प्रयत्न झाले. परंत जवळ जवळ चाळीस वर्षांपूर्वी शंकरराव पंडितांनी नगरसारख्या मागे पडलेल्या ठिकाणी ह्या कार्यास सरवात केली व सर्व सशिक्षित लोकांस एक नमनेदार उदाहरण घाळन दिलें. नगर येथें असतांना एके वर्षी त्यांनी निरनिराळ्या पेठांत जाऊन. लोकांच्या भेटी घेऊन, शाळा मास्तरांना भेदन, शिमग्यांतील बीभन्स प्रकारांविहद्ध लोकमत वळविण्याचा त्यांनी प्रयत्न केला. एवढा मोठा अधिकारी घरोघर जाऊन ह्या बीभत्स प्रकारांविहद्ध संभाषणें करून लोकांची मनें बळवं लागल्यावर त्या विष-याकडे लोकांचें लक्ष लागणें व त्यांच्या विचारांचा व आस्थापूर्वक केलेल्या उपदे-शाचा त्यांच्या मनावर इष्ट परिणाम होणें हें अगदी कमश्राप्त होतें. शंकररावांच्या ह्या प्रयत्नाला उत्तम यश प्राप्त झालें. शिमग्याच्या दिवसांतच उवाच्यायोगें सर्व गिलच्छ प्रकारांपासन शाळांतील मलांना दर ठेवितां येईल असे विमगाप्रदर्शन नगर येथें पुरू झालें. नगर शहरांत पुरू झालेल्या ह्या नवीन प्रकाराची बातमी जिकडे तिकडे पसरतांच परगांवचे ठोकही मोठ्या कौतुकानें हें प्रदर्शन पहाबयास आले व ह्या संस्थेची उपयुक्तता आलेल्या ठोकांस पटली व रा. धनेश्वर ख्रणतात की, हल्ली सबे मोठमोठ्या शहरांतून नगरचें अनुकरण झालें आहे.

शंकरराव खरेखरे कर्ते सुधारक होते. त्यांच्या संबंधाचा पुढील उतारा त्यांच्या धडाडीची व त्यांच्या बाणेदारपणाची साक्ष पटवून देत आहे. "पोड-णाऱ्या माणसाला ज्याप्रमाणे जलीघाला न जमानतां स्वबलावर तीरावर जावें लागतें. त्याप्रमाणें सुधारकाला जनरूढीची परवा न करितां उद्दिष्ट साधावयाचें असतें. अशा रीतीचें ध्येय डोळ्यांपुढें ठेवन समाजसभारणेचें कार्य करणारांपैकी शंकरराव एक प्रमुख सधारक होते. ज्या जनहृदीमळें समाजाचा ऱ्हास झाला आहे आणि होत आहे. त्यांचे उचाटन मोठ्या शोर्याने केलें पाहिजे. अशा मताचे राव बहादर पंडित होते. जिच्या योगानं आपल्या प्रगतीला अडयळा होत असेल ती रूढी दृष्ट आणि घातक समजावी व तिच्या उच्छेदाला लागावें हैंच खऱ्या मधारकाचें कर्तव्य होय.....बालविवाहाला आदा पढावा. बालावद विवाहाचा प्रतिकार व्हावा अगर पनर्विवाहनिषेधासंबंधानें जो ढळढळीत अन्याय होत आहे तो होऊं नये असे जर आपणास वाटत आहे. तर त्याप्रमाणें आपण वर्तन ठेवलें पाहिजे. असे शंकरराव म्हणत असत. एकदां एका लगसराईत पंचावन वर्षांच्या यद गृहस्थाचे लग्न बारा वर्षांच्या कमारिकेशी होणार आहे ही फार निंच गोष्ट आहे. अशी वातमी सांगण्यासाठी कांही सुधारणाप्रिय तरुण मंडळी त्यांजकडे गेली असतां त्यांनीं जे उद्घार काढले. त्यांवरून शंकरराव कोणत्या प्रतीचे संधारक होते हें दिस्न येतें. "असा वालावृद्धविवाह होणें खरोखरच अनिष्ट आहे असें जर तम्हांला वाटत असेल तर तो न होईल अज्ञी तम्ही पराकाष्ट्रा करा ! हा केवळ अन्याय होत आहे अशी जर तुमच्या मनाची बालं-बाल खात्री असेल, तर तो न हो कें देणें आप कें पवित्र कर्तव्य आहे. अजी भावना मनांत बाळगून परिणामाक्षडे लक्ष्य न देतां त्याचा प्रतिकार करा ! तमची दांडगाईची कृति कायदानं दोषाई आणि शिक्षेला पात्र ठरेल ह्या भीतीने कर्तव्य-पराइमुख होऊं नका ! प्रसंगविशेषी तुरंगांत जाण्याची पाळी आली. तरी फिकीर नाहीं, परंतु सदसदिवेक वृद्धीने न्याय्य टरविलेलें कार्य करण्याला कसर करूं नका " अशा प्रकारचा निर्वाणीचा उपदेश करणारे आगरकर समाजसुधारणेच्या क्षेत्रांत आवेशानें येण्यापूर्वीचा शंकररावांचा हा उपदेश आहे एवढें रुक्ष्यांत घेतरुं म्हणजे सामाजिक सुधारक ह्या नात्याने त्यांची :योग्यता आपल्या ध्यानांत येते.

## शंकरराव व प्रार्थनासमाजः

मनोरंजनातील रा. रा. धनेश्वर खांच्या लेखांत " ते प्रार्थनासमाजिस्ट होते " एवढीच बातमी देऊन शंकररावांच्या प्रार्थनासमाजाशी असलेल्या संबंधाची सम-जूत केली आहे. शंकरराव प्रार्थनासमाजिस्ट होते एवढें म्हटल्यानें कांहींही बोध होत नाहीं, केरळकोकिळ मासिकाचे संपादक महाराष्ट्रभाषाचित्रमयर आठल्ये हेती एके काळी प्रार्थनासमाजिस्ट होते. शंकररावांचा असा विश्वास होता की. धर्म हाच सर्व उन्नतीचा पाया आहे. म्हणून त्यास प्राधान्य दिलें तरच आमची सर्व प्रकारची उन्नति जशी व्हावी तशी होणार आहे. ज्याप्रमाणे सामा-जिक बाबतीत ते कर्ते सधारक होते त्याचप्रमाणे धर्मविषयक बाबतीतही त्यांचें धोरण होतें व यांचा उल्लेख वर आलाच आहे. सोलापर सारख्या ठिकाणी आपला दितीय संबंध त्यांनी घडवून आणिला आणि तोही समाजाचे समासद नसणाऱ्या एका गृहस्थाच्या मुलीशी. असे असून त्यांनी विवाहविधि जुन्या रीतीने होकं दिला नाहीं, ह्या एका गोष्टीवरूनही समाजावरील त्यांच्या निष्टेची वाचकांस कल्पना होईल. त्यांचें मुंबईसारख्या ठिकाणीं जर दीर्घकाळपर्यंत वास्तव्य झालें असते. तर त्यांच्या विचारांचा प्रसार पुष्कळ अधिक झाला असता. ह्या अनुष्ठा-नाच्या संबंधानेच विचार करितां १८७९ सालांतील एक गोष्ट येथें नमूद करण्या-सारखी आहे. ता. १८ मार्च हा त्या वर्षी १२ व्या उत्सवाचा मुख्य दिवस होता. सकाळची उपासना रा. वामनराव मोडक ह्यांनी च:छविळी होती. त्या वेळी त्यांनी दिलेल्या न्याख्यानाचा विषय ''गेल्या बारा वर्षांत प्रार्थनासमाजाच्या लोकांनी आपली विहित कमें केली किंवा नाहीं याचा हिशेव " हा होता. एका तपाच्या अखेरीस हिशेव पहातां आपल्या हात्न विशेष कांहींच झालें नाहीं असें त्यांनी सांगितलें होतें. " जितकी विहित कमें करणे आहे तितकी त्यांच्या हातन न होण्याचे कारण ईश्वर-भक्तीची कमताई" असे त्यांनी बजाविलें होतें. हा विषय मनामध्यें ताजा असतांनाच त्याच दिवशीं दोन वाजतां '' समाजाच्या स्थितीविषयीं विचार झाला. '' व त्या विषयीं सर्व बाजूंनी वादविवाद होऊन नारायणभट्टी वगैरे जे निरनिराळे सोळा संस्कारांच्या संबंधाचे प्रथ आहेत त्यांचे अवलीकन कहन, त्यांतून गाळण्यासा-रखा भाग टाकून, प्राह्म भाग घेऊन छप्न आदिकहून जे सभासदांस अनेक विधि व संस्कार करावयाचे असतात ते आपल्या मतांस अनुसहन करितां यावे म्हणून कांही एक पद्धत तयार करावी व हैं काम करण्यासाठी शंकरराव पंडित. वामन आवाजी मोडक. रामकृष्णपंत भांडारकर व भोलानाथ साराभाई ह्यांची कमिटी

नेमिली गेली: ह्या एका कार्यी शंकररावांचें मुख्य अंग होतें असें दिसन येतें. म्हणजे सर्व बाबतीत धर्माचें अनुष्ठान राखिलें पाहिजे. अशा मतांचे ते होते. हें ह्यावरून उघड होतें. पढल्या वर्षीच्या उत्सवाच्या वेळी रा. व. पंडित मंबई-सच होते. त्यावेळी अनुष्ठानपद्धतीसंबंधाने त्यांनी अशी माहिती दिली की विवाह व अंत्येष्टी ह्या संबंधाचा थोडा भाग व्हावयाचा राहिला आहे. बाकी सर्व पद्धति तयार आहे. रा. सदाशिव पांडरंग व डॉ. भांडारकर ह्यांनी तयार केलेला बिवाइविधि हा नव्हे. ह्या कमिटींत डॉ. भांडारकर होते. हे तयार असळेले विधि समाजाच्या ताब्यांत आले नाहीत. आजच्या काळी नामकरण. उपनयन. अंत्येग्री, श्राद्ध ह्या संबंधाने महर्षि देवेंद्रनाथकृत विधीच्या आधाराने तयार झालेले विधि लेखहराने अस्तिखांत आहेत. त्यांचे कांही धर्मविषयक विचार आम्ही पढें नमद करणारच आहों: परंत येथें त्यांच्या धर्मविषयक एका मोठ्या कामगिरीचा विशेष उल्लेख केला पाहिजे. ही कामगिरी म्हणजे त्यांनी संपादि-हेली तकारामाची गाथा ही होय. ही गाथा इंद्रप्रकाश छापखान्यांत छापिलेली असल्यामुळे व विष्णुशास्त्री पंडित हे शंकररावांचे सहकारी संपादक होते. म्हणून ही गाथा इंद्रप्रकाश गाथा ह्या नांवाने प्रसिद्ध आहे. ह्या गाथेने तुकारामाची सुशिक्षित लोकांस ओव्यव कहन देण्याच्या कामी मोठीच कामगिरी बजाबिली आहे. माधवचंद्रीवा ह्यांनी प्रसिद्ध केलेला. शिळा छापावर छापलेला व शब्द न तोडलेला असा तकोबांच्या अभंगांचा संग्रह तत्पूर्वी होता; परंतु शंकररावांनी अतिशय श्रम करून तयार केलेल्या दोन भागांशी त्याची तुलना करितां यावयाची नाहीं. अनेक प्रती जवळ घेऊन. त्यांतील जी अधिक विश्वसनीय प्रत अशी अंतःप्रमाणांवहन टरली ती मळ घेऊन, सांपडलेल्या सर्व प्रतीत जेथें जेथें महत्त्वाचे पाठमेद आहरू है तेथें तेथें ते पारभेट व अवांतर साहिती देणारी शद प्रत हीच आज मानिली जात आहे. अलीकडे तकोबांचे एक टाळकरी जगनाडेबवा खांनी लिहिलेले कांही अभंग '' तकारामाची अस्सल गाथा " म्हणून पुढें आली आहे. परंत ह्या गाथेचें नांव घोटाळा करणारें आहे. खरें पाहतां तकारामाच्या अभंगांची जगनाडे बुवांनी लिहिलेल्या अभंगांची ही अस्सल गाथा आहे. अस्तलपणा जगनाडेनुवांच्या लिखाणासंबंधाचा आहे. तेबढयावरून ती अस्तल गाथा ठरत नाहीं. शंकर-रावांच्या प्रतीला जोडलेली प्रस्तावना व चरित्र ही अत्यंत काळजीपूर्वक लिहिलेली आहेत. आणि हें सर्व कार्य करण्याच्या कामी प्रार्थनासमाजाच्या एका सभासदानें पुढाकार घेतला आहे. इंदुप्रकाश प्रत सर्व विद्वानांस, शोधकांस, भक्तांस व सुमुक्षंस मान्य अशी असन तितक्या मोठ्या टाईपांत छापलेली ग्रद्ध प्रत तीच आहे.

प्रार्थनासमाजासंबंधाची शंकररावांची दुसरी कामिगरी अशी झाळेळी आहे कीं, त्यांनी प्रथम प्रार्थनासमाज व ब्राह्म धर्म ह्यांसंबंधाने आपळी स्वतःची सम-जूत निश्चित करून घेतळी व ह्या दोहोंसंबंधानें निरिनराळ्या वेळी आश्चेपनिरस-नाचें कार्य केळें. हैं कार्य आजही करावें लागतेंव, अर्थात पत्रास वर्षापूर्वी त्याची अधिकच आवश्यकता होती हैं उघड आहे. प्रार्थनामंदिरांतील उपासनांस स्वीपुरुषांनी एकत्र जमणें ह्याविरुद्ध होणाऱ्या आश्चेपास ज्याप्रमाणें पुढें डा. भांडारकरांना केसरीतील लेखांसंबंधानें उत्तर वावें लागळें, त्याप्रमाणें शंकररावां-नीही दुसऱ्या आश्चेपकांस उत्तर दिलें आहे. १८७९ साली उत्सर्थातील उपक्रमो-पासनेच्या वेळी ते म्हणाळे:—

"कोणी अज्ञी शंका काढतात कीं. हिंदस्थानांत इतके अनेक भक्तीचे प्रकार असन प्रार्थनासमाज अथवा ब्राह्मसमाजाच्या लोकांनी हा नवीन व परदेशीय प्रकार काढण्याची काय जरूर आहे? आतां नवीन ह्या शब्दाचे दोन अर्थ होतात. एक असा की, इतर देशांत चाल अमन आपल्या देशांत पूर्वी कधी चाल नसणारा, व दुसरा हा की, पृथ्वीवर कोठेंही चालू नसणारा कोणतीही गोष्ट केवळ नवीन असन जर ती योग्य आहे. तर ती चाल करणें यांत दोव नाहीं. परंत त्याचा ह्या ठिकाणी विचार कर्तेच्य नाही. सामाजिक उपासनेचा प्रहार प्राचीन काळी चाळ होता है बेदांतील अनेक ऋचांचें प्रमाण देऊन सिद्ध करतां येतें. कण्य कलांतल्या लोकांनी व गौतम कुलांतल्या लोकांनी आपल्या अभीष्ट देवतेस एकत्र जमन सामाजिक उपासना केली. याविषयी वेदांत प्रमाण आहे. श्राद्धादिकाळी सर्व करें-बांतल्या माणसांनी एकत्र जमणे हा एक सामाजिक उपासनेचाच प्रकार आहे. गृहांत देवतांच्या ज्या मार्ति असतात त्यांस त्याच ठिकाणी ठेवन मोठमोठाल्या प्रसिद्ध ठिकाणच्या देवळांत एकत्र मिळन देवदर्शनास म्हणून जाणे हा एक सामा-जिक उपासनेचाच म्हणून प्रकार होय. पंढरीसारख्या ठिहाणी यात्रा भरतात हाही प्रकार त्यांतलाच होय. म्हणूनच प्रार्थनासमाज किंवा ब्राह्मपमाज यांचा प्रार्थना करण्याचा प्रकार नवीन नाहीं असें होतें. तर जुन्याचेंच पुनरुजीवन केलें हैं सिद्ध होतें. इतर देशांविषयीं व धर्माविषयीं पाहिलें तर हा प्रकार तेथें चाल आहेच. तेव्हां सामाजिक उपासना करणें हा प्रकार कोणत्याही अर्थाने नवीन नन्हे. परंतु इतकेंच म्हटल्यानें आपण कृतकृत्य होत नाहीं. सामाजिक उपासना ही पाढिजेच: परंत आठवड्यांतन एकदां कार्य केल्यानें फारसें कार्य होणार नाही. त्रिकाल संच्या करण्याची रीत जी मार्गे चाल होती त्यासारखी रीत सध्या चाल

ठेविली पाहिजे. म्हणजे आपण कोठेंही असलों तरी परमेश्वराची आराधना त्रिकाल केली पाहिजे. तसें केलें असतां त्रिकाल संच्या होऊन पारमार्थिक विश्लेष साम होहेल."

ब्राम्हधर्मावर निरनिराळ्या प्रकारची टीका होत असते. त्या सर्वोस उत्तर देणें कठिण आहे. परंत सन १८८० साली शंकररावांनी ब्राह्मधर्मासंबंधाने आक्षेप व स्यांस जनर अज्ञा विषयावर इंग्रजीत व्याख्यान दिलें. स्याची व्याया अज्ञी आहे: आमच्या धर्माची तत्त्वे पाहिली म्हणजे पष्डळशी आपलीच अगर आपल्या धर्मी-तील तस्वांसारखींच बाटतात आणि म्हणून ह्या समाजाच्या निराळेपणाचें गढ त्यांस उकलत नाहीं, विचारी हिंद म्हणणार ही सर्व तत्त्वेंही आमच्यांत आहेत. मग तम्ही निराळेपणा कशाला मिरवितां १ जैन म्हणणार आम्हीही वेदांना ईश्वर-वणीत मानीत नाही. आम्हीही सर्व वेदांना रजा दिली आहे: मग हे आम्हांलाच कां येऊन मिळत नाहीत ? बद्धधर्मीयांना वाटणार, जातिभेद मानावयाचा नाहीं व सर्व मन्ध्यें बंधुसमान लेखावयाची आणि इतकें करून बौद्धधर्मीनयायी आप-ल्यास म्हणवावयाचे नाही याचा अर्थ काय ! जिस्ती म्हणणार, तुम्ही खिस्ताला इतका मान देतां. त्याचं देवत्व कबल करण्यापर्यंत जणं काय तम्ही येतां. तरी तम्ही ख्रिस्ती धर्माचा स्वीकार करीत नाहीं याला काय स्हणावें १ मसल-मान म्हणणार आम्ही एक देवाला मानतों: तुम्ही एक देवाला मानतां: आम्ही व्रतिमापजनाचा त्याग केला आहे. तम्हीही प्रतिमापजन हा ईश्वरोपासनेचा खरा मार्ग नव्हे म्हण्यां तरी तम्ही आमच्यापासन दरच ! पाझिटिविस्टम म्हण्णार आमच्याप्रमाणेंच पुराव्यावांचन तुमचें पाऊल पुढें पडत नाहीं, तरी तुम्ही आम-च्या विचारांचा स्वीकार करीत नाहीं. पारशी धर्मानुयायी म्हणणार पवित्र विचार. पवित्र भाषा व पवित्र आचार ह्यांस आमच्याप्रमाणं तस्तीही महत्त्व देतां: तरी तुम्ही झरद्रष्टाचे अनुयायी होत नाहीं, एवढेंच नाहीं, तर पुष्कळ वेटां आम-न्यावर अशीही टीका होत असते की, इकड़ हैं थोड़ें, तिकड़ हैं थोड़ें मिळवन ही कंथा अगर गोधडी तयार केलेली आहे. झालें. ह्या सर्वीस आमचें असे उत्तर आहे औ, आमचा सर्व धर्मांशी प्रेमाचा संबंध आहे. आमची तत्त्वें सर्व धर्मात सांपडल्यामारखी आहेत हें कांही खोटें नाही तथापि कांही तत्त्वें सर्वसाधारण नार्हातही. परमेश्वराचे पर्णत्व. त्याचे पितत्व व आपले श्रातत्व. मनुष्यांचे अपर्णत्व व आपल्या उन्नतीची व उद्धाराची आवश्यकता ही सबै तत्त्वे एकाच ठिकाणी आहेत. आतां धर्माच्या बावतीत हैं लक्षांत ठेविलें पाहिजे की, धर्मासही वाढ आहे.

ही गोष्ट ब्राम्हधर्माने विशेष प्रकारें दृष्टीपढें ठेविली आहे आणि इतर लोक ती गोष्ट लक्षांत घेत नाहींत. आमच्या ज्ञानांत दिवसेंदिवस भर पडत आहे. नवीन नवीन शोध लागुन आमच्या विचारांत कांति होत आहे. अर्थात ह्या ज्ञानाच्या वाहीबरोबर धर्मविषयक समजतीत फरक पडत आलाच पाहिजे. अज्ञा प्रमारे धर्माची व धर्म-विषयक उन्नतीची वाढ करण्याची साथने अनकल होत असतांनाही वाढीचो इच्छा वाढीस जाचक व मार्क न होईल अशी तजवीज झाली पाहिजे. झाडाच्या वाढीस पाणी. खत ह्यांची आवश्यकता आहे. पण हें पाणी चांगलें. खत कसदार ज्याप्रमाणें पाहिजे त्याप्रमाणें ती जितकी आपल्या हाताशी असतील तितकी चांगली: आणि ही हाताशी असतांना दरची शोधण्यांत व आणण्यांत कालक्षेप करणें वेडेपणा आहे. हीच गोष्ट धर्मवृक्षास लागू आहे. सर्व धर्मीविषयी आम्हांस आदर आहे व सर्व धर्मीचे ब्रंथ हे आमचेच होत असेंही आम्हांस सामिमानपूर्वक म्हणतां येतें. कारण सर्वातील जें सत्य त्याचा आदरपूर्वक स्वीकार करावयास आम्ही सिद्ध असतों. तथापि आपल्या धर्मपुस्तकांत तीं प्रमेयें असली तर स्यांतूनच ती आमच्या लोकांपढें देविली असतां अधिक लवकर मनावर परिणाम करितात व त्यांचे विषयी आपलेपणा उत्पन्न होतो. आणि आपल्या पुरातन धर्मग्रंथांनी मह-स्कार्य केलेलें आहे. लक्षावधी जनांस धर्माची गोडी लाविली आहे. खासाठी सर्व धर्मीच्या श्रंथांचे आस्थापूर्वक अध्ययन कहन त्यांतील सत्य प्रहण करण्याची व भापल्या प्रंथांतील तींच प्रमेचें लक्षांत घेऊन असा सार्वित्रिक धर्म लोकांपढें आपल्या बद्रणास अनुकल अशा रीतीनें ठेवणें हें आपलें कार्य आहे.

रयाचप्रमाणें पहिल्या अकरा वर्षांत प्रार्थनासमाजानें बजाविलेली कामिगरी आणि पुढें करावयाचें कार्य ह्यासंबंधानेंही त्यांचे विचार किती निश्चित व प्राँड होते ते पहाः—

"श्रेंकडों आणि हजारों वर्षांपासून आपल्या हतभाग्य देशवांधवांना जरी धर्मांसंबंधी, जनव्यवहारसंबंधी आणि राज्यसंबंधी जें सत्य त्याचें दर्शन यथार्थ झाठें होतें, तथापि आपल्या छोकांनी त्या सत्यदर्शनापासून लाभ करून न घेतां ते अयोग्य मार्गी प्रकृत झाळे. त्यावरून धर्मांच्या गोष्टीविषयी, जनव्यवहाराच्या गोष्टीविषयी आणि राजकीय गोष्टीविषयी आम्हास मोठेंच दैन्य आणि निक्नप्टत्व प्राप्त झाठें. तें इतकें की सत्याचें दर्शन वार्रवार होत असतांही त्याचा स्वभावच जण्नु असावा त्याप्रमाणें आपण वागू लागलों. खरें काय आणि खोटें काय ह्याविषयी आम्हांस कभीच झान प्राप्त झाठेंडें जाहीं अद्या रीतींनें आमची प्रवृत्ति झाठेंडी आहे. तर धर्म, जनव्यवहार

आणि राजकीय स्थिति ह्यांविषयी आपलें योग्य कर्तव्य असेल तें जाणणें. त्या-प्रमाणे वागणे, आणि त्या प्रकारची इतर जनांची प्रवृत्ति करविणे हें जें पर्वतप्राय महत्कार्य आपण आपल्या माथी घेतले आहे. त्यांतन ह्या दाहा वर्षांत किती सिद्धीस गेलें असा प्रश्न केला तर फार कांडी झालेलें असे जरी सांगतां येत नाहीं तरी हैं कार्य कर्तव्य आहे. आणि तें सत्य आहे. अशी जर आमची खात्री असेल तर आपण निरुत्साह आणि मिराश होण्याला कांही कारण नाही. अशा प्रकारची मोरमोरी कार्ये सिद्धीस नेणें म्हटलें म्हणजे जगाच्या इतिहासांतील प्रसिद्ध उदाह-रणें पाहिलीतर एकाच जन्मीचें काम नसतां जन्मजन्मांतरें घालविली तरच घडत असते आवण जीवंत असों तोंपर्यंत ह्या त्रिविध कर्तव्याच्या सिद्धीसाठीं झटलों तर आमचे पत्रपौत्रादि वंशज होतील तेही तें काम आपल्या हातीं घेतील आणि पत्रपीत्रादि आपली पिढी होते हें आपले दुसरें जन्मच समजले पाहिजे. अशी आपली अनेक जन्मान्तरें होतील तेव्हां हें महत्कार्य तडीस गेलें तर फार दिवस लागले असे माणतां येणार नाही. कारण जे मनुष्य पुष्कळ वेळ वाट चुकून आडरस्त्यानें जातात त्यांस परत सत्यमार्शी जाण्यास फार वेळ लागत असतो. धर्म. जनव्यव-हार आणि आपल्या ऐहिक गोष्टीची व्यवस्था करणारी जी राजकीय स्थिति ह्या त्रिविध वस्तंच्या संबंधाने आपले कोट्यवधि लोक खरा मार्ग संाइन खाट्या मार्गाने हजारों वर्षेपर्यंत चालत आले आहेत त्यांस निवृत करणें हैं महत्कार्य अकरा वर्षात आपणां दुर्बद्धां इडून सिद्धोस गेलें नाहीं इतक्या बसुळें निरुत्साह, निहरोगी आणि निराश होणें हें अयोग्य आहे. परंत हैं जें कार्य आपण हाती घेतलें आहे. तें खरें आहे, तें सत्यहप आहे. तें निष्कपट आहे. तें शब आहे. तें ईश्वरास प्रिय आहे. तें करणें यांतच आपलें सबे पर्यवसान असणें योग्य होय. अशी जर आमची मनापासून खात्री असेल, आणि तें सिद्धीस नेण्यासाठी आपण एक भावाने, अनन्य प्रेमाने झटलों तर तें सिद्धांस करें जाणार याविषयी आपण संशयप्रस्त असूं नये. कारण जर कार्य खरें आणि ईश्वरास प्रिय आहे तर तें सिद्धीस नेण्याला ईश्वराला मोठमोठी साधनं लागत नसतात. तो य:कश्चित, लोकनिंदित आणि दुर्बळ अशा साधनांनीहि तें सिद्धीस नेतो ह्याविषयी पुष्कळ उदाहरणें जगाच्या इतिहासांत सांपडतील.....तर आम्ही दर्बल आणि थोडी माणसे हें पर्वतप्राय कार्य सिद्धीस नण्यास असमर्थ आहो असे समजून आपण निहत्साह आणि निहयोगी आणि निगश होऊं नये. तर ईश्वरावर भार घाळून मोठ्या उत्साहाने आणि आस्थेने अप्रतिहार्थ व्यासग करीत राहिके

पाहिजे; आणि व्यासंग करितां करितां जरी आपणास यश प्राप्त झालें तरी आपण जितलों असें मानतां नये. कारण जोंपर्यंत पूर्णद्शेला आलेला दृक्षहि मोठें एखादें वादल आलें असतांही हालला नाहीं असें आपणास दृष्टीस न पडेल तोंपर्यंत त्या दृक्षाच्या अंगी जोर आहे, असें समज्ं नये. मोठें वादल नाहीं आलें तोंपर्यंत मोठ्या डौलानें उमे असणारे पुष्कल दृक्ष असतात, पण वादलाला जो न हालला, अत्युष्णतेपासून जो न सुकला, अतिशैत्यापासून जो न कोमेजला आणि पाणी न मिळालें असतांही जो न बालला तो दृक्ष सबळ खरा. त्याप्रमाणें आपल्या ह्या महत्कार्यंद्रक्षाला अनेक आणीवाणीचे प्रसंग आले असतांही तो अधिकाधिक प्रबळ, अधिकाधिक प्रदृद्ध होईल तेव्हां आपण जिंकलों असें म्हणतां येईल.''

अशा प्रकारे पुष्कळ वर्षेपर्यंत शंकररावांनी समाजाची सेवा केळी. अहमदनगर येथें असतांना त्यांनी तेथीळ समाज नांवास्पास आणिला. त्यांचे उदार विचार,
त्यांचा निस्प्रहृपणा व त्यांची विद्वत्ता यांचा तेथीळ लोकांवर इतका परिणाम झाला
की, त्यांनी शंकररावांच्या अझानाचा लाभ आपल्याला मिळावा म्हणून एक व्याख्यान
माला सुरू केळी व तेथें शंकररावांचींच व्याख्यांने झाली. सकुद्देशी त्यांचा चेहरा
थोडा उम्र दिसे; परंतु थोडा परिचय होतांच त्यांची सत्यनिष्ठा व त्यांचा करारीपणा त्यांच्या चर्येवर प्रतिभात झाला असल्याचा अनुभव येई. संभाषणामध्ये ते
थोडे घाईचाईने बोलत आहेत असे वाटे; तथापि व्याख्यानाच्या वेळी त्यांचा
ळहान पण १ गष्ट आवाज, प्रत्येक शब्द विचारपूर्वक व तोळ्,न जण्ं काय उचार
ळेळा, पाडन त्यांचें क्याख्यान अत्यंत परिणामकारक होत असे.

# ( १३ ) दीनानाथ विष्णु माडगांवकरः

अवघी चित्तवृत्ति एकवटोनि जेर्णे । अवघा धरिछा मने देवराव ॥ अवघे सुख एक तयासी फावळें । अवघे सफल झालें जन्म त्याचें ॥ १॥

आपला दोधोंग्रोग, समाजकार्याविषयी परम आस्था, असामान्य सरल दृक्ति व साधेपणा, व दुर्मिळ विनयशील स्वभाव द्यांच्यामुळें जे सर्वांस त्रिय झाले होते, महाराष्ट्र काव्यवाद्ध्यशारी झालेला त्यांचा परिचय; हानेश्वर, तुकाराम रामदास, एकनाथ, देवनाथ, तुळशीदास, नानक, कवीर ह्यांच्या कृतीशी समरस होऊन कित्येक वर्षे त्यांच्या सहवासाचा जे आनंद भोगीत होते, ज्यांची विकित्सावुद्धि मोठमोठ्या पंडितांस लाजविणारी होती, जवळ जवळ पन्नास वर्षे (बहु-तेक स्थापनेपासून) प्रार्थनासमाजाशी ज्यांचा अत्यंत निकट संबंध होता, पायाशुद्ध आचरण, गोड स्वभाव, धर्मावरील अचल निष्ठा, ह्यांच्यायार्थों जे सर्वांस आदरणीय झाले होते, ते आमचे सन्मान्य बंधु रा. रा. दीनावार्थों निष्णु माडगांवकर, बी.ए. ह्यांच वयाच्या ७० व्या वर्षी रविवार ता. ७ जानेवारी १९१७ रोजी प्रातःकाली ७ वाजता देवाहा झाली. त्यांच्या चरित्राचा अल्प परिचय ह्या लेखाच्यादार्रे करून देण्याचा प्रयत्न करितों.

मृत्युपूर्वी किरमेक मिहने दिनानाथरावांची प्रकृति मधुमेहाच्या विकारानं विघ-ढली होती. कलकरयास असतांना ते अस्यवस्थ होते व त्या दुखण्यांतून उठतील असें कोही वाटलें नन्हतें. परंतु त्यांच्या हातून समाजाची आणखी सेवा ब्हाव-याची होती. त्यांच्या मोठ्या कुटुंबाला, त्यांच्या पवित्र सहवासाचा आणखी लाभ ब्हावयाचा होता. म्हणूनच की काय ते दुखण्यांतून वांचले व डिसेंबर मिह्न्यांत रा. रा. कुल्पराव माडगांवकर खांच्या मुलीच्या विवाहाच्या वेळी त्यांस येथें आणिलें, त्याचवेळी त्यांची प्रकृति कार सीण झालेली होती व विवाहाच्या दिवशी त्यांचे ज्यांना दर्शन झालें त्यांस 'दीना नाना' या दुखण्यांतून उठत नाहींत क्षसें वाटलें असावें. मण्यंतरी त्यांस थोडासा आराम वाट्रं लगाला होता व तेवढषा अवभीत त्यांच्या आवडीच्या विवयांकडे ते लक्ष लावूं लगाले होते; शनिवारी रात्रीं त्यांचा अंत समीप आल्याचा संशय कोणास आला नाही. शनि-वारी सायंकाळी आमचे बंधु रा. कोरगांवकर खांच्याशी त्यांचें नेहमी प्रमाणें



दीनानाथ विष्णु माडगांवकर

## १९३ दीनानाथ विष्णु माडगांवकर.

संभाषण झाळें, प्रार्थना संगीताच्या त्यावेळी तयार होत असलेल्या नव्या आहृतीचा एक भाग रा. कोरगांवकरांच्या स्वाधीन केला व दुस्या कांहीं विषयांसंवधान भाषण झाल्यावर आपले किनष्ठ पुत्र केशवराव यांची समाजाचे सभासद होण्याची तयारी आहे असे दिसतें, तर त्यांस सभासद सरण्याची व्यवस्था करा असे सांगृत त्यांची कोरगांवकरांस रजा दिली. पण त्या वेळीं हा आपल्या मित्राचा अखेरचा निरोप होय असे रा. कोरगांवकरांस रजा दिली.

पण सकाळी सात वाजतां सर्व शक्तीचा व्हास झाल्यामुळें एकाएकी दीना-नाथरावांचा अंत त्यांच्या शांत कृतीस शोभेठ अशा रीतीर्ने झाळा.

प्रार्थनासमाजाची स्थापना १८६७ साठी झाठी. त्या वेळी दीनानाथराव माड-गांवकर, बी. ए. च्या वर्गात होते. त्यांनो १८६८ साठीं बी. ए. ची पदवी घेतठी. ते विद्यार्थी होते व त्यांचा विनयशील स्वभाव ह्या कारणांसाठी समाजाच्य स्थापनेच्या वेळीं ते सभासद झाले नाहींत. पण आणसी चार महिन्यांनी म्हणजे १८६७ च्या जुलै महिन्यांत म्हणजे ज्या वेळी समाजाचे सर्व नियम व घटना कायम झाली त्या वेळीं ते सुंबईच्या सगाजाचे सभासद झाले.

दीनानाथरावांचा प्रार्थनासमाजाशीं जो संबंध होता तो अति निकट होता हैं वर आर्छेच आहे. त्यांच्या विनयत्तील स्वभावामुळे ते कधीं लोकसमूहापुढें आले नाहीत. समाजाच्या व्यवस्थापक मंडळीच्या किंवा साधारण सभेमध्यें ते जें काय बोलले असतील तेवहंच, परंतु एखारें व्याख्यान देणें अगर एखाद्या विष-यावर मोठ्या सभेमध्यें वादविवाद चालविणें हें कार्य त्यांच्या हातून झालें नाहीं.

हुगची साथ जेव्हां प्रथमच सुंबईम आळी व ज्या वेळीं बहुतेक सभासद शहर सोहून गेळे होते, त्या वेळीं एका मेजाभींवती तीन चार मंडळी जमून उपासना उरकून घेत असत, त्या वेळी व एकदां दुसऱ्या एका प्रसंगी दीनानाथरावांनी उपासना चाळिक्याचे आद्धांस स्मरतें. परंतु सुंबईत असतीळ तेव्हां नियमानें उपासनेला येऊन अत्यंत भाविकणणांने उपासनेला रोक स्वांना पाहिर्छे म्हणजे त्यांच्या त्या भाविक शृतीचा पहाणाऱ्याच्या मनावर अत्यंत हृष्ट परिणाम होत असे. त्यांनी आपणास प्रिय असलेक्या प्रार्थनासमाजाची सेवा अनेक प्रकारें केळी काहे. आणि आता इतक्या वृद्ध वर्यातही प्रार्थना संगीतासंवंधानें त्यांचा जो उद्योग चाह होता त्यांचा विचार मनांत आळा व त्यांनी केळेळ कार्य हृष्टीपुढें आणिळे कीं, त्यांच्यासंवंधानें मनामध्यें जितका आदर उत्पन्न होतो, तितकीच स्वतःविषयीं

लाज बाहूं लागते ! मृत्युनंतर त्यांच्या विद्यान्याच्या उज्ञाशी असलेली पत्रें प्रस्तुन लेखकाने जी काढिली ती प्रार्थनासंगीतासंबंधाची होती.

दीनानाथरावांनी प्रथम थीईस्टिक असोसिएशनच्या चिटणीसाचें, समाजाच्या टिशेवनपामनीसाचें. चिटणिसाचें. उपाध्यक्षाचें वगैरे कामें उत्तम प्रकारें केळी.

कांड्री वर्षे ते मुवोधपित्रिकेचे संपादक होते. ह्या वैळच्या ह्यांच्या कार्यासंचं-धानं लिहितांना एका गोष्टीचा विशेष उक्षेख केला पाहिजे. प. वा. रा.च. रानडे ज्याचेळी सुंबईत न्या. मृ. होऊन आले त्या वेळी न्यायमूर्तीनी भागवत धर्मावरील व्यास्यानांम प्रारंभ केला. दोनानाथराबांची स्मरणशक्ति तकी तरतरीत होती की ही व्यास्यानं चाळू असतां त्यांतील महत्त्वाचे शब्द त्यांनी उतहन घ्यावेत, नंतर सवंय व्याख्यान घरी गेल्यावर लिहुन काढावें.

अज्ञा प्रकारे न्या. म.ची व डा. भांडारकरांची बरीच व्याख्याने त्यांनी उत्तम प्रकारें लिहन काढिली, व त्यांच्याच उदाहरणाचा त्यांच्या मागून आलेल्या संपा-दकानें कित्ता पुढें ठेवून धर्मपर व्याल्यानें अस्पष्ट रूपानें तरी कायम ठेवण्याचा प्रयत्न केला. दिनानाथरावांनी मार्ग दाखवून उदाहरण घाळून दिलें नसतें, तर अगदी पूर्वीच्या अत्यंत महत्त्वाच्या व्याख्यानांस ज्याप्रमाणे आपण मकलो. त्याचप्रमाणं पढेंही अनुभव आला असता. ही त्यांची सेवा अत्यंत महत्त्वाची होय. दीनानाथरावांनी प्रार्थनासंगीतासंबंधाने जी कामगिरी केली ती सर्वांत श्रेष होय. संगोताची ७ वी आवृत्ति हुछी प्रसिद्ध आहे. ६ वी भावत्ति तयार होत अमतांनाही त्यांनी अतिशयच परिश्रम घेतले होते: परंतु तीत राहिलेल्या चुका, अपपाठ, शब्दांचे चकीचे अर्थ, ह्या आवर्तात देवावयाचे नाहींत म्हणन स्यांनी नवी आयृति गर्व प्रकारें उत्तम करण्याचा निश्चय केला. ह्यासाठी त्यांनी निरनिराळे श्रंथ मागवून त्यांचे वाचन केलें. तुकारामाच्या अभंगांचा अत्यंत आस्थापूर्वक अभ्यास केला. तळशीदासाची फारच थोडी पर्दे संगीतामध्ये आहेत है जाणन त्या पर्याचा त्यांनी इतक्या बारकाईने व शोधक यद्धीने अभ्यास केला की. हा त्यांचा उद्योग पाहन उत्तर हिंदुस्थानांतील एकाद्या पंडितासही आश्चर्य वाटावें ! इतकें काम कहनही त्यांचे समाधान झालेलें नव्हतें. अद्याप कितीतरी कार्य व्हावयाचें आहे हें पाइन त्यांस फार चिंता वाटत असे. त्यांचा कलकत्यास मुकाम असतांना ज्यांना त्यांची भेट त्यांच्या खोलीमध्यें घेण्याचा योग आला असेल त्यांना प्रार्थना संगीतासंबंधानें त्यांच्या चाळडेल्या उद्योगाची चांगळोच करवना होत असावी. जनळ ॥ १ तुकाराम, कवीर, नामदेव, एकनाथ इत्यादि साधंचे प्रंथ, डिक्शनच्या,

अनेक बारीक अक्षरांनी लिहिलेले कागद, दांडगा पत्रव्यवहार पाहन त्यांचे जीवन कसे प्रार्थनासंगीतमय झालें होतें त्याची कल्पना होत असे. दीनानाथराबांना पर्धे रचण्याचा नाद असे, त्यांची कांही गोड पद्य ( प्रीति जडो), दाखविं तव दिव्य पाय. मम येक दया प्रभराया रे. शाश्वत ऐहिक. बह करुणा भाकिली, शोध करीं तं. अनुदिन तं इ० ) आपल्या प्रार्थना संगीतामध्यें असन त्यांतील कांहीं फार लोकप्रिय झालेली आहेत. शिवाय त्यांनी श्लोक वगैरे पष्कळ रचलेले आहेत. डॉ. भांडारकरांनी जी संध्या संस्कृतमध्ये तयार केलेली आहे व जी बालधर्मानुशा-सन नामक प्रतकांत दिलेली आहे. तिचें श्लोकबद्ध रूपांतर दीनानाथरावांनींच केलेलें आहे. ह्याशिवाय त्यांच्या बंधूंनी तुकाराम, रामदास, ज्ञानेश्वर, ह्यांच्या समग्र ग्रंथांसंबंधानें जे उद्योग केले ते सर्व दोनानाथरावांच्या साहाय्यानें. रामदास स्वामींच्या समग्र ग्रंथांची आवृत्ति तयार होत असतांना बहुतेक सर्व काम स्यांनींच के छें व ज्ञानेश्वरी संवंधानेंही त्यांचा उद्योग दांडगा होता. त्याच प्रमाणें त्यांच्या संप्रदी असलेल्या एकनाथी भागवताच्या पोथोवरील त्यांच्या टीपा पाइन कोणीही थक झाल्यावांचन रहाणार नाहीं, इतकी महाराष्ट्र सारस्वताची निस्सीम सेवा करूनही कांही परिचित माणसांच्या पठीकडे बाहेरच्या छोकांस. त्यांच्या परिश्रमांची. त्यांच्या चिकित्सक स्वभावाची. त्यांच्या उत्कट भक्तीची. त्यांच्या त्रशोगाची फारशी माहिती नव्हती !

### त्यांचे विशेष गुण.

दीनानाथरावांच्या ठिकाणी, अनेक अमोलिक गुण वसत होते, त्यांचा थोडीशी ओळख येथें करून दिली पाहिजे. त्यांचा सर्वांत मोठा गुण म्हणजे त्यांची निगर्वी हित्त व्यांचा साधेपणा. प. वा. मामा परमानंद ह्यांस ते गुरुस्थानी मानीत असत. त्यांच्याविषयी बोलतांना त्यांचा दिसून येणारा आदर पाहूनच त्यांच्या गुरुभ-क्षीशी कल्पना होत असे, व निगर्वी हृत्ति व साधेपणा हे दोन गुण त्यांची आपल्या गुरुपासूनच घेतले होते. त्याचप्रमाणं त्यांचे वंधु रामभाऊ ह्यांचे विषयी त्यांच्या ठिकाणी उत्कट आदरभाव दिसून येत असे. रामभाऊ त्यांचे जेष्ठ वंधु परंतु दीनानाथराव त्यांस विडलांप्रमाणें मान देत असत व रामभाऊंचंही त्यांच्यावर त्यांच त्यांच वंधित त्यांच्याकडे समाजांतील कोणी तरुण सभासद जरी गेला तरी त्यांच्याशी ते प्रेमानं, आदरानं व विनयानं वागत असत. त्यांच दुसरा मोठा गुण म्हणजे त्यांचे आपल्या स्वतःच्या गुणांविषयों व केलेक्या कार्या-

विषयीं संपूर्णपर्णे अज्ञान ! हा गुण अगदीं विरळा आहे, असे म्हटलें तरी चालेल. दिनानाथराव स्वतःविषयी लिहावयास लागले म्हणजे आपल्याकडे इतकें हीनत्व घेत असत कीं. तें पाहन मोठा विस्मय वाटावा. पण ह्यांत कृत्रिमपणा बिलकृरू नमें. स्वतःसंबंधाने त्यांचा तसाच समज असे. संगीतासंबंधाने त्यांनी जी अमोल सेवा करून ठेविली आहे. तिचे संबंधानें कोणी कांहीं बोललें तर त्याकडे पूर्ण दर्छक्ष्य कहन, दसऱ्याच्या उद्योगाची त्यांनी स्तति करावी व आपले हातन आतां काही काम होत नाहीं असे मोठे निराशेचे उदार काढावे ! याविषयीं एक अनुभवाचीच गोष्ट येथें नमुद करितों. संगीतासंबंधाने त्यांनी सांगितलेलें काम आमच्या हातून व्हावयास थोडा विलंब लागला. त्या वैळी विलंबाबद्दल त्यांची आम्ही क्षमा याचिली, त्या पत्रास उद्देशन ते लिहितात:-" माझी माफी कोणीही मागुण नलगे. मीच हाती घेतलेले काम शारीरिक दुबेलतेमळे संपूर्ण करूं शकत नसल्याकारणाने लोकांस त्रास देत असतों: पण नाइलाज आहे. माझा नाकोटा फार होता तो उत्तरविष्यासाठींच में कांहीं या संगीताच्या संबंधाने घडलें आहे ती देशरी योजनाच आहे असे मी समजतों, अस्त, माझ्या हातून संगीताच्या मातव्या आवत्तीची संपूर्ण तयारी निदान सर्व पदांची अभंगांची व तत्संबंधी कोशाची झाली परे. सध्या चालत असलेला घनघोर संग्राम लवकर आटपला नाहीं तर ' संगीत ' बाहेर पडेपर्यंत बांचण्याची भी आशा बाळगीत नाहीं. एर-व्हींही देहाची नश्ररता आहेच, परंत क्षीण होत चाललेला व मुळचाच दबळा गाडा आणर्खा पुष्कळ वर्षे टीकाव घरील अशी आशा करणे केवळ मुर्खपणा होय. पारभाषासन काम करणें बरें पण एकानें आरंभिटेलें अधरें राहिलेलें काम परें करणें प्रयासाचें व त्रासाचें असतें म्हणून उपरिनिर्दिष्ट आशा प्रदर्शित केली आहे." त्यांचे असामान्य निश्रयाचे बल हा त्यांचा तिसरा गण तहण पिढीने लक्षांत देवण्यासारखा आहे. कोणतेंही कार्य हातीं घेतले म्हणजे मग तें कसें बसें उरकृत टाकावयाचें हा विचार त्यांस केव्हांही शिवला नाहीं, ते समाजाचे चिटणीस होते. प्रिकेचे संपादक होते. व व्यवस्थापक मंडळीचे सभासद होते. त्या वेळी स्यांनी जी जी कार्यें केली ती ती वेठ वळण्याच्या बढ़ीनें केव्हांही केली नाहींत आणि आपल्या हातून जै कार्य व्हावयाचे नाहीं तें केव्हांही करण्यास पढ़ें आले नाहींत: परंत एकदां कार्य हातीं घेतलें की, तें उत्तम प्रकारें करण्याचा निश्चय करून तथा प्रकारें ते तें करून दाखवीत असत. त्यांचा चवया विशेष गण म्हणजे त्यांची चिकित्सक बूद्धि. कोणताही प्रश्न व्यवस्थापक मंडळी पुढें आला की, त्याचा सांगो- पांग विचार करून ते निकाल लावण्याचा प्रयत्न करीत. त्यामुळे त्यांच्या सल्ल्याचा नेहमीं फार उपयोग होत असे, समाजकार्यासंबंधाची त्यांची आस्थाही अप्रतिम होती. कित्येक वर्षे ते परगांवी रहात असत. परंत समाजामध्ये काय काय चाललें आहे. ह्याविषयीं सर्व माहिती मिळवन योग्य वेळी योग्य उपदेश कहन ते आपली परम आस्था सर्वोच्या अनुभवास आणून देत असत. तरुणांविषयी व विशेषतः जे कोणी समाजकार्यात थोडें बहुत लक्ष घालीत आहेत त्यांचेविषयी त्यांच्या ठिकाणी जागृत प्रेम व आदर बसत असे. व कोणीही त्यांच्याकडे गेल्यास त्यास योग्य तो सल्ला देखन त्याला मार्गाला लाबाबयाची त्यांची तयारी असे त्यांची परमेश्वरावरील निष्ठा अनकरणीय होती. तरी जन्या धर्मभोळ्या लोकांची व विशे-षतः त्यांच्या स्वतःच्या परनीची श्रद्धा व धर्मासाठी स्वार्थत्याग करण्याची त्यांची तयारी पाइन आपणास लाज वारते असे ते प्रहणत असत धर्म ही बादविवादाची बाब नव्हें, तो आचरणांत आणिला पाहिजे, ही गोष्ट नेहमीं त्यांच्या दृष्टीपुढें असे. व त्याप्रमाणें त्यांचें वर्तन असे. पुष्कळ वेळां असे होतें की. प्रार्थना अगर ब्राह्मसमाजाशी संबंध जडला की. जुनै वळण अजीबात सटतें. टीनानाथरावांचें तस झालें नव्हतें. त्यांना कीर्तनश्रवणाचा फार नाद असे. त्यासाठी चातर-मास्यामध्यें व इतर वेळीं उत्तमोत्तम हरिदासांची कीर्तनें जेथें होत असतील तेथें दीनानाथराव आपल्या परनीवरोबर मोठ्या आदरवद्धीनें व उल्हासानें जात असत. आपण प्रार्थनासमाजाचे समासद, प्रतिमापजनाचा आपण त्याग केलेला. असे असतां देवळांमध्यें कीर्तनश्रवणास करें जावें हा विचार त्यांस केव्हांही शिवला नाहीं, कांहीं लोकांचा ह्यामुळें थोडा गैरसमज प्रथम प्रथम होत असे. पण त्याची त्यांनी पर्वा केली नाहीं, त्यांचें म्हणणें असे असे कीं, आपल्याला कीर्तनश्रवणासाठी जावयाचे आहे. माझ्या जाण्याचा लोक काय अर्थ करीत आहेत हैं भी पहावयाची आवश्यकता नाहीं. आपण गुणग्राहक असावें आणि ही मधुकर वृत्ति त्यांच्यांत उत्तम प्रकारें बागलेली होती. पुष्कळ वेळां असे होतें की. एखाद्या मनुष्याविषयी एकाद्या कार्यासंबंधाने आपला वाईट घट झाला की. मग त्याच्याकडे आपण दुर्लक्ष करीत असतों. दीनानाथरावांचें तसें नव्हतें. कोणीही चांगरूं कार्य केलें की, त्याच्याबद्दल त्यास उत्तेजन द्यावयास त्यांची तयारी असे.

दीनानाथरावांचा आपल्या साञ्चसंताविषयींचा, विशेषतः तुकारामाविषयींचा असिमान अर्थत अनुकरणीय होता. पुण्यास तुकाराम मंडळी स्थापन झाल्या-बरोबर त्या संस्थेच्या चाळकांशी त्यांचा पत्रव्यवहार छुरू झाळा. त्यांनी त्यांच्या दप्तराची प्रत मागवन त्याच्यापासन फायदा बहून घेतला. जेथें जेथें त्यांचे विचार त्यांस पटले नाहींत तेथें त्यांनी आपले विचार कळविले. तकारामाच्या अभंगांची चर्चा हा विषय सुबोधपत्रिकेमध्यें पुष्कळ वर्षे येत असे. त्यांतील अभंगांची चर्चा ज्यांनी मधन मधन वाचली असेल त्यांस ह्या चर्चेमध्यें माड-गांवकरांच्या अर्थाचा वारंवार उद्धेख आढळेल. सर्व महत्त्वाच्या अभंगांचे अर्थ त्यांनी वासदेवराव परवर्धनांस लिहन कळविले होते. त्यांत ज्या वेळी शब्दांचा. चरणांचा अर्थ निराळा केलेला आढळे त्या वेळी प्रो. पटवर्धन माडगांवकरांचा अर्थ पुढें करीत असत. पूरंत दीनानायरावांचा हा प्रचंड उद्योग पाहन कोणाच्या ठिकाणी त्यांच्याविषयी आदरभाव जागृत झाल्यावांचन राहील बरें १ पण इतकेंच कहन ते कोठ थांबत असत ? संगीतांतील नवे जने अभग, व गाथेंतील अभग ह्या-संबंधाने रा. दीनानाथराव, प्रो. पटवर्धन व बेळगांवचे एक ग्रहस्थ यांचे महिनोमहिने व त्याहीपेक्षां अधिक काळ चाललेला पत्रव्यवहार पाहिला की मन स्तंभित होतें. प्रो. पटवर्धनांनी अर्थ लिहन कळविलेली पांचशे प्रष्टें परवां आम्ही प्रो. केळ-करांच्या हवाली केली. तसाच दांडगा पत्रव्यवहार बेळगांवच्या गहस्थांशी असे. आणि हैं सर्व अभंगांचा अर्थ बरोबर आपल्याला कळावा म्हणून ! अशा प्रकारें किती तरी वेळां त्यांनी तकारामाच्या अभगांचे चिकित्सक व आदरबद्धीने अध्य-यन केलें. ही त्यांची जागृत आदरवृद्धि आमच्या तरुणीना अवश्य अनुकर-णीय आहे.

दीनानाथरावांनी प्रथम प्राहम कंपनीत व क्षेतिंग कंपनीत सेल्समनवी नोकरी केती. आणि शेवटी स्वतःची कंपनी काढली, परंतु त्यांत त्यांस यश आलें नाहीं. तथापि व्यापारी लोकांमध्यें त्यांचे वडील बंधु रामभाऊ यांच्याप्रमाणें दीनानाथ-रावांचंही वजन फार असे व ते त्यांच्या शब्दांस मान देत असत. त्यांचप्रमाणें ज्यांची नोकरी करण्याचा त्यांचप्रमाणें ज्यांची नोकरी करण्याचा त्यांस प्रसंग आला त्यांचाही पूर्ण विश्वास त्यांच्यावर असे. प. वा. जॉन क्षेतिंग, ज्यांचे ते एकदां नोकर होते ते तर त्यांस आपत्या मित्रा-प्रमाणें लेखीत असत. आणि दीनानाथरावांचे वडील चिरंजीव गोविंदराव हे विलायतेंत तिब्हल सर्विहसच्या परीक्षेची तथारी करीत असता पलेमिगसाहेवांची आपत्या मुलाप्रमाणें त्यांच्यावर देखरेख ठेवून हरएक प्रदंगी त्यांस साहाय्य केलें. धनसंचय करण्याकडे त्यांचे लक्ष कथीही नसे. प्रपंच चालला म्हणजे त्यांत ते समाधान मानीत असत; आणि मुलांना धनापेक्षां झानसंपन्न करणें हें आपळें करीब्य असे ते समजत असत. व त्याप्रमाणें त्यांची कृति केली. त्यांनी मुलांच्या

विक्षणाच्या बाबतीत पैदाकडे पाहिलें नाहीं. याची साक्ष त्यांच्या सुविक्षित प्रत्रांकडे पाहिलें म्हणजे पटते.

येथील आणि बाहेर गांवच्या कोणत्याही समाजाच्या कोणत्याही कामाकरतां जेव्हां जेव्हां पैशांची गरज लागे, तेव्हां तेव्हां ते आपल्या आप्तांस किंवा मित्रांस भीड पालण्यास कथींही मार्गे घेत नसत. त्यांचे मेहुणे प. वा. बळवंतराव वागळे वारले तेव्हां त्यांच्या पुत्रांकहून त्यांच्या स्मरणार्थ म्हणून ५०० र. समाजाकरितां घेऊन त्या रकमेनें 'समाज रिपेअर' 'फंड काढला. तसेंच आपल्या बंधूंकहूनही या कामासाठी ५०० र. मिळविले. या सर्व गोष्टींवहून समाजावर त्यांचें निस्सीम प्रेम कसें होतें हें सहज ळक्षांत येहैंल. असा तनमनधनानें झटणारा सभासद नाहींमा झाल्यांनं समाजाचें जो मोठें तकसान झालें आहे. तें भहन येणें अश्वन्य आहे.

### दीनानाथरावांचे स्वाशयनिवेदन.

प्रार्थनासमाज अप्रिय असल्यास तो को अप्रिय आहे याची जाहीर चर्चा १९०६ साली सुबोधपत्रिकेच्या संपादकांनी केली होती. त्या वेळी कोही समास-दांचे अभिप्राय विचारिले होते, त्यांत अर्थात दीनानाथराव एक होते. त्यांनी आपला सविस्तर अभिप्राय कळविळा, पण तो फक्त संपादकाच्या माहितीसाठी ! अर्थात् हा अभिप्राय संपादकांनी दीनानाथरावांच्या सृत्यूनंतर बाहेर काढळा! स्थांतिल कोही भाग वर्तमानपत्राच्या फाइलीत ठेविल्याने कोहीं हा वरित्रलेखांत आस्ही सहपून हल्लीच्या व पुढील पिढीच्या जागृतीसाठी कोहीं ह्या चरित्रलेखांत आस्ही प्रथित करितों.—

"मी फार जुना सभासद असल्यामुळें पंघरा बीस वर्षामागें (१८८६ च्या मागें पुढें ) सभासदांचें परस्परांवर प्रेम कसें असे व त्यांच्यांत दळणवळण किती असे व आतो प्रकार कसा आहे याची तुळना केळी म्हणजे बरीच पिछेहाट झाळी आहे असें म्हटल्याधिवाय रहावत नाहीं. मागें समाजातीळ प्रमुख मंडळी परस्परांची स्नेहबद्ध असे इतकेंच नव्हे तर, त्यांच्यांचेक्षां पुष्कळ कमी दर्जांचे समा-सद असळे तरी दुःखाच्या व संकटाच्या वेळी त्यांना भेटून त्यांचें सांत्वन ती मंडळी करीत असे .....आपळे प्रयंनामंदिर ह्या अनुकरणीय प्रेमाची व जुटीची साझ देत आहे .....थोणळे प्रयंनामंदिर ह्या अनुकरणीय प्रेमाची व जुटीची साझ देत आहे .....थोषळा दिवसीपूर्वी एका सभासदानें जुन्या प्रमुख मंडळीस त्यांनी आपळा धर्म मंदिरापुरताच ठेवळा, आणि आपापल्या कुटुंबामध्ये त्यांनी आपळा धर्म मंदिरापुरताच ठेवळा, आणि आपापल्या कुटुंबामध्ये त्यांची अस्पत केळा नाहीं म्हणून ठपका दिल्यांचें वाचल्यांचें स्मरतें. पण त्या वेळच्या

परिस्थितीत व हहींच्या परिस्थितीत कितीतरी फेर पडला आहे. तो मनांत चेतां सामाजिक व्यवहारांत बोलण्याप्रमाणें वर्तन होण्याच्या बाबतीत सांगण्यासारखें पाऊल पुढें पडलें आहे काय, हा प्रश्न पुढें येतोच. प्रत्यहीं कीदंबिक उपासना ग्रेमानं व आवडीनें ज्यांच्या घरी होत असते असे सभासद किती आहेत ? मोला शहरांत तरी जातींचें बंड बरेंच मोडलें आहे. तसा प्रकार पूर्वी नष्टता. असे असनही आपणांपैकी बरेच मित्रेपणा दाखविणारे नसतात काय ? मोठ्या नांवाजलेल्या घराण्यांतील सञील व सविचारी मलांची आपल्या नामांकित वाड-विडलांचा किता गिरवावा, त्यांस शोभेल, त्यांच्या कीर्तीस कलंक लागणार नाहीं व आपण हास्यास्पद होणार नाहीं असे वर्तन ठेवण्याची प्रशृत्ति असते; तथापि ज्यास आपण आपळी व जगाची प्रेममयी माता. प्रमधन पिता असे मानितों त्या परमेश्रराची लेकरे अभे नांव आपणांस क्षोत्रण्यासारखी सर्पतील इतर मनध्यांशी राहो. परस्परांशी आपलो चित्त असते काय र बंधभाव, प्रेम. दया. सहिष्णता आपण एउमे हांविपयी किती दाखबीत असतों ? फार दर जाणें नलगे. आपल्या धर्मतत्त्वांप्रमाणे आवणास धार्मिक उन्नति व सामाजिक व्यवहारांत सधारणा करणे आपले कर्तव्य आहे. प्रत्यहीं प्रार्थना, मनाचें औदार्थ, सत्यनिष्ठा, भतदया वगैरेंच्या दारें आपली अंतःकरणाची धार्मिक उन्नति आपण केली पाहिजे. त्याच प्रमाणे सर्व मनुष्ये एका परमेश्वराची लेकरें असे एकदां मानल्यावर जातिभेदास मळींच जागा नाहीं असे असतां मानसिक उन्नति व सामाजिक बाबतींत आपल्या विचारांस अनुसहन कृति ठेवणें ह्यांतन कोणास प्राधान्य दावें ह्या मद्यावर आपणामध्यें परस्पर विरोध किती होत असतो ? आणि एक पक्ष दुसऱ्यास तुच्छ किती मानीत असतो ? वस्ततः दोन्ही सधारणांची सांगड असली पाहिजे, अथवा समाजिक सुधारणा धार्मिक सुधारणेच्या पर्यवसानरूपाने झाळी पाहिजे. सत्याची चाड. शांति, क्षमा, दया इ० सद्भगांचा उत्तरोत्तर विकास होत नसला, तर जानवें काइन टाकर्ले. सर्व संस्कार नव्या पदातीने केले. नीच मानलेल्या जातीशी अन्न-व्यवहार व लग्नसंबंध केला तर पूरें नाहीं, उलट पक्षी प्रत्यहीं प्रार्थना केली, सत्य-भाषण केलें म्हणजे झालें; मामाजिक सुधारणा करणारांमध्यें एक प्रकारचें नीति-भैर्य असतें तें आपणामध्यें जर नाहीं, तर सामाजिक सुधारणा व्यर्थ, अशा विधानामध्यें चुक होत असते. तरेंच, शांति, परोपकार बुद्धि, ह्या सद्गुणांची गोष्ट एकी कडेस ठेवन चित्तग्रद्धि अथवा श्रद्ध अंतः करण आपणांमध्ये परस्परांविषयीं किती असतें, म्हणन पाइं गेल्यास आपल्यास काय आढळतें ? एकमेकांविषयीं

कुकल्पना, अथवा निज्बळ गरसमज यांचा आपल्या मनीत उद्भव झाला तर प्रांजळबुद्धीनें व खऱ्या बंधुभावानें त्यांविषयीं खुलासा न करितां तीं कुजत ठेव-ण्याच्या व तेणेंकरून मनाचा बिषाड करून घेण्याच्या मार्गाचें आपणांपैकीं बहुतेक अवलंबन करीत नाहींत काय ? तेणेंकरून प्रेमाचा व बंधुखाचा विकास न होतां त्यांच्या मुळाशींच कुऱ्हाड घालण्यासारखें आपलें वर्तन होत नाहीं काय ? आपली अशी कृति होत असतां मनुष्य जातीच्या बंधुखाचा डांगोरा आपल्या धर्ममतांच्या द्वारें आपण कितीही पिटला तरी त्यावर लोकांचा विश्वास कसा बसावा ?"

"मूर्तिपूजा व जातिभेद यांचे परिणाम हानिकारक असले आणि ही दोन्ही आपणास त्याज्य असली तरी पापवासनांसारखों तो मनाच्या उन्नतीस आड येणारी नाहींत हैं आपण लक्षांत ठेंचून आपके धर्मविचार श्रेष्ठ व उदार आहेत इतक्या-नेंच मूर्तिपूजकांपेक्षां अथवा जातिभद पाळणारापेक्षां आपण कृतकृत्य झालों आहों अशी आपल्या मनांची फसवण्क न करितों आपल्या मनांत निरंतर खरी पर्मे-जागृति राहील व आपल्या मनांची फसवण्क असेल अशी खरदारी आम्हांत्त प्रत्येकांने ठेविली तर आपली संख्या थोडी असली तरी आपली धर्ममंं लोकांस अधिक प्राख्य होतील व आपल्या समाजाची छाप लोकांवर अधिक धिक बसल्यावांचून राहणार नाहीं. सारांश, आमचा समाज लोकांस अपिय आहे असे म्हण्यापेक्षां अनिबंद स्थित लोकांस वंधनापेक्षां सामान्यतः आवडत असते म्हणून ते बच्याच अंशानं समाजास येकन मिळत नाहींत असा प्रकार वस्तुतः आहे. तथापि समाजियांनीं धर्मजागृतीविषयीं जागृत राहून कर्तव्यदक्ष असावें आणि धर्मच्या करापि व होतां जें कांहीं करणें तें कर्तव्य महणून निष्काम बुद्धोंनें करून फलप्राप्ति परमा-रम्याच्या इच्छेप्रमाणें होईल असा मरिभार जगन्नियत्यावर ठेवणें हेंच समाजीयांस जवित व श्रेयस्वर आहे."

अशाप्रकारें अनेक गुणसंपन्न असे आमचे हे मित्र होते. त्यांच्या सहवासास समाज अंतरला, हा विचार मनांत आला की, मन उद्विम होतें; त्यांच्या प्रेमळ संभावणाचा, प्रेमळ संगतीचा, लाभ होणें नाहीं हा विचार मनाची अस्वस्थता अधिक वाढवितो; त्यांच्यासंबंधानें विचार करिता त्यांची ती शुत्र वस्त्र परिधान केलेली, मागें मंदि-रांत व इतरत्र नित्य दिसणारी मूर्तिं रष्टीपुढें उभी राहते. त्यांची खरी योग्यता पुष्कळांनी जाणली नाहीं, त्यांच्या गुणांची पारख पुष्कळांना झाली नाहीं हा विचारही मनांत उदियता उत्पन्न करितो. तथापि समाजांतील त्यांच्या मित्रांनी. त्यांच्या सर्वे आधानी त्यांनी जें कार्य केलें आहे. त्यांनी आपल्या गणांचा जो लाभ करून दिला आहे त्यां हु पाइन त्यांचे अनुकरण करण्याचा प्रयत्न करावा. त्यांनी जो प्रेमळपणा आपल्या नित्याच्या आचरणांत दाखविला त्याचे अनुकरण करून सर्वांशी प्रेमाचें वर्तन करून आपल्या आचरणाच्या द्वारें त्यांचें उत्तम स्मारक उभारावें. स्यांची समाजकार्यासंबंधाची आस्था कोणत्या प्रकारची होती स्याचें वर्णन वर आर्केच आहे: तशी आस्था दाखवन समाजाशी त्यांच्या सर्व आमांनी निकट संबंध जोडन घेणे, व त्यांना जी कार्ये प्रिय होती, ती तथा प्रकारे चाल-विणे हैं त्यांचे उत्तम स्मारक होय. आमच्या समाजांतील तहणांनी त्यांचा दीघे उद्योग, त्यांचा संतपरिचय, त्यांची चिकित्सक बद्धि व त्यांची धर्मनिष्ठा ही आद-र्शवत आपल्या पढें ठेवन समाजकार्यांमध्यें मन घालगें हें त्यांचे उत्तम स्मारक होय.

# श्रीधर रामकृष्ण भांडारकरः

Though this earthly form of ours must perish, all that was good and pure and unselfish in us will live. Death has no power over what is of God within us. Death changes and purities us. Death brings us nearer to God where we shall meet again that are of God's and love them with that Godly love which can never perish.

-Max Muller.

मानवी जीविताची क्षणभंगुरता लक्ष्यांत आणून द्यावयास मृत्यूतारखें दुसरें साधन नाहीं. त्याचप्रमाणें मृत्यूतारखा घोर प्रसंग ओढवला असताही दृष्टिआड झालेलें शरीर वस्तुतः अनित्य होतें, पण त्या शरीरस्थ जो आत्मा तो नित्य आहे, ही गोष्टही मृत्युच व्यक्तिमात्रास विकवितो. ता. २२ फेब्रुआरी १९१६ रोजी ज्यावेळी गुक्वर्य सर रामकृष्णपंत भांडात्कर द्यांचे क्येष्ठ चिरंजीव प्रो. श्रीयरपंत हे परलोक्तासी झाले त्या वेळी ही गोष्ट विशेष रीतीनें पुन्हा एकता मनास पटली. उत्तम प्रकारची शरीरपष्टि, व्यायामाची कहानपणापासून आवड व नेहमीं व्यायाम घेष्याची संवय, मित आहार, दीर्ष उद्योगतपरता, निकोप शरीरप्रकृति, निक्यसनता, आनंदी स्वभाव, ब्रह्मसित दृत्ति, प्रेमत्वपणा, ईश्वरावरील स्व निश्च व बालभाव इ० गुणांनी युक्त अशा द्या श्रीधरपंतांना त्यांच्या मृत्यूपूर्वी चारच मृहिने आधी ज्यांनी पाहिलें होतें, त्यांस त्यांचा ह्या जगांतील वास संपण्याचा काळ नजीक आला आहे असे कोणी सांगितलें असर्ते तरी खरें बाटलं नमतें. इतकी त्यांची शरीरप्रकृति निकोप होती. असो.

जन्म व शिक्षण.—श्रीधरपंतीचा जन्म ता. १९ डिसबर सन १८५८ रोजीं झाला व आपल्या पित्याच्या देखरेखीखाली त्यांचे विक्षण झालें. ते १८७५ साली मॅट्रिक्युलेशनची परीक्षा पास झाले. त्या चेळी त्यांस जगन्नाथ शंकरशेट संस्कृत स्कालरियप मिळाली. पुढें बी. ए. व एम्. ए. च्या परीक्षांत त्यांस स्वयंश प्राप्त झालें. संस्कृत भाषेच्या नैपुष्याबद्दल त्यांस तिन्ही परीक्षांत बिक्स अगर स्कालरियप मिळत गेली. १८७९ साली ते बी. ए. चो परीक्षा प- हिल्या वर्गात पास झाले. त्या वेळी तत्त्वज्ञान हा ऐच्छिक विषय त्यांनी घेतला होता. ह्यावरून संस्कृत व तत्त्वज्ञान ह्या दोन्ही विषयांत त्यांनी नैपुण्य मिळविलें होतें असे दिसन येतें. १८८१ साली ते एम. ए. ची परीक्षा दुसऱ्या वर्गात पास झाले. व तीत त्यांस संस्कृत भाषेच्या नैपुण्याबद्दल भगवानदास पुरुषोत्तमदास ही स्कालरशिप मिळाली. नंतर प्रथम संस्कृत भाषेच्या अध्यापकांस मदतनीस म्हणन त्यांची डेक्कन कालेजांत नेमणक झाली. तीर्थरूप अध्या क व चिरंजीव मदतनीस अध्यापक असा हा योगायोग तेथे जमन आला होता. त्या जागेवर असतांना त्यांस आपल्या ज्ञानांत पुष्कळ भर घालण्यास पुष्कळ अवगर गांपडला. तेथे असतांनांच १८८७ साली त्यांस रावसाहेब गणपतराव पितळे ह्यांनी पेन्यन घेतल्यामळें यनिव्हसिंटीचे असिस्टंट रजिस्टार नेमण्यांत आहें. हें फार जोखमीचें काम त्यांनी तेरा वर्षे केहें. ते ह्या आफिसांत तेरा वर्षे होते: तेवद्वश अवधीत त्यांनी फार परिश्रम करून आफिसला उत्तम शिस्त लाविली, परिशेच्या निकालांच्या वावनीतील कडकपणा उत्तम प्रकारे कसा राखतां येती हैं त्यांनी आपल्या स्वत:च्या उदाहरणानें दाखवन दिलें. हैं काम पूर्ण नेकीनें. कोणाच्याही भिडेस अगर मुख्यतीस बळी न पढतां कसें करितां येतें त्याचा किला आफिसच्या लोकांना व इतरांना त्यांनी घालन दिला. जेथें जेथें पूर्वी फर्रा होत्या त्या ह्यांनी बज़विल्या व अशा प्रकारे यनिव्हर्सिटी है एक नमनेदार आफिस वहन त्यांनी १९०० साली तें सोडलें. त्या वर्षी त्यांची डेकन कॉलेज-मध्ये संस्कृत भाषेच्या अध्यापकाच्या जागी नेमण्य झाली. परंत प्रण्यास ते फार वर्षे राहिले नाहीत. प्रो. काथवटे ह्यांनी पेन्शन घेतल्यानंतर श्रीधरपंतांची त्यांच्या जागीं मुंबईस नेमणूरु झाली, तेथूनच त्यांनीं १९१५ मध्यें पेन्शन घेतलें. श्रीधरपं-तांना विद्याव्यासंग कार दांडगा होता व स्यांची विदत्ताही श्रेष्ठ दर्जीची होती. अस्यंत परिश्रम करून ते आपले काम करीत असत. कोणतेंही पुस्तक शिकवितांना त्याच्या वरीलै सर्व टीकापर विषयांचे अत्यंत काळजीपवैक मनन करून नंतर ते स्या पस्त होतील अवस्य तो भाग शिकवावयास हाती घेत. आपल्या कर्तव्यासंबंधाने स्यांचा जाणीय इतकी तीव असे कीं, त्या बाबतीत त्यांच्या कड़न केव्हांही टंग-ळमंगळ होत नसे. ह्या त्यांच्या पद्धतीमळें आस्थेवाईक, उद्योगी व हशार मलांचें कल्याण होत असे व त्यांस आपल्या अध्यापकांच्या श्रमांची कल्पना होत असे. आपल्या विद्यार्थीस साहाय करावयास श्रीधरपंत सदैव तत्पर असत. कोणत्याही वेळी एखाद्या विद्यार्थी में त्यांच्या साहादयाची अपेक्षा केल्यास त्यांस ते मोठ्या



श्रीधर रामकृष्ण भांडारकर.

### २०५ श्रीघर रामकृष्ण भाडारकर.

आनंदानें सहाय करीत असत. अशा प्रकारचे त्यांचे एक शिष्य जे स्वत: अध्यापनाचें कार्य करीत होते ते एकदां प्रस्तत लेखकोपाशी म्हणाले की. प्री भांडारकर जर हैंच काम परदेशीं करते तर त्यांच्या श्रमांचें चीज झालें असतें व स्यांच्या कोर्तीत भर पद्धली असती अध्यापक ह्या नात्यांने त्यांचा दसरा गण म्हणजे त्यांचे आपल्या विद्यार्थ्यावरील प्रेम व त्यांचा त्यांचे कडील ओहा. आपला कोणी विद्यार्थी आजारी पडला आहे असे कळलें की श्रीधरपतांनी रेसीडेन्सीमध्ये स्वतः जाऊन त्याची विचारपस करावी व त्यास धीराचे दोन शब्द सांगावेत त्याचप्रमाणें कोणत्याही प्रकारें गाजावाजा न करितां ते कित्येक विद्यार्थीस साहाय्य करीतः आपल्या साहाय्याने त्यांचे भागत नसल्यास कांही परिचित मित्रांकडन मदत मिळवन विद्यार्थ्यांस ते उपकृत करीत, अशा प्रकारच्या गरज विद्यार्थ्यास आप-ल्यास अधिक प्रमाणाने सहाय्य करितां येत नाहीं याची त्यांस फार हळहळ वाटत असे. अध्यापक ह्या द्रष्टीने प्रो. श्रीधरपंतांनी आपल्या तीर्थरूपांचे अनेक गण आपलेसे केले होते. त्यांचा दीर्घ व्यासंग, हातीं घेतलेलें काम उत्तम रीतीनें कर-ण्याची इन्छा, संस्कृत भाषेसंबंधानें पुढें ठेविलेला उच आदर्श, वेदांताच्या नांवा-वर प्रस्ततकाळी होत असलेले विचार व खरा वेदांत यांची भेसळ न करणें ह० गण श्रीधरपंतांनी आपल्या तीर्थरूपांपासनच घेतले होते.

#### गुणसमुचय.

श्रीधरपंतांच्या ठिकाणीं अनेक अनुकरणीय गुण होते. ते सर्वं त्यांच्याशी निकट संबंध येणाऱ्यांच्याच त्वरित लक्षांत येत असत. त्यांच्याशी जसजसा अधिक परिचय व्हावा, तसतसा त्यांचेविषयीं आदर वाढत असे व त्यांचे अनेक गुण अनुभवास येजन त्यांच्यावर प्रेम वसत असे. त्यांचा साघेपणा असामाच्य होता. लहानमोठा, विद्वान अविद्वान, उचनीच, श्रीमंत गरीब, हा भाव मनांत न आणिता, त्यांनी सर्वोशी प्रेमाने वागावें. कथीं कथीं त्यांचा सरल भाव अनुभवृत आपली आपल्यालांच लाज वाटावी! त्यांच्यासारली निगर्वी हास परस्त्री अनुभवास येत नाहीं असे स्टल्यास अतिष्ठायोक्ति होणार नाहीं. त्यांचे वाचन इतकें वांचों, त्यांचा उद्योगही इतका दीर्थ होता, त्यांची विद्वत्ता इतकी थोर होती, त्यांची विवेचकशक्ति इतकी लाएत होती, तरी ह्यांच्छल नम्बती अभिनंदन कस्त्र कासरख्या लेखकाचें, अगर कामचलाक उपासकाचें प्रवेचला नाहीं। प्रस्तृत लेख-

अपल्या स्वतःपेक्षां त्याची योग्यता विशेष असल्याचे वारंवार सांगावें, व हा त्यांवा वालभाव पाहून ऐकणाराच्या ठिकाणी आपल्या स्वतःच्या वैगुण्याची प्रथर जागृति ब्हावी! श्रीधरपंतांचे पवित्र आचरण, त्यांचा निष्कपटपणा, त्यांची मत्यप्रीति व करारी वाणा ह्यांचे तरुण पिडीतील विद्यार्थी जर अनुकरण करितील तर महाराग्रृतील मुशिक्षित तरुणांची पिडी आदर्शवत, ब्हावयास वेळ लागाव- याचा नाहीं. श्रीधरपंतांची आपित्त सहन करण्याची शक्तिही असामान्य होती. त्यांच्यार काही विकट प्रसंग ओडवले; तदा प्रकारचे प्रसंग एकावा साधारण मनुष्यावर जर आले असते, तर त्यांचाली तो दडपूनच गेला असता. परंतु श्रीधरपंतांनी ते शांतपणं, अंतःकरण समाहित देवून सहन केले. परमेश्वरावरील आपली श्रद्धा विलक्ष ढळूं व देतां, त्यांची उपाययोजना केली व प्रसंगांस भ्यांने पाठ दिली. त्यांच्याशी सर नारायण चंदावरकर यांचा निकट संबंध येत असे. त्यांनी त्यांचे चरित्र पाठिलें होतें. त्यांनी त्यांचे आपल्या अननुकरणीय पद्धतीन केलेले वर्णन येशें दिल्याने त्यांच्या योग्यतेची आणत्वी स्पष्ट करणना होडेळ:—

It was not merely the spirit of scholarship that he imbibed from his father, our Maharshi Sir Ramkrishna Bhandarkar. The Venerable Rishi's home, as those can say who have been privileged to enter it and observe, has been a home of order and discipline with the worship of Godasits resting point. It was amidst those influences of paternal piety that Shridharpant was brought up and to the last he lived true to those influences. Fearlessly standing for truth. frank in his conversation and dealings, he carried with him the devotional spirit. The best fruit of it in his case was his enviable power of silent endurance in the midst of worries and anxieties, of which he had his share in life. Candid to a degree in conversation. he never wore a sour face, nor ever let fall a word of complaint in the midst of suffering or distress or loss.

He met trouble with a smile and bore it with calmness. Those only know who knew the man intimately.....An ardent lover of literature, especially devotional that he was, the purchase of healthy books formed the ruling passion of his life, and his home was a sight to see—all good books and true, standing on shelfs, arranged on tables, and scattered about in rooms seemed as it were to play and roll about as if they were among the children of his quiet home contributing to his pleasure and nursing his faith.

श्रीधरपंत खरे व कर्ते सुधारक होते, पण ह्याची जाणीव मात्र त्यांच्या ठिकाणी नव्हती, सधारणेस अनुकल असे कार्य आपण सधारक आहोत म्हणून करावयाचें हा विचार त्यांस शिवला नाहीं. आपल्या मुलांना उत्तम प्रकारचें शिक्षण देणें हैं आपलें कर्तव्य आहे. हा आपला धर्म आहे हा विचार हष्टीपुढें ठेवून त्यांनी आपल्या मुलांच्या शिक्षणाचा प्रश्न सोडविला व तेथे मुलगा व मलगी हा भेद मनांत आणिला नाहीं, त्यांच्या दोन्ही मली पदवीधर असन एक एम. ए. आहे व आज ती इंदर येथील अहल्याश्रम व चंद्रावती हायस्कल ह्या संस्थांचा सर्व कारभार पहात आहे. त्यांनी आपल्या ज्येष्ठ कन्येचा विवाह ती बी. ए. झाल्यानंतर घडवन आणिला. त्यांनी आपल्या दोन्ही मुलांना उच शिक्ष-णासाठी परदेशीं जें पाठविलें तें त्यांनीं कर्तव्य बुद्धीनें पाठविलें. त्यांचा ज्येष्ठ मुलगा पढें त्यांच्या मार्गे जर्मनीमध्येंच परलोकवासी झाला. त्यांचें ब्राम्ह धर्मी-वरील प्रेम. त्यांचा प्रार्थनासमाजाविषयींचा अभिमान, प्रार्थनासमाजाचें उच्च ध्येय आपलेंसे करण्यासंबंधाची त्यांची तळपळ. त्यांचा आत्मस्थिती संबंधाचा नित्याचा विचार, त्यांचें प्रखर आत्मपरीक्षण, केवळ आत्मिनिर्भत्सन न करितां. स्वदायजागृति करून घेऊन. स्वदोषनिवृत्तीकडे लक्ष्य देणें हा आपला धर्म होय असा त्यांचा उपदेश व तदनुसार वर्तन, प्रार्थना समाजाची जे जे कोणी निर्पेक्ष सेवा करीत आहेत त्यांच्या विषयींचें त्यांचें अक्रक्रिम प्रेम व त्यांच्या विषयींचा त्यांचा आदर, त्यांची निष्कपट वृत्ति, त्यांचा बालभाव, त्यांची सरळ वृत्ति, हे स्यांचे गुण निरनिराळ्या वेळी. निरनिराळ्या प्रसंगी अनुभवास येत आणि ते ज्यांच्या अनुभवास येत त्यांचा त्यांचे संबंधाचा आदरभाव अधिक वाढूं लागे.

#### श्रीधरपंतांचे धर्मविषयक विचार.

श्रीधरपंतांनी आपल्या स्वतःला इतकें कांहीं कमी लेखन घेतलें होतें कीं... हा त्यांचा विनय पाइन कथीं कथीं सखेदाश्वर्य वाटे. असिस्टंट रजिस्टार अस-तांना सबोधपत्रिकेसाठी ते वारंवार इंग्रजी व मराठीमध्ये धर्मपर विषयांवर छेख क्रिटिन असत हे मराठी लेख एकत्र करण्याचा आग्रह डा. प्रभाकरपंतांनी जेव्हां केला. तेव्हां कोठें असे कांहीं एकत्रित केलेलें पुस्तक प्रसिद्ध करण्यास ते कबल झाले. पण तेही मुबोधपत्रिकेच्या संपादकास पढें कहन ! सुबोधसंग्रह ह्या प्रस्तकां-तील सबै लेख श्रीधरपंतांनी सबीध पत्रिकेसाठी लिहिलेले आहेत. स्यांतील विचारांचे जे कोणी आस्थेनं मनन करितील त्यांस श्रीधरपंतांच्या ठिकाणीं कोणत्या प्रकारची त-ळमळ सतत जागत होती. त्यांचा आदर्श किती श्रेष्ठ होता. त्यांची भक्ति किती शब्द होती: तकारामाचे निरनिराळे अभंग पढें करून त्यांनी आपली स्वतःचीच तळमळ क्जी व्यक्त केली याची चांगली कल्पना होईल. आस्तांला तर अनेक प्रसंगी असें बाइलें की. श्रीधरपंतांनी आपलें स्वतःचें आध्यात्मिक जीवन ह्या आपल्या लेखांत प्रथित केलें आहे. त्यांना एकांतामध्यें बसन मनन करण्याची आवड असे. अनेक प्रसंगी अज्ञा प्रकार ते स्वतःशीच विचार करीत असत. ह्या वत्तीसंबंधाने आपल्या एका लेखांत ते म्हणतात 'एकांतामध्यें जाऊन विचार करून, ईश्वराचें ध्यान करून, आणि त्याच्या स्वरूपाचें अवलोकन करून, त्या विचाराच्या धारेस पाजळून, पुन्हा पूर्ववत्, व होईल तर पूर्वीपेक्षां अधिकही तीक्ष्ण केलें पाहिजे. शिक्षणाच्या कामास आपण सदा योग्य रहावें म्हणून शिष्यास शिकवून बरोबर आपल्याही अभ्यासाचा कम ज्याप्रमाणें शिक्षकानें ठेविला पाहिजे. त्याप्रमाणें आपणास जें कांहीं बरें वाईट कळतें. त्याचा लोकांस लाभ कहन देणें हैं ज्यांस आप कें कर्तव्य वाटलें त्यांनी एकान्तामध्यें जाऊन ईश्वराचें मनन व निटिध्यास करून आपल्या आध्यात्मिक ज्ञानाचा व अनुभवाचा अभ्यासकम अध्याहत चाल ठेविला पाहिजे.'' आमच्या ह्या बंधंचें वर्तन अगदी ह्याप्रमाणें होतें. आम्हीं बर दर्शविलंच आहे की, त्यांच्या वर प्रसंग ओढवले असतां त्यांनीं ते शांतपणें सहन केले. आणि स्वतःवर आपत्ति येण्यापूर्वी त्यांनीं काय लिहून ठेविलें होतें पहाः-" संपत्तीचा व ऐश्वर्याचा योग्य रीतीनें उपभोग प्यावा. दुःख किंवा विपत्ति प्राप्त झाली असतांना, न डगमगतां, कोणत्याही रीतीने आपली मति अकाभ होकं न देतां त्यांचा यथाशक्ति परिहार करण्याचा प्रयत्न करावा. सर्व संसार करावयाचा तो देवानें लावून दिला म्हणून करावयाचा. ईश्वर आपल्या संनिध आहे हें सर्व

काळ लक्षांत 'बाळग्न तो जेणेंकरून संतुष्ट होईल अशा रीतीनें सर्व करंगें करा-बयाची, असा उपदेश केन्द्रांही करणें फार सोपें असतें: पष्कळ वेळां अनभव येतो की. अशा प्रकारचा उपदेश करणारांतर प्रसंग आले असनां. पर्वीच्या सर्व उक्ति केवळ बोलाचा भात व बोलाची कढ़ीहरा ठरतात." श्रीधरपंतांचें तसें झालें नाहीं हैं स्वानुभवाने आम्ही सांगं शकतों. त्यांनी संवार उत्तम रीताने केला हैं त्यांचे परिचित मित्र सांग् शकतीलः परंतु धर्म व संसार ह्यासंबंधाने जे ध्येय तें रोजच्या आचरणाच्या दारें आपलेंसें ते करीत होते. तेंच त्यांनी इतरांस उपदेशिलें: धर्म आणि संसार ह्यांस एकमेकांपासन दूर राखिलें असतां आपल्या धर्मश्रद्वेशासन आपर्ले कोणतेंही कल्याण होगार नाहीं हैं लक्षांत वागवन जर स्वतःच्या संबंधाची किंवा इतरांच्या संबंधाची सर्व करयें न्यायानें, विवेकानें, व शह अंतःकरणानें केली तर आपले स्वतः में आध्यात्मिक कन्याण होईल यांत कांडी संशय नाडी. त्यांस मननाचो संाय होती असे आम्ही वर म्हटलेंब आहे. ह्या त्यांच्या मननाचा परिणाम अशा विचारांस ते नेहमी स्फरण देत असत. आणि किरवेड प्रसंगीं ते सर्व विचार जरी अगदीं नवीन नसले. तरी त्यांची मांडणी अगदी नवीन असे. आपले मन निश्चल करण्यासाठी मुर्तिपू तेची आवर ।कता आहे हा नेटमीचा विचार पढें येतांच एकदां त्यांनी म्हटलें-"पढें एखाद्या मलास उद्योगाची संवय लाशवयाची असल्यास. तं आळसामध्ये राहण्याचा अभ्यास कर म्हणजे तला उद्योगाची संवय लागेल, असा आमही त्यास उपदेश करीत नाहीं व तथा प्रकारचा अभ्यासही आपण त्यास करावयास लावीत नाहीं. ज्या प्रकारची संवय लाव:बयाची त्याच प्रकारचा अभ्यास पाहिजे. देव आहे अनादि, अनंत, त्यास हरूनपादादि अत्रयव नाहीत, तरी स्या अवयवांनी करावयाची सर्व कांडी करवें तो करितो: तो चिन्नय आहे. या व अनेक द्रयऱ्या गोष्टीनी, मार्ति याच्या अगदी उलट आहे. तर मृतींच्या ठायी मन निश्चल करा-वयाचा अभ्यास केल्याने देवाच्या ठायी निश्चळ रहाण्यास तें कसें समर्थ होईल १ मन निश्चळ करणें कांहीं कठिण नाहीं. आपणा सर्वीचें मन विषयांच्या ठायीं निश्चळ आहेच. कांडी प्रापंचिक कार्यं मध्यें आपण कथोंकथीं इतके दंग होतों की. दसऱ्या कशाचें भान रहात नाहीं, देवाच्या टायीं स्थास निश्चळ करणें कठीण, कारण कीं. देवाचें साम्रिध्य व्हावें तितक्या स्पष्ट रीतीनें आम्हांस प्रतीत होत नाहीं."

अभा प्रकारें श्रीघरपंत आपर्के आदर्शवत् आयुष्य कंठित होते, स्वतःस्या झानांत व इतरांच्या झानांत भर घाळोत होते. स्वतःस्या अनुभवाच्या जोरावर न कळत इत्रांस मार्गदर्शक होत होते. त्यांचा आनंदी स्वभाव विशेष परिचितांस आनंदित करीत होता. त्यांचा उपासनांसंबंधाचा नियमितपणा इतरांस नियमित करीत होता: त्यांची उपासने वो गोडी इतरांस उपासने संवंधों विचार करावयास लाबीत होती. त्यांचा सखाचा, समाधानाचा संसार इतरांस आपल्या स्वतःच्या स्थितीसंबधानं विचार करावयास लावीत होता: त्यांची ज्ञानामिठची इतरांस लाजवीत होती: त्यांचा दांडगा प्रंथसंप्रह, त्यांचें सद्पंथवाचन कोणासही क्षणभर आपला संग्रह व त्याचे वाचन ह्यासं गंधाने विचार करावयास लावीत होतें: आणि इक्ट निर्धण काळ लपून छपून मजल दरमजल करीत होता! एल्फिन्स्टन कॉले-जमधील त्यांचे अध्यापकाचे काम १९१५ साली सटले व त्यांनी पेन्शन घेतले. वास्तविक पहातां ह्यानंतर विश्रांति घेऊन त्यांनी आपल्या तीर्थरूपांत्रमाणें विद्याव्या-संगामध्ये पढील कालक्रमणा करावयाची: परंतु त्यांस ते शक्य नव्हतें, कांडी वर्षी-पर्वी त्यांचे जे बांही थोडेंसे संचित धन होते तेंही वडाले होते व त्यांत ह्या वेळी त्यांचे दंशिही चिरंजीव परदेशी अभ्यास करीत होते. अर्थात त्या दोघांच्या शिक्षणाची व्यवस्था करून स्वतः न्या कुटुंबाचा योगक्षेम चालविण्यासाठी उद्योग करणें जहर होतें म्हणून त्याच वेळी प्रो. भड़कमकर ह्यांच्या आकस्मिक मृत्यमुळे रिकामी झालेली घडल्सन कॉलेजांतील संस्कृत भाषेच्या अध्या-पकाची जागा स्यांस परकरावी लागली होती. ज्या वेळी स्यांनी ही जागा पत्करली, त्याच वेळी काळाचें बहुतेक कार्य झालें होते! प्रथमतः कमरेच्या भागी मधुनमधुन वेदना येऊं लागल्या. त्या वेळी त्यांनी तिकडे लक्ष दिलें नाहीं. प्रकृति सुदृढ असल्यामुळें, अगर तो तशी दिसत असल्यामुळें, कांहीं दिवस त्यांस आपले नित्याचे व्यवसाय चालवितां आले. वेदनांचें प्रमाण अधिक होतांच डाक्टरांची सहा विचारिली, त्यांनींही त्या वेळी विशेष कांही नाहीं असेंच सांगितलें. पण पढें विश्रांति घेणें जहर झालें नंतर अनेक डाक्टर व त्यांचे अने ह उपाय झाले. पण तिळमात्र आराम न वाटतां. प्रकृति मात्र ढांमळं लागली. अंती त्यांस केन्सरचें अमाध्य दुखर्णे झाल्याचें आढळून आलें ! अशा स्थितीतही शक्य ते सर्व उराय चालू होते, परंतु त्यांचा कांही उपयोग न होतां, ता. २२ फेब्रुवारी १९१६ रोजी आमचे हे सन्मान्य बंध व प्रार्थनासमाजाचे व्हाइस प्रेसिडेंट इहलाक सोइन गेले. श्रीधरपंतांशी ज्यांचा निकट संबंध होता त्यांस आजही त्याची आठवण झाली कीं, आमच्या समाजांतील एक मोहरा गेला असें बादन मन दुःखित होते. त्यांच्या मृत्यनंतर दःखब्द्याचा दशव घेऊन सर नारा-

# २११ श्रीघर रामकृष्ण भांडारकर.

यण चंदाबरकर व दुसरे कांहीं सभासद पुष्पास सर रामकृष्णपंत यांस भेटावयास गेले होते. त्या वेळी कांहीं बंधूंना मुद्दाम पाठवून मुंबईच्या समाजानें जी सहा- दुभूति व प्रेम व्यक्त केलें त्याबद्दल सर रामकृष्ण ह्यांनी आपल्या कुटुंबांतील सर्व मंडळीच्या व विशेषतः श्री. रमाबाईच्या वतीनें आभार मानतांना त्यांचा कंठ दादन आला. आपणा सर्वांस पुटें करून स्वतः परमेश्वरच ह्या प्रसंगी आमच्या दुःखाचा वांटेकरी होत आहे असें आम्ही समजत आहें असें वे म्हणाले.

आमच्या समाजातील तरूगांस ह्या अल्प लेखांत दर्शविलेल्या श्रीधरपंतांच्या गु-णांचें अनुकरण करण्यास तो प्रकृत करो अश्वी लेखकाची परमेश्वरापाशी प्रार्थना आहे.

# (१५) नारायण गणेश चंदावरकर.

जेथें जातों तेथें तूं माझा सांगाती। चारुविसी द्वातीं घरोतियां॥ चारुवें वाटे आम्ही तुझाचि आघार। चारुविसी भार सर्वे माझा॥

---तुकाराम.

" Death is not a breaker, but renewer of ties."

मतत पंचेचारीसभेचाळीम वर्षे ज्यांनी आपल्या देशाची व देवाची सेवा ग्रक्रिकेनं करण्याचा प्रयस्न केलाः सत्यनिष्ठा व धर्मनिष्ठा यांस विसंगत अशा कार्यामध्ये मन घलण्याचा विचारिह ज्यांस कथी शिवला नाही: ज्यांचे उत्तम क्षील ज्यांच्या पवित्र जे बनाची प्रत्यक्ष साक्ष पटवीत होतें. देवाचा विसर ज्यांना केव्हांच पडला नाहीं व ज्यांनी आकांक्षा. विचार. उचार व शाचार यांच्याद्वारें देवाची सेवा केली: जाज्वल्य सत्यनिष्ठा, कोमल अंतःकरण व प्रेमळ स्वभाव मांचे विलक्षण संमिश्रण ज्यांच्या जीवनांत स्पष्ट रीतीनें दिसत असे: ज्यांची कर्तव्यनिष्ठा केव्हांहि दक्ली नाही व अखेरपर्यंत ज्यांची कर्तव्यस्ति कायम होती. 'उत्कृष्ट बुद्धिमत्ता, अप्रतिम सौजन्य, अतिशयित शुद्ध आवरण, खरी देशभक्ति ब बर्णनीय धर्मशीलता हे गुण एउवट झालेले " असे ज्यांचे वर्णन एका चरित्र-केखकानें केलें आहे. ते सर नारायणराव चंदावरकर अत्यंत आकस्मिक रीतीनें तारीख १४ मे १९२३ रोजी बंगलोर येथें कालवश झाले. सर नारायणराव है स्या वर्षी एप्रिल महिन्यांत मुंबई शहर सोइन हवाफेर करण्यासाठी व आपली: एकलती कन्या बंगलीर येथे आजारी असल्याचें कळल्यावहन तेथें गेले. त्या बेळी ते कीन्सिलच्या कामामुळें अगदी त्रासलेले होते: मार्च महिन्यांतील कौरिसलची बैठक फार महत्त्वाची झाली व त्या वेळी त्यांना मानसिक त्रास फार झाल्याचें त्यांनी सांगितलें होतें: तरी पण, कन्या आजारी नसती तर ते बंगलो-रास गेले नसते. कारण बंगलोरास जाण्यास ते उत्सक नव्हते. परंत इश्वरी नेमा-नेम निराकाच असल्यामुळे बन्येचा आजार हैं निमित्त होऊन सर नारायणराव बंगलोरास गेले: व ज्या शहरांत राहन जवळ जबळ पन्नास वर्षे त्यांनी देशसेवा केकी त्या शहराचा त्याग करून त्यांनी बंगलोरास देह देविला ! लोकमान्य



नारायण गणेश चंदावरकर

ठिळक पुणें सोहून कांहीं महत्त्वाच्या कामाच्या निमित्तानें सुंबईस आले, पण येथील सरदारगृहांत देह ठेवण्यासाठी जण्ं काय ते आले होते, त्याप्रमाणें सर नारायणरावांचें झालें. तथांत त्यांचा मृत्यु अत्यंत आकिसमक रीतीनें झाल्यासुळें या नेमानेमाचें गृढ लोकांस अधिकच बुचकळ्यांत पाडीत आहे. सर नारायणराव यांचा मृत्यु ही आपल्या देशावरील घोर आपित आहे, तो कशी हें जाणण्यापूर्वी व त्यांच्या विशेष गुणांविषयीं अल्पस्वल्य माहिती करून घेण्यापूर्वी त्यांच्या चिरेन त्रांतील कांडी ठळक ठळक गोष्टी लक्षांत ठेवण्याचा आपण प्रयत्न करूं या.

नारायणरावांचा जन्म १८५५ च्या डिसेंबर महिन्याच्या दसऱ्या तारखेस होनावर मकामी झाला. नारायणरावांस आपल्या आजोवांचा विशेष लळा अस-ल्याकारणाने त्यांच्या शिक्षणाला होनावर येथेंच प्रारंभ झाला. तेथील त्यांचें शिक्षण पूर्ण झाल्यावर पुढील शिक्षणासाठी ते कारवारास आले. त्या वेळी रा. रा. त्रिवक नारायण कीर्तने नांवाचे एक गृहस्य त्या शाळेवर प्रमुख शिक्षक होते. नारायणरावांची कृशात्र बुद्धि, शिकण्याची होस, व अभ्यासावरील लक्ष पाहन त्यांच्यावर त्यांचा फार लोभ जडला. आपल्या वयाच्या १४ व्या वर्षा-पर्यंत नारायणरावांचें कारवार येथें शिक्षण झालें. परंतु मंबईसारख्या ठिकाणीं नारायणरावांसारख्या तैलबुद्धीच्या मलाच्या शिक्षणाची सोय होणें इष्ट व अवस्य आहे. असे दिसतांच त्यांचे मामा व मुंबईकरांच्या चांगल्या परिचयाचे गृहस्थ प. वा. शामराव विद्रल कायकिणी ह्यांनी त्यांस शिक्षणासाठी मंबईत आणिलें. तेशे आल्यानंतर त्यांच्या खऱ्या शिक्षणास प्रारंभ झाला. त्यांच्या मामांनी त्यांस सहजासहजीं अनेक संस्थांची माहिती बावयास प्रारंभ केला. ह्या लहान वयांतच त्यांचा व प्रार्थनासमाजाचा संबंध जडला. शामराव विद्वल हे प्रार्थनासमाजाचे सभासद केव्हांही झालेले नव्हते, परंतु अनेक कारणांमुळें स्यांचा व प्रार्थनासमाजाचा निकट संबंध असे. ते पुढें स्थापन झालेल्या थिइस्टिक असी-शिएशनचे सभासद व एकदां सेकेटरीही होते. समाजाच्या उपासनांस ते वारंवार जात. एके रविवारी ते आपल्या भावास उपासनेस घेऊन गेले. ह्या प्रसंगाची आठवण सर नारायण हास होवटपर्यंत होती. हा. भांडारकर यांच्या धर्मपर क्याख्यानांच्या उपोदघातामध्यें हा प्रसंग आठवन सर नारायण स्वतः म्हणतातः-

" आज ( १९१३ ) त्या गोष्टीला ४० वर्षे होऊन गेली. त्या वेळी मी अगरी ल्डहान होतों व बुकताच आपल्या विद्याभ्यासासाठी सुंबईत आलों होतों. एके रविवारी सायंकाळी माझे प्रिय मामा प. वा. शामराव विद्वल मला सहज शिक्षण मिळावें. ह्या हेतनें प्रार्थनासमाजांत घेऊन गेले. त्या वेळी गाइलेली पदें, किंवा त्या वेळच्या प्रार्थना अगर उपदेश ह्यांची आतां मला चांगलीशी आठवण नाहीं: व मी अगरी पोरवयाचा असल्यामळें महा त्यांचा अर्थही कळला नाहीं. परंत स्या वेळी डॉ. आत्माराम पोडरंग ह्यांच्या घराच्या दिवाणखान्यांत उपासनेच्या पूर्वी जमलेली ती तेजस्वी चेहु-याची सतेज माणसे व सर्वाच्या मध्ये बसलेल्या त्या मिस मेरी कारपेंटर, हा देखावा पाइन माझ्या मनावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाला. व त्यांची ओळख होऊन त्यांचेपामन ज्ञानप्राप्ति करून घेण्याची संधि कथी येडेल असा विचार माझ्या मनांत आला. हे असे विचार माझ्या मना-मध्यें घोळत अमतांना जणं काय माह्या मनांतील विचार ताइन व माझी जिज्ञामा तम करण्यासाठी माझे मामा म्हणाले, 'हे पहा! डॉ. आत्माराम पांड-रंग. नारायण महादेव परमानंद. प्रो. रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर. बाळ मंगेश बागळे. महादेव गोविंद रानंड, मोरोवा विनोबा, भास्कर हरि भागवत व बासुदेव बाबाजी नवरंगे. ही सबै एकेश्वरी मंडळी आहे.' माझे मामा ही माहिती देत असतांना मोठ्या गहरांत आलेला एखादा नवीनच माणस मोठ्या उत्सकतेनें व आदरबद्धीनं आपल्या भोंवतीं जमलेल्या मंडळीकडे पाहत असतो. त्याप्रमाणें मी त्यांच्याकडे पहात होतों.....पढें त्या गृहस्थांशी माझा झालेला समागम. त्यांच्याशी झालेली संभाषणें. त्यांचे उपदेश. त्यांची एकंदर चरित्रें यांपासन मला जो सर्वांत मोठा धडा मिळाला, तो हा की व्यक्तीची काय किंवा राष्ट्राची काय उन्नति होण्यासाठी सत्य व न्याय ह्यांचा जणं काय प्रवाहच अंतःकरणांतन वाहं लागला पाहिजे. "

ह्या उताऱ्यावरून आमच्या चरित्रनायकाच्या उदार विक्षणास लहानपणापासन कशी सरवात झाली. तें वाचकांच्या लक्षांत येईलच, मुंबईत आल्यावर शामरा-वांनी त्यांस प्रथम 'सेंट मेरी 'स्कलमध्यें घातलें. सर नारायण ह्यांचें इंग्रजी भाषेवरील स्वामित्व आज कोणास मान्य नाहीं. असें नाहीं. पण त्यांच्या इंग्रजी भाषेच्या पारंगततेस बरील शाळेंतील भक्तम पाया कारण झाला. हे लक्षांत ठेविलें पाहिजे. येथें डॉ. विली ह्यांच्या देखरेखीखालीं त्यांच्या शिक्षणास प्रारंभ झाला. नारायणरावांची हषारी, शिकण्यासंबंधानें उत्सकता व तरतरी पाइन डॉ. बिली ह्यांची त्यांचेवर फार प्रीति जडली. ते स्वतः त्यांस लॅटिन माषा शिकवूं लागले. बेचें असतांना उत्तम विद्यार्थि म्हणून जी त्यांची रूमाति झाली. तिची आठवण

यांच्या वेळच्या विद्यार्थ्यास अद्याप आहे. सर नारायण ह्यांचा एक मोठा गुण म्हणजे त्यांची शिस्त. ह्या शिस्तीचें महत्त्व त्यांस वरील शाळेत असतांनाच कळं लागलें. ह्या शार्ळेत असतांनाच एक विशेष गोष्ट त्यांच्या लक्षांत आली व ते ती अदापही योग्य प्रसंगी निवेदन करीत असत. त्यांनी म्या वेळी हैं लक्षांत है वेळें होतें कीं. आपल्या सर्व शिक्षकांची शिस्त असामान्य आहे. आज वारेष्ठ शिक्षक असणारा उद्यां इतर शिक्षकांचा नोकर बनतो. किंवा अगदी खालस्या वर्गातील मलांचा शिक्षक होतो: पण स्थाचा कोणी तिरस्कार करीत नाही, किंवा स्थाच्या-विषयी कोणाचीही आदरबद्धि नष्ट होत नाही. सब शिक्षक सर्व प्रकारच्या स्थि-तीचा अनुभव घेत असत व आपण सर्वांनी एका शिस्तीन बागलें पाढिके. ह्याचें ते आपल्याला बळण लावन घेत होते. असे ते बारंबार महणत. अशा प्रकारें नारायणरावांचे शिक्षण होत असतां १८७० साली त्यांस एलफिन्स्टन हायस्कलांत घालण्यांत आलें. पर्वीच्या शाळेंनील एक उत्तम विद्यार्थे अजी त्यांची कीर्ति झालेली असल्यामुळे नव्या शाळेतील शिक्षकांचे त्याच्याकडे विशेष लक्ष लागलें. प्रो. आबाजी विष्ण काथवटे त्या वेळी ह्या शाळेंन शिक्षक होते. त्यांनी नारायण-रावांचे इंप्रजी भाषेतील निबंध तपासावेत. स्या वेळी नारायगरावांसारख्या हशार विद्यार्थ्यांचें आपल्या हाताखालीं कांडी प्रत्यक्ष शिक्षण झालें पाहिजे. असे स्यांस बाटन त्यांनी नारायणरावांस लॅटिन सोडन संस्कृत भाषा ध्यात्रयास सांगितलें व आमच्या चरित्रनायकांस तें सहज पटलें. व त्यांनी एका वर्षात आपला सर्व संस्कृत अभ्यास संपवन १८७१ साली प्रवेशपरीक्षेत उत्तम रोताने यश संपादिलें.

# पुढील शिक्षण.

प्रवेशपरीक्षा पास झाल्यावर नारायणराव एन्फिन्स्टन कॉलेजांत जाऊं लागले. त्या वेळच्या स्थितीत व आजच्या स्थितीत जमीनअस्मानाचें अंतर आहे असें म्हटलें असतां अतिवायोक्ति होणार नाहीं. म्हणजे त्या वेळचे विद्यार्थि विशेष कुशाम बुद्धीचे होते व आतां त्या प्रकारच्या तैलवुद्धीचे विद्यार्थि आढळून येत नाहींत असें म्हणच्याचा भाग नाहीं. तथापि एवंडे मात्र खरें की, अध्यापक व विद्यार्थि योचा त्या वेळी निकट संबंध येत असे. विद्याध्यांची संह्याही लहान असरवामुळें अध्यापकोंचे प्रहार कहान असरवामुळें अध्यापकोंचे प्रत्येक विद्याश्यांचेत्र अधिक कहान असरवामुळें अध्यापकोंचे प्रत्येक विद्याश्यांचेत्र अधिक विद्याश्यांचेत्र अधिक असरवामुळें अधिक अस्त्र असे. आरल्या अध्यापकोविषयी विद्याश्यांच्या टिकाण्ये आर्दरमाव असे आणि अध्यापकोची योग्यताही अदीच असीच असे की, त्यांच्याहीं गोंचक

जडला की, त्यांच्याविषयी आदरयुक्त प्रेमभाव जागृत व्हावा. अशी स्थिति असतीना नारायणराव कॉलेजांत जाऊं लागले. शाळेंत असतीनाच इंप्रजी हा विषय त्यांचा उत्तम असल्याचे जाहीर झालेंच होतें. कॉलेजांत जाऊं लागल्या-नंतर चार महिन्यांनी इंग्लंडांतील मठ Monasteries हे कसे मोडले गेले ह्या विषयावर एक निबंध लिहिण्याची त्यांस संधि मिळाली. हा विषय त्यांच्या आवडीचा. मळापासन त्यांचा धर्मपर विषयाकडे ओढा असल्यामळे त्यांनी खा विषयाचा ऐतिहासिकदृष्ट्या सांगोपांग विचार आपल्या निबंधांत केला व त्यांस निवंध उत्तम लिहिल्याबहल बक्षीसही मिळालें. ह्या निबंधामळें प्रो, वर्डस्वर्थ ह्यांचें नारायणरावांकडे विशेष लक्ष गेलें व त्यांची विषयाची मांडणी. विवेचनशैली. विचार व प्रमाणांस हत विवेचन पाइन प्रो० वर्डस्वर्थ यांचे नारायणराव आवस्ते शिष्य बनले वर्डस्वर्थ काव्यविषय शिक्तीत असत इंग्रजी काव्याची सर नारायण ह्यांस खरी अभिहची लावावयास प्रो० वर्डस्वर्धसारखे अध्यापक कारण झाले. ही त्यांची आवड शेवटपर्यंत कायम होती. समारे पांच सहा वर्षे त्यांनी स्टडंटस बदरहडच्या वर्गीना टेनिसन व वर्डस्वर्थची काव्ये शिकविली स्या वेळी काव्य हा विषय स्थान्या किती आवडीचा आहे तें चांगलें प्रत्ययास आलें. सहज भाषणांत उत्तमोत्तम कान्यांतील निवडक वेंच्यांचा ते जसा उपयोग करीत तसा बरणारे फारच थोडे पदवीधर आढळतात. असो. अज्ञा प्रकारें कॉलेजांत स्थांचें शिक्षण चाल असतांना सर्व परीक्षांत इंग्रजीत त्यांचा नंबर पहिला असे. १८७६ साली पहिल्या दर्गात बी. ए. ची परीक्षा ते उत्तरले. बी. ए. साठी त्यांनी इतिहास व तत्त्वज्ञान हे ऐन्छिक विषय घेतले होते. इतिहास व अर्थशास्त्र स्था विषयांत ते सर्वांत वर आल्यामुळें त्यांस 'जेम्स टेलर प्राइझ ' त्या वेळीं मिटा हैं होतें, सर नारायण ह्यांच्याबरोबर ह्याच वर्षी पहिल्या वर्गीत जे दसरे गृहस्थ आले होते. त्यांत प्रार्थनासमाजाचे अध्यक्ष रा. रा. वासदेव गोपाळ भांडारकर, रा. रा, मनोहर विष्णु काथवटे, रावजी भवानराव पावगी, बाळ गंगाधर टिळक हे होते. व दुसऱ्या वर्गात रा. रा. विष्णुपंत भाटवडेकर, गोविंद-राव कानिटकर, डॉ॰ जीवनजी जमशेटजी मोदी, रा. रा. गणेश गोपाळ पंकित. घनश्यामपंत पंडित, शिवराम सीताराम वागळे, गंगाराम बापसोबा रेळे. इ. मंडळी होती. ही सर्व मंडळी महाराष्ट्राच्या चांगल्या परिचयांतील आहे. ह्यांतील प्रत्येक गृहस्य लोकसमूहापुढें आलेला असून, प्रत्येकानें निरनिराज्या प्रकारें समाजसेवा केलेली आहे, ही एक गोष्ट लक्षांत घेण्यासारखी असल्यामुळें ही

### नारायणराव व इंदुप्रकाश.

माधवराव रानडे इंद्रप्रकाञाचे संपादक असतांना त्या पत्राचा जो लैकिक झाला. तो पढें त्यांच्या पश्चात कांहीं काळपर्यंत राखता आला नाहीं. आमच्या येथें वर्तमानपत्रांची इभ्रत व वजन सर्वस्वी त्याच्या संपादकाच्या कौशस्यावर अवलंबन असतें. माधवराव रानडे ह्यांचें घोरण. त्यांची विद्रत्ता. त्यांचें विचारी-दार्य, त्यांच्या मागून आहेल्या संपादकांत नव्हतें. एवढेंच नव्हे, तर कथीं कथीं इंद्रप्रकाशाचें घोरण प्रागतिक आहे. याचीहि संपादकांस विस्मृति पडे ! अशा वेळीं नारायणरावांचा व इंश्रकाशाचा संबंध जडला, व १८७७ साली ते इंप्रजी बाजूचे संपादक झाले. त्यांचे लेख येऊं लागल्यापासून रानडे त्यांचे लेख आस्था-पूर्वक वाचू लाग्छे. स्यांचा व नारायणरावांचा पूर्वी दढ परिचय नव्हता. तरी पण न्या. म. रानडे यांचा जो मोठा गुण की. जे कोणी गुणवान असतील त्यांस जवळ करावयाचे. प्रोत्साहन द्यावयाचे, स्यांस मार्ग दाखवावयाचा, स्यास अनुसहन इंदुप्र-काशांतील लहानमोठ्या लेखांसंबंधानें नारायणरावांनी सल्ला विचारतांच. त्यांनी सचनापर व प्रोत्साहनपर पत्र लिहन त्यांस सांगित हैं की, " आप हे अप व स्फूट केख भी नित्य वाचतों, आपले स्फूट लेख लांबलचक असतात, ते तसे नसावेत: आपल्या अप्रलेखांत फार अघळपघळपणा असतो. तो टाळवेल तितका टाळा ब स्फट केखांवर भर ठेवा. आजकाल लोकांना लांबलचक लेख वाचण्यास फरसत नसते. आपले स्फूट लेख लहानच, परंत व्यापक अर्थाने भरलेले. आणि चटक-दार असावेत, व पार्थिअन लोकांच्या शरसंधानाप्रमाणें आपल्या स्फटांचा नेम बिनचूक साधावा. " स्वतः न्या. मू. च्या लेखांत अघळपघळपणाचा दोष नव्हता. असे जरी कांही म्हणतां यावयाचे नाही, तरी नारायणरावांनी ह्या उपदेशानुसार आपर्के काम चालविलें. व वर्तमानपत्रांतील हैखांसंबंधानें त्यांचा अभिप्राय कोणी विचारावयास गेल्यास ते त्यास हाच उपदेश करीत. नारायणरावांनी इंद्रप्रकाशाच्या कीर्तीत चांगलीच भर घातली: इंद्रप्रकाशाच्या मतांना सरकारदरबारांत व लोकांमध्यें **विशेष मान भिळं लागला. व योग्य रीतीनें वर्तमानपत्र चालविलें असतां स्याच्यादारें**  स्रोकहित कसें साधतां येतें, तें त्यांनी आपल्या सुमारें पंधरा वर्षांच्या कारकीर्दीत बत्तम प्रकारें सर्वोच्या प्रत्ययास आणन दिलें.\* या वेळी त्यांचा एक गुण विशेष रीतीनें अनुभवास आला. आपल्या हातून जें काम होण्यासारखें नाहीं तें नारायणराव कथीं अंगावर घेत नमत. पण एकदां त्यांनीं आपण होऊन कोणतेंही काम अंगावर घेतलें, की मग त्यांत ते कथी टंगळमगळ करीत नसत. इंद्रप्रकाशाचे संपादक अमतांनाच त्यांनी कायदाच्या अभ्यासास प्रारंभ केला व परीक्षेस बसले. आणि त्या परिक्षेत पहिल्या वर्गात पास होऊन हिंदु लॉ ह्या विषयांत पहिले आल्यामुळें ऑनोंन्ड स्कालरशिपही त्यांस मिळाली. परंत अभ्यासाच्या घांदलींत त्यांनी इंदची हेळसांड केली नाहीं. हा त्यांचा गुण त्यांनी आणखी एक वेळ लोकनि-दर्शनाम आणून दिला. १८८८ साली ते गिरगांव वार्डीच्या तर्फे म्युनिसिपल कॉपंरिशनचे मंबर झाले. परंतु पढच्या निवडणकीच्या वेळी त्यांनी उमेदवार राहण्याचा विचार मळीच मनांत आणिला नाहीं ! त्याचें कारण असें की. त्यांचा विकलीचा धंदा आतां उत्तम प्रकारें चालं लागला होता: इंदप्रकाश पत्र हातीं होतेंच. अशा स्थितींत जै काम आपल्याला करावयास फ़रसत नाहीं. तें कर-ण्याचा आव घालणें त्यांस विलक्षल पसंत पडलें नाहीं. केवळ मानासाठीं मेंबर होण्याचा विचार त्यांस केव्हांच शिवला नाहीं, विकली सरू केल्यावर त्यांना नोकरीत ओढण्याचे प्रयत्न झाले. परंत त्यांनी आपल्या घंद्यांत यश मिळवा-वयाचें, त्यांत नांवलीकिक मिळवून राहिलेला वेळ देशकार्यासाठी खर्चाव-याचा असा निश्चय केला होता. व स्थामळें नोकरी धरावी हा विचार स्यांस केव्हांच त्या वेळी महत्वाचा वाटला नाही. नारायणराव अल्प काळांतच उत्तम

<sup>1</sup> Under his Editorship the paper acquired the reputation of a first class Journal. While there was an agreeable variety of subjects in the articles appearing in the paper, each one of them was generally the result of considerable thought and information. Few native papers have been edited with the ability and knowledge displayed by Mr. Chandavarkar during the time that he 'was in charge of the paper. Its opinions received their due weight in the highest quarters, where it was looked upon as a leading liberal organ of educated native thought.

बकील म्हणून प्रसिद्ध झाले. त्यांच्या भोंवती कोहींसे विकली वातावरण होतें. त्यांचे तीर्थंक्षप मुकाम सिरसी येथें विकलो वरीत होते. स्वतः नारायणराव मुंब-ईस शिक्षणासाठी आले तेही आपले मामा जे वकील होते स्यांच्या येथें. नारायणरावांनी निरितराळ्या बाबतीत देशहित साधण्यास करें साहाय्य केलें स्याचा विचार पुढें थोडा सविस्तरपणें करावयाचा असल्यामुळें येथें त्यांच्या आयुष्यांतील विशेष प्रसंगाचें टांचण करितों.

#### लोकसेवा.

१८८५ साली पार्लमेंटची पुनर्घटना व्हाबयाची होती. त्या वेळी हिंदुस्थाना-विषयी खरी खुरी माहिती इंग्लंडांतील मतदारांस करून दावी, हिंदुस्थानच्या ज्या मागण्या आहेत. त्या किती न्याय्य आहेत. ते त्यांस दा नवावें, इंग्लंड व हिंदुस्थान यांचा हितसंबंध सारखा आहे. नव्हे एक आहे. असे समजण्याने व इंग्लंड ने हिंदुस्थानाविषयीं आपर्के जें कर्तव्य आहे. त्याची जागृति ठेविल्याने इंग्लंडच्या इन्नतीत कशी भर पडणार आहे. तें सांगण्यासाठीं हिंद्स्थानांत्न निर्दिराळ्या भागांतन नांवाजलेले पढारी पाठांवण्याचा विचार जेव्हां सकर झाला, तेब्हां नारायणरावांस मंबईच्या लोकांच्या तफें पाठविण्याचें ठरलें. त्यांनी मनमोहन घोस न मि. मुदलिआर यांच्या मदतीने तेथें व्याख्यानांच्या द्वारें जागृति केली. १८८५ सालांतील ती गोष्ट. त्या वेळी परंदशगमनाविषयी आजच्या सारखें अनुकल मत झालेलें नन्हतें. आतां तर भाटियासारख्या पुरा-तन मताभिमानी जातींतही ह्या बाबतींत उदार विचारांची पुष्कळच वाढ झाल्याचा अनुभव येत आहे: पण त्या वेळी तशी हिथति नन्हती. आपल्याला सर्वे आप्तांकडून जाहीर रीतीने परवानगी मिळेल किंवा आपल्याला कोही हरकत बेणार नाहीं, अशी कांहीं खात्री त्यांना नव्हती. म्हणून अगदी निकटच्या मंडळी-सही प्रवासास प्रारंभ करीपर्यंत त्यांच्या प्रयाणासंबंधाने कांही माहिती नव्हती ! विलायतेंत गेल्यावर आपली माहिती. आपलें वक्तस्व व आपलें साधार विवेचन ह्यांच्या द्वारें त्यांनी नांव मिळविलें. त्यांनी ब्राईट, जोसेफ चेंबलेंन, चर्चिल वगैरे मोठमोठ्या मुत्सवांच्या गांठी घेतल्या. त्यांच्याशी संभावणे केली, त्यांच्या भाषणांची तेबील पत्रांनीं खप स्तति केली. आपला विषय व्यवस्थितपणें लोकां-पुढें ठेवून आपलें जें कांडी म्हणणें आहे. तें सर्वांस पटविणें हें नारायणरावांस उत्तम प्रकारें साथकें आहे, असें तेथील नांवाजकेल्या पत्रकारांनी म्हटकें. विका- यतेहून परत आल्यानंतर पार्लमेंटच्या निवडणुकीच्या वेळी इंग्लिश लोकांच्या राजकीय चळवळींचें खरें स्वरूप कसें काय असतें; तें स्यांनी एका लेखाच्या द्वारें दाखविलें. ह्यांत फार महत्त्वाची माहिती आलेली आहे.

यानंतर नारायणराव सर्व प्रकारच्या देशहिताच्या चळवळीत पढाकार घेऊं लागले. ते उत्तम वकील, उत्तम वक्ते, उत्तम लेखक, विद्वान, धर्मशील, प्रागतिक विचाराचे म्हणून प्रसिद्धीस आले. शिक्षणाकडे त्यांचे पर्वीपामन लक्ष असल्यामळें त्यांना लॉर्ड रे ह्यांनी १८८६ माली युनिव्हर्सिटीचे फेलो निवडलें. तेव्हांपासून इंदरास जाईपर्यंत, नंतर तेथन परत आल्यावर अखेरपर्यंत त्थांनी शिक्षणविषयक अनेक चळवळीत मन घातलें. व पष्कळच काम केलें आहे. १८८९ पर्यंत ते नित्य नियमाने राष्ट्रीय सभेग हजर राहत व जे कांहीं काम करावयाचे असेल तें ते मनापासन करीत. १८९६ साली त्यांस कराची येथील प्रांतिक परिषदेचे अध्यक्ष निवडण्यांत आलें व १८९७ सालीं विश्वविद्यालयाच्या तर्फें ते कीन्सिलचे जादा सभासद झाले. १९०१ पर्यंत ते काउन्सिलचे सभासद होते. एवढ्या अवका-शांत त्यांनी तेथे पष्कळ महत्त्वाचे काम केले. कोणत्याही बिलासंबंधाने सांगी-पांग विचार करण्यासाठीं जो सिलेक्ट कमिटी नेमिली जाते. तिचेकर फार मोठी जबाबदारी असते व लोकांची बाजू काय आहे. तें स्वतंत्र सभासदांस ह्या वेळी अधिकाऱ्यांच्या नजरेस शांतपणें आणून देतां येत असतें. सभासद असतांना नारायणरावांची अनेक सिलेक्ट कमिटींमध्यें निवडणक झाली होती. त्या वेळीं त्यांनी जी कामगिरी केली. ज्या सचना केल्या. जी माहिती दिली, तीबहल सर चार्लम ऑलिव्हंट ह्यांनी त्यांची फार तारीफ केली होती.

#### राष्ट्रीयसभेचे अध्यक्ष व न्यायाधीश.

अशा प्रकारें आमचे चिरत्रनायक काम करीत असतां १९०० साठी हिंदी राष्ट्राच्या तर्फे जो सर्वात मोठा मान मिळावयाचा तो त्यांस मिळाला. ठाहोर येथील राष्ट्रीय सभेचे त्यांस अध्यक्ष निवडण्यांत आर्के, व ते अध्यक्ष ह्या नात्यानें भाषण करणार आहेत असे माहीत अस्त्रही सरकारनें त्यांची न्या. मृ. रानडे हे रजेवर जाणार म्हणून सहा महिन्यांपुरती हायकोर्ट जज्जाच्या जागी नेमणूक केली. म्हणजे बहुतेक एकाच वेळी लोकांनी व सरकारानें नात्यणरावावर आपका किती विश्वास आहे, तो दाखविला. न्या. मृ. रानडे यांचें अत्यंत आकस्मिकपणें देहावसान झाळें व पुढें सरकारनें न्या. मृ. चंदावरकर ह्यांचीच त्या जागी काय- मची नेमणूक केली. त्या जागेवर इंदुरास दिवाण होऊन जाईपर्यंत ते होते. ह्या बारा तेरा वर्षांत त्यांनी जी कामगिरी केली आहे. तिचाही आम्ही पढें उल्लेख करणार आहों. म्हणून त्याविषयी येथें विशेष कांहीं लिहीत नाहीं, डॉ. सेल्बी ह्यांची व्हाइसचॅन्सेलरची मदत संपल्यावर नारायणरावांची त्या बहमानाच्या. जागी नेमणक झाली, हे मंबई यनिव्हर्सिटीचे तिसरे एतहेशीय व्हाइस चॅन्सेलर होत. त्यांची योग्यता, विदला, त्यांनी बजाविलेली सेवा, त्यांचे शील ही जाणन सरकारने त्यांस १९१० साली नाइट केले. न्यायाधिशाचे काम १२ वर्षे केल्या-नंतर पेकान घेऊन आपल्या समाजाची सेवा करण्याचा स्थांचा विचार होताः परंत त्यांनी आपल्या वयाची ६० वर्षे होईतों पेन्हान घेऊं नये. असा प्रमुख न्यायाधिकांचा आग्रह पडल्यामळें ते त्या जागी शहिले. तरी इंदरच्या महारा-जांच्या अत्यापदावहत त्यांनी आपल्या त्यायाधिशाच्या जागेचा राजीनामा देउन व आपल्या विद्वत्तेचा, आपल्या अनुभवाचा, आपल्या उग्रमशीलते वा. त्या संस्था-नास लाभ देण्यासाठी ते तेथें गेले. तेथें ते सर्वाचे अति आवडते दिवाणसाहेब आले व गोरगरिवांस ते मायवाप वाटत होते. अशा प्रकारें ज्यांच्या चरित्रांतील विशेष प्रसंग घडन आले आहेत. त्यांनी निरनिराळ्या रीतीने आपल्या देशाचें हित करें साधलें आहे. त्यांच्या राजकीय, सामाजिक, विद्याविषयक व धर्मविष-यक. विचारांचें स्वरूप करें आहे. त्याचा आतां विचार करणें आहे.

### राजकीय व सामाजिक सुधारणा.

सर नारायण चंदावरकर यांचे सर्व ठेख व ब्याख्यानें ह्यांचें जो कोणी अवलोकन करील, त्याच्या हें सहज लक्षात येण्यासारखें आहे को, राजकीय विषयांवर त्यांची जी व्याख्यानें व जे ठेख आहेत ते, त्यांच्या सामाजिक, शिक्षणपर, नैतिक व धार्मिक या विषयांवरील ब्याख्यानांच्या किंवा छेखांच्या मानानें कमी आहेत. यांचें कारण काय ? राजकीय चळवळीसंचंघानें त्यांची सहातुभूति नव्हती, असें कोणालाही म्हणतां यावयांचें नाहीं. एक तर न्यायमूर्ती असतांना १२-१३ वर्षे त्यांच्या मोठ्या हुव्यामुळें त्यांना राजकीय चळवळीत प्रत्यक्षपणें पडतां येणें शक्य वक्वतें. इसरें असें की, सरकारानें आपल्याला हक्क वावेत व आपण त्यांचा उपभोग विकास होते, सरकारानें आपल्याची मजळ जावयांची आवश्यकता नाहीं, क्षा विवास वे ते नव्हते. आपल्या देशांची सर्व वांन्यंनी उपति व्हावयाक पाहिंक. कोणत्याही एक वाजूची हेळसंड कक्क देशहित खाधण्याचा प्रयत्क

केन्द्रांही यशस्त्री होण्याची आशा करणें हा केवळ अविचार आहे. जेन्द्रां आम्ही सरकारपात्री स्थाय प्राप्तती आद्धांला स्यायाने वागवा, नीतीने वागवा, विवे-काचा त्याग करूं तका. समतेच्या तस्वाचा त्याग करूं नका. असे आम्ही सरका-रला मांगतो. त्याच वेळो अशाच प्रश्नारे वागण्याची आपल्यावरही जनाबदारी आहे हैं विसहत चालावयाचे नाही. असे त्यांचे स्पष्ट मत \* होतें. श्यांनी एकदां विद्यार्थीना सांगितलें की. आपल्यामध्यें नीतिधर्य आले पाहिजे. असे म्हटलेंखें आपण वारंवार ऐकतों, पण नीतिर्धर्य म्हणजे काय, याचा कोणी स्पष्ट खुलासा करीत नाहीं, एकदां विवारपूर्वक जें मत बनलें, त्याप्रमाणें वागण्याचें धेर्य ज्याच्या ठिकाणी आहे. कशाही प्रकारच्या अडचणी आल्या तरी ज्याचा निश्चय तिळमात्र बळत नारी. आपल्या कार्यावरील ज्याची निष्ठा कमी होन नाही. आपली निंदा झाली किंवा आपल्यावर स्तृतीचा वर्षाव झाला. तरी तिकडे ज्याचे बिलकुल लक्ष जात नाही, जो कर्तव्यविन्मख न होतां सत्य व न्याध्य तेंच आचरितो. त्याच्या ठिकाणी नीतिधर्य वास करीत आहे असे म्हणावें. । अशा प्रकारची त्यांथी मतें होती. व पुष्कळ पुढारी म्हणविणारांचा केवळ राजकीय चळवळीवरच सर्व भर असल्यामळे अशा एकाच बाजुला झकलेल्या मंडळीचे व नारायणरावांचे सर्व बाबतीत जमले नाही. किंवा अशा मंडळीत मिमळून त्यांस विशेषसे काम

<sup>\*</sup> Political activity, political agitations are certainly good. They have their value and I do not for one moment mean to ignore their value. But what we do with one hand, let us not undo with the other. Let not the principle of elevation which we try to infuse into our people by means of our political activities, be allowed to be counteracted by the principle of fatalism which our present social arrangements and our present religious behefs teach them. Let us reform and correct the latter, so that our political activities may be helped and supported, instead of being opposed by them.

I To have moral courage means, "that a man who thinks and feels that a certain thing is right, stands by his opinions and convictions, adheres to them faithfully and unflinchingly, looks to no public applause or favour, but does his best to act up nobly and fearlessly to his principles."

करितां आठें नाहीं. तर त्यांत फारसें आश्चर्य मानावयास नको. परंत राजकीय बाबतीत त्यांनी जी लोकसेवा केली आहे तिचें महत्त्व फार आहे. फार लांब जाबयास नको. १८७८ पासन १८९१ पर्यंत राजकीय विषयांवर त्यांनी इंतु-प्रकाशांत जे लेख लिहिले. व ज्यांचा एकत्र संप्रह करण्यांत आलेला नाहीं. त्यांचें जे कोणी आस्थापूर्वक अध्ययन करितील त्यांस नारायणरावांनी राजकीय बाबतीत बजाविलेल्या सेवेचे स्वरूप कोणत्या प्रकारचे आहे. त्याची करपना झाल्यावांचन राहणार नाहीं. पार्लमेंटची नवी निवहणक होण्याच्या संघीस १८८५ साली नारायणराव लंडन येथे गेले. तेथे त्यांची जी व्या-ख्यानें झालीं, तीं ऐकृन पुष्कळांच्या ठिकाणी जागृति झाली, त्यांचा समाधीटपणा, त्यांचें वक्तरव, त्यांची स्पष्टोक्ति, त्यांची समयसचकता व त्यांची अस्वितत वाणी यांचा लोकांवर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाला. आपल्या एका भाषणांत लोकांना त्यांनी निक्षन विचारलें. 'हिंदस्थानसरकार आज जें अड-चणींत आहे. पैशाची जी ताण बसली आहे. त्याचा आपण विचार केला आहे काय? एका कारणासाठी पैसे जमा करून दसऱ्याच कार्यासाठी त्याचा का व्यय होत आहे. याची आपण वास्तपस्त करणार नाहीं काय ? राष्ट्रीय कर्जाची सारखी वाढ कां होत आहे? त्याचें खरें कारण इतकेंच आहे की, हिंदुस्थानविषयक प्रश्नांत मन घाळन त्यांचा आस्थेने विचार करणारे सभासद पार्छमेंटमध्यें नाहीत. जॉन ब्राइट. किंवा प॰ वा॰ मि॰ फॉसेट ह्यांच्यावांचून राजनिष्ठ हिंदी प्रजेच्या हिताकहे कोणाचेंच लक्ष जात नाहीं,' इंग्लंडांत असतांना त्यांनी आपल्या एका व्याख्यानांत म्हटलें निरनिराळ्या प्रांतांत मोठमोठ्या हद्याच्या जागा हिंदी नसणारांस दिल्या आहेत व विनाकारण हिंदर गनावर खर्चाचे आजे लादले जात आहे. अशी जेथें स्थित आहे तेथें काटकसर होणें शत्यवरी कसें आहे ? एवढचा सगळ्या लोकांच्या हिताचा विचार करणे असतांना खर्चात काटकसर करणें कोणास पसंत पडणार आहे वरें ? खरें पाहिलें तर हिंदा लोशांना माठभीट्या जागा दिल्या म्हणजे आपोआप सर्व सुधारणा होणार आहेत. म्हणून ह्याच प्रसंगी त्यांनी अस्यंत कळकळीने सांगितकें की, १८३३, १८५३, १८५८, १८६१ आणि १८७६ साली इंग्लंडनें हिंदुस्थानाला दिखेलों वचनें पाळली गेली नाहीत. विदान जिनक्या अंशानें ती पाळली जावयास हवा होती, तितक्या अंशानें ती पाळली गेली नाहीत. आजपर्यंत एका राष्ट्राने दुसरो राज्यें जिक्कली आहत, व स्वार्थ-ब्रह्मीनें राज्यें चारुविसी आहेत: पण पुढें आढावा निघतांना जेव्हां सर्व कारभार

स्वार्थबद्धी ने झाल्याचे व कर्तव्यवद्धीचा लोप झाल्याचे आढळन आलें. तेव्हां जण्ं काय परमेश्वरानेंच असल्या जलमी राष्ट्रांना बाजूस सारल्याची साक्ष इतिहास देत आहे. असें दिसकें एका राष्ट्राचा दूसऱ्यानें पाडाव करणें हें सोपें काम आहे. व जुलमी राज्य-सत्ता अमं देणें हें तर त्याहीपेक्षां सोपें आहे. त्यामध्यें कोणाला थोरपणा व वैभव दिसत आहेत: परंत जित जें राष्ट्र त्यांतील लोकांना उत्तम प्रकारचें शिक्षण देऊन त्यांस सविचारसं क्ष करणे हें खरें थोर कत्य होय. यांत खरें वैभव आहे. व राष्ट्राचा मोठेपणा आहे. आज हिंदस्थान जें कांही मागत आहे. तें इतकेंच की. आजपर्यंत जलमी राज्यसतेचा शेवट काय होतो. त्याचा पुष्कळ वेळां प्रत्यक्ष अनुभव आ-ल्यामळें आतां तरी राज्यकारभार असा असावा की, सर्व हिंदी छोकांची अशी खात्री व्हावी कीं. आपण व आपले राज्यकर्ते यांचा हितसंबंध सारखा आहे. एक आहे. असे जेव्हां लोकांना बादं लागेल. त्या वेळी हिंदस्थान व इंग्लंड ह्यांचा हा जो संबंध जडला आहे. तो हदतर होईल. अशा प्रकार भाषणें कहन त्यांनी विलायतंत जी कामगिरी बजाविली, तिच्यांत हिंदुस्थानांत आल्यावर स्यांनी अनेक भ्यास्याने, अनेक लेख व संभावणें ह्यांच्या दारें भर घातली, परंत पढें ते राष्ट्रीय सभेच्या दर बैटकीस जातनासे झाले. तथापि राजकीय चळवळीची त्यांस आव-उयकता भारत नन्द्रती, असे मात्र नाहीं, लाहोर येथे राष्ट्रीय सभेचे अध्यक्ष या नात्याने भाषण करतांना ते म्हणालेः---

"This is the first Congress that I attend after an absence of ten years, having attended all the previous Congresses, and though I have never been alienated from it, I cannot conceal from you my feeling that I return to my old love."

१८९६ साली कराचीस जी प्रांतिक परिषद भरली, तिच्या अध्यक्षस्थानी नारायणगवांची योजना झाली असता स्यांनी जें भाषण केलें, स्याच्या अखेरच्या भागाचे जे कोणी आस्थापूर्वक मनन करितील, स्यांस राजकीय चळवळीतः पुढाकार घेतल्यानंतर नारायणराव आपल्यापुढें कोणता आदर्श ठेवीत असत. ब्याची कल्पना झाल्याबांचन राहणार नाही, त्यांचे शब्दव पहा:

" I am sure that we all feel that our strength lies in our facts, in our moderation, and above all in the righteousness of our cause. We are all animated by the conviction that we

### २२५ नारायण गणेदा चंदावरकर.

come here, we meet in this place not for the purpose of embarrassing the administration, subjecting it to criticism from any selfish end or unworthy motive. Our object is to help the administration as far as we can. In claiming rights and asking for the redress of grievances from Government on behalf of the people we recognise our own responsibilities and duties—the duty we owe to our countrymen of devoting ourselves to the cause of their welfare and progress. It is the due sense of that duty that has brought us here together."

ह्या उताऱ्यांत त्यांच्या एकंदर राजकीय चळवळीचें घोरण उत्तम प्रकारें प्रियित झालें आहे. लोकांच्या वतीनें सरकारापाशी हक मागणें हें कार्य नारा-यणरावांच्या हष्टीनें सोपें नाहीं. हक मागणारांनी आपल्या कर्तव्याचा विचार प्रथम केला पाहिजे. आपण जें मागत आहों, तें कितपत न्याय्य आहे, तें ठर-विलें पाहिजे. ले अन्याय, जो लुद्धम ब्हर करा, असें आपण सरकाराला सांगणार तशाच प्रकारचा अन्याय आपण इतरासिंच्यानें करीत आहों, किंवा कसें, आपण कोणावर लुद्धम करीत आहों किंवा नाहीं याचा विचार झाला पाहिजे. सारांचा, इक मागणें व कर्तव्य बजावणें यांचा संबंध अत्यंत निकट आहे. हीं एकमेकांला विकटलेली आहेत. हें उच ध्येय पुढं ठेवून ते राजकारण साधण्याचा प्रयस्त करीत असन.

9,500 साली राष्ट्रीय सभेच्या अध्यक्षस्थानी त्यांची योजना बऱ्याच उदिरां झाली. त्या वेळी सरकार व प्रजा ह्यांच्यापुढें दुष्काळाचा प्रश्न होता. म्हणून नारा-यणरावांनी त्या विषयाचें सांगोपांग विवेचन आपल्या भाषणांत केळें आहे. हें भाषण सर्वतीपरी त्यांच्या विद्वतेस्, अनुभवास, कीर्तास व प्रसंगास अनुरूप असेंच होतें. त्या वेळी त्यांनी केवळ कर्तव्ययुद्धीनें प्रेरित होऊन राष्ट्रीय सभेचें अध्यक्षस्थान स्वीकारण्याचें कबूळ केळें. आपल्या देशबांधवांचा आपल्यावर विश्वास आहे, व ते आपल्याळा आमंत्रण देत आहेत, तर त्यांच्या आमंत्रणाचा क्षादर करण्याचा आपल्याळा आमंत्रणाचा क्षात्र करण्याचा आपल्याळा अधिकार नाहीं, असें त्यांस मनःपूर्वक वाटत होतें. म्हणून ते म्हणाळे:—

"Your summons calling me to this duty, was served on me rather late when there was not much time left for me to get ready for the work, but I have obeyed your call, for I regard it as

the country's call. I am in your hands; take me as I am with all my defects."

अशा भावनेनें, अशा विनयानें, त्यांनीं आपल्या भाषणास त्या वेळीं प्रारंभ केला. दष्काळाच्या प्रश्नाचें सांगोपांग विवेचन उयांस पहावयाचें असेल. त्यांनीं हें भाषण अवस्य वाचार्ने अभी आमची शिफारस आहे. ज्या वेळी नारायणराव राजकीय चळवळीत प्रमखपणें भाग घेत होते. त्या वेळी आधी राजकीय सधारणा की सामाजिक सधारणा ह्या प्रश्नास बरेंच महत्त्व आलें होतें. एकच सधारणा हाती घ्या. ती पूर्ण झाल्यावर मग दसरी, असला वेडगळ विचार देशाची बिघडलेली घडी सुधारण्याच्या कामी अगदी निरुपयोगी आहे. असे त्यांस वाटत होतें. आपलें म्हणणें त्या बेळीं बहजनांपदें देवतांना त्यांनी सांगितलें की, एकदां विवेक जागृत झाला, अन्यायाची चीड येऊं लागली, म्हणजे ती फक्त अमक एक शाखेपरतीच, असे होत नाहीं. राजकीय बाबतीत विवेक जागृत झाला तर सामाजिक बाबतीत तो अगदींच निदितावस्थेत राहणे शक्य नाहीं ज्या वेळी फक्त राजकारणांत पहणारे आपले हक, होणारा अन्याय, आपल्या राष्ट्रीय भावना, न्यायाने व नीतीने राज्यकारभार चालवून घेण्याचा आपला हक असल्या विषयांत गढ़न गेरेले असतात. जेव्हां ते आग्रहानें प्रतिपादीत असतात कीं. पूर्वीचा वेळ आतां राहिलेला नाहीं: आतां तो बदलत चालला आहे. त्याच वेळी सामाजिक सधारणेविषयीं झटणारा मनस्य ह्या सर्व विचारांचा फायदा घेऊन हीच विचारसरणी स्वीकारा व आपल्या समाजाच्या स्थितीचा विचार करा. असे आग्रहानें सांगतो व पर्यायाने राजकीय चळवळ करणारांचें काम पढें ढकलतो. तथापि नारायणरावांनी सामाजिक, शिक्ष-णविपयक व धार्मिक सधारणांकडे विशेष लक्ष पोंचविलें आहे. ही गोष्ट केन्द्रांही नाकवल करितां यावयाची नाहीं. राजकीय चळवळ ही परावलंबी आहे. योग्य प्रकारच्या चळवळींचाच विचार जरी मनांत घेतला तरी काय ? सर्व चळवळींचा इत्यर्थ हाच की, लोकांनी चळवळ करावयाची. हक्कांसाठी भांडावंयाचें. आणि सग राज्यकत्याँना योग्य वाटेल तर किंवा त्यांची मर्जी लागली तर, ही चळवळ अंशतः फलद्रप व्हावयाची, सामाजिक विवा धर्मविषयक चळवळीचे तसे नाही शेष्टे प्रत्येक व्यक्तीला पुष्कळच कार्य करितां येतें. दुसऱ्या कोणाची वाट पाइत बसावें लागत नाही. जें आपल्याला योग्य वाटेल तें करावयास कोणाची आडकाठी नसते. म्हणून नारायणरावांचें लक्ष समाजसभारणेकडे लागकें. व त्यांनी आपस्या उदाहरणानें, पवित्र आचरणानें, परिपक्ष विचारांच्या प्रसारानें. व व्याख्यानांच्या

द्वारा सामाजिक पुघारणेची मनोभावें सेवा केठी. आंत एक आणि बाहेर दुसरेंब, असले प्रकार नारायणरावांना माहीत नब्हते. सर्व प्रकारच्या पुषारणांचें कार्य स्यांनी आपलेंसें केलें.

### परदेशगमन व प्रायश्चित्त

१८८५ साली ते विलायतेस गेले. परत आल्यानंतर त्यांस बहिष्कृत करध्यांत आर्छे. त्यांच्या स्वामीस नारायणराव कोणत्या प्रकारचे गृहस्य आहेत, हैं
माहीत होतें, व ते प्रायिक्षत्तासारस्या खुळाला भीक घालणारे नाहींत, हेंही त्यांना
ठाऊक होतें. म्हणून नारायणरावांनी आपल्याला येऊन भेटावें, नुसती दिलगिरी
प्रदर्शित करावी, अशी स्वामीची इच्छा होती; पण नारायणरावांस अशाप्रकारें
आपर्छे विचार व आवारस्वातंत्र्य गमवावयाचें नब्हतें. त्यांनी आपल्या स्वामीना
त्यांच्या इच्छेप्रमाणें वागण्यास पूर्ण अवसर दिला! त्यांच्या जातीचे लोक प्रथम
कांहीं वर्षे दूर दूर राहिले, पण आता त्यांच्या येथें उघड उघडपणें सर्व व्यवहार
सर्वे जात करीत असते व स्वामीना ही गोष्ट माहीत नाहीं, असे नाहीं. एखावाला त्यांच्या जातींने बहिष्कृत केलें म्हणजे त्यांचें आपल्या जातीवरील प्रत्यक्ष
व अप्रत्यक्ष वजन सर्व नष्ट होतें, असे नाहीं. लोक त्याला दूर ठेवतात, पण
त्याच्या वर्तनाचा, त्याच्या विचारांचा, व त्याच्या शीलाचा त्यांचेवर परिणाम
होत असती व असे त्यांचें मत असे.

### सामाजिक सुधारणा व धोरण.

आपल्या इलाख्यांत सामाजिक सुधारणेच्या चळवळीस प्रारंभ साख्यापासून सुधारणेच्या प्रवर्तकांमध्यें निरिनेराळ्या मतांचें प्रावल्य झालेळें आहे. सुधारणा हवी, पण ती लोकांना बरोबर घेऊन व्हावयास हवी; असे म्हणणारे लोक पूर्वी होते व आतां आहेत. इतीचा वेळ अद्याप आलेळा नाहीं, आज तुसती विचार- आग्रति होऊं द्या, इतीची जवाबदारी आपल्या मागून येणारांवर आहे, असे म्हणणारे कांहीं लोक आजही आढळतात; जितका लोकांकहून प्रतिबंध कमी, तितकें सुधारणेचें पाऊल पुढें पदावयास सोपें ह्या वादानें नारायणरावांच्या तक्णपणें सर्वांस मंडावून सोढलें होतें. हें मत एका गृहस्थांनी एका व्याख्यानांत १८८६ साली प्रति-पादिलें व नंतर नारायणरावांपाशीं त्याविषयीं असा खुलासा केला की, 'आपल्या व्याख्यानांत आपल्याला विशेष सांगावयांचें होतें तें हेंच की, व्यक्तीची किंवा समाजाची साधारणतः अशी प्रवृत्ति असते की, शब्द तेवढें करून विरोध साम

गरसोई चुकबून घुधारणा घडबून आणतो येईल तर आणावयाची. ' यावर नारायणरावांनी त्यांस असा स्पष्ट प्रश्न केला की, ' जे छुधारक विरोधास किंवा अडबणीस न जुमानतां साधारण लोकोच्या पुढें जाऊन व विरोधास मागें लोदून आपल्या टाम समजुतीप्रमाणें चालावयास डगमगत नाहींत ते लोक आपल्या वेळेचा व शाजीचा व्यर्थ व्यय करीत आहेत असें म्हणण्याचा आपला उदेश आहे काय ! व्यक्तींनीं आपली उन्नति घडबून आणिल्याधिवाय समाजाची. उन्नति सहसा होत नधते, हा जो समाजोन्नतीचा सर्वसाधारण नियम तो आपल्याला संमत नाहीं काय !' असा प्रश्न नारायणरावांनी त्यांस करण्याचें मुख्य कराण असें की, सामाजिक धुधारणेच्या वावतीत लेंचेपेंचेपणा विलक्करू उपयोगाचा नाहीं असे त्यांचें टाम मत आहे. तेसंगांवरील आपल्या व्याख्यानांत ते म्हणतातः—

" उन्नतीचा मार्ग संकटमय आहे. पदोपदी आपल्याला विरोधाणी टकर दिल्यावांचन पढें पाऊल टाकर्णे शक्य नाहीं, ही गोष्ट आपण पूर्णपणें लक्षांत बाळगली पाहिजे. एकदां समाजास जर प्रतिकाररहित सधारणेच्या कल्पनेचा आधार दिला. तर त्याच्या श्रेष्ठ प्रकारच्या धनसंचयावरच आपण घाला घातला. त्याच्या भावी उन्नतीच्या सर्वे आकांक्षा नष्ट केल्या. सर्व राष्ट्राची बौद्धिक शक्ति ज्यांना मानतात अशीं नेकीची, थोर व उदात्त बद्धीची, धैर्यांची आणि सोशीक माणसें उत्पन्न करण्याचें सामर्थ्य समाजीतून आपण नाहींसें केलें असें होईल. लोकांना एक बार आपण असे सांगितलें म्हणजे पुरे कीं, 'बाबांनों. तम्हीं आपली उन्नति कहन ध्याः पण तमच्या करण्याने तम्हांला विरोध उरपन्न होत असेल, तर त्याशीं टकर देण्याचें जितकें टाळतां ग्रेडेल तितकें करून तम्ही स्वतःचें कार्य साधतां येईल तर पहा.' आपल्या उपदेशाचा परिणास काय होतो. हें आपल्यास लागलेंच कळून येईल, प्रत्येकजण आपापली सखसोई: प्रथम पाहील व थोडीशी गैरसीय होण्याचा किंवा जनसमुहाशीं विरोध कर-ण्याचा प्रसंग आला की, सधारणेच्या सर्व कल्पना तो गंडाळन ठेवील. " म्हणन त्यांनी वारंवार आपस्या व्याख्यानांत इषारे दिखे आहेत की. ह्या बाबतींत समाजाचे जे पढारी आहेत. त्यांच्यावर फार मोठी जवाबदारी असते. केबळ लोकांचा कल पाहून चालणारे हे कांहीं खरे पुढारी नव्हत. " राष्ट्रावर काय किंवा समाजावर काय केव्हां केव्हां असे प्रसंग येतात की, त्या वेळी जो प्रवारी म्हणून म्हणवितो. त्याला लोकांना तम्ही भलत्या मार्गानेंच चाललां भाढां, असे स्पष्टः

सांगार्वे लागतें, आणि ज्या देशांत अशा प्रकारची धीट व सत्य बोलगारी माणमें आहेत. तोच देश खरोखर धन्य होय. " हाच आदर्श पढें ठेवून नारायणराव शेवटपर्यंत चालले. संमतिवयाच्या बिलाच्या चळवळीच्या वेळी त्यांनी पढाकार घेऊन असे स्पष्टपणें दाखवन दिलें होतें की, शास्त्रांमध्यें कांहींही आजा असल्या. पण त्या भमानुष आहेत. असे जर सिद्ध झालें. तर धर्माला धोका बसेल, खा ओरडीकडे लक्ष देणें हा अविचार आहे. खुद सरकारनें आजपर्यंत तसें केळेळें नाहीं. सरकारने आजपर्यंत असे पष्टळ कार्यदे केले आहेत की. ते धर्मशासांच्या विरुद्ध आहेत. सरकारला नीति. दया. न्याय. समस्व ही तत्त्वें दृष्टीपढें ठेवन कायदेकान रचावयाचे असतात. खनी मनुष्य ब्राम्हण असला तर त्याला फाशीं बावयाचें नाहीं, असे शास्त्र सांगतें: म्हणून काय सरकारनें सर्व खुनीं ब्राम्हणांसाठी निराळा कायदा करावा ? सतीची चाल काय पुन्हां सरू करावी ? गुलामांचा व्यापार पुन्हां होऊं बावा ? सारांश, परातन शास्त्रांसंबंधानें त्यांच्या ठिकाणी जरी पूर्ण आदर आहे. तरी धर्मगुरु व शास्त्रे ह्यांच्याच तंत्राने चाळन जाण्याचा काल आजचा नाहीं. असे त्यांनी वेळावेळी स्पष्टपणे सांगितलें आहे. आपल्या स्वतःचा अनभव, आपला विवेक, आपली परिस्थिति, व प्रसंग ह्यांकडे पाइन जें न्याय्य, जें सत्य, तेंच आचरणांत आणिलें पाहिजे. मग सार्गामध्यें कशाही अडचणी आल्या तरी हरकत नाहीं, ज्या वेळी धर्मगुरु, स्वामी ब जास्त्री ह्यांच्या साहाय्यांने सधारणा घडन आणविली पाहिजे ह्या मताचा पुरस्कार होत होता. त्या वेळी पुरातनमतवाद्यांचे असे म्हणणे होते की. "बाबांनी. आपले स्वामी, धर्मगुरु आणि शास्त्री यांची अवहेलना करून त्यांची मतें धान्या-वर बसवून किंवा अन्य कोणत्याही रीतीनें त्यांना चिडवून सुधारणा घडवीन महटलें तर तें इप्र नाहीं व शक्यही नाही. त्यांच्याकडे जाऊन सोम्यपणें त्यांची मनें आपल्याकडे बळविलीं पाहिजेत. व अशा रीतीनें त्यांना अनुकल करून घेतल्यावर, त्यांची सहातुभृति मिळविल्यावर मग त्यांच्याच साहाय्याने, आपल्यास इष्ट त्या संधारणा घडवून आणविल्या पाहिजेत. हा सरळ व सोपा मार्ग टाकून तम्ही जर भलत्याच मार्गानें जाऊं लागलां. तर तमची कार्यसिद्धि व्हावी कशी ? योग्य रीतीनें जर तुम्ही चाललां तर कोणाचीं मनें दुखणार नाहीत आणि जिहहे तिकडे शांतता राहील." आणि हा सोपा व सरळ उपाय रा. सा. मंडळीकांनी करून पाहिलाही ! रावसाहेब वरील मतांचे होते. त्यांच्याविषयीं नारायणरावांच्या ठिकाणी अत्यंत पूज्यबुद्धि होती. (रा. सा. मंडलिकांवरील व्याख्यान पहा.) परंत्र सामाजिक बाबतीत एकाची मतें एका टोंकाला, तर दुसऱ्याची दुसऱ्या टोंकाला असा प्रकार होता. एक ब्राह्मण गृहस्थ विलायतेहन जाऊन आल्यावर शास्त्री लोकांच्या साहाद्याने त्यास पावन करून घेण्याच्या उद्योगाला रावसाहेब लागले. नारायणराव आदिकक्रन प्रागतिक ही मौज दरून पाहत होते. झळकीकर शास्त्र्यांनीं खरा शास्त्रार्थ दाखविला व सांगितकें की कालमानाप्रमाणें तम्ही काय वाटेल तें करा. पण शास्त्रार्थांसाठी आमच्यापाशी येऊं नका. रावसाहेबांचा हा सर्व प्रयस्न पाहन शास्त्री लोकांना वाटलं की. आपणा सर्वांना व आपल्या धर्माला विक्रन टाकण्याचा रावसाहेबांचा हा उद्योग आहे ! अखेरीस विलायतेहन जाऊन आलेल्या गृह-स्थाला प्रायधित देकन मेजवानी दावयाची तयारी झाली. पण त्या वेळी कोणी शास्त्रो आले नाहीत व रावसाहेबांना पानसपारी घेऊन घरी जावें लागलें ! १८८४ पासून १८८७ पर्यंत ही जी चळवळ झाली, तिचेविषयी नारायणराव म्हणतात. ''सधारक व दर्धारक ह्या दोघांनीही एकमेकांपासन शिकण्यासारख्या पष्कळ गोष्टी शिकन घेतल्या. असल्या विरोधाच्या योगाने रावसाहेबांनी सधार-कांस आत्मशोधन करावयास शिकविलं. आपण बोलतों काय व वागतों कसें हैं प्रत्येकानें आपापल्या मनाशी शोधावें. हें सधारकांस त्यांनी दाखवन दिलें. त्याच-प्रमाणें अखेरीस जर कार्यसाफल्य साधावयाचें असेल. तर आपण प्रस्यक्ष कतिः करून दाखविण्यास व प्रसंग पडल्यास स्वार्थायाग करावयास सिद्ध असलें पाहिजे. ही गोष्ट पूर्वीपेक्षां अधिक स्पष्टपणं या वेळी सुधारकांच्या प्रत्ययास आली. शास्त्री लोकांना व बहजनसमाजाला सांगाती घेऊन सधारणेस हात घालावा. या तत्त्वांवर रावसाहेबांचा फाजील विश्वास होता. परंत वर सांगितलेला प्रयोग जो त्यांनी केला त्यावरून हैं सिद्ध झालें की, ज्यांचें मन सधारणांच्या कल्पनांनी सप्रकाशित आहेलें आहे. त्या कल्पनांचें ज्यांनी नीट आकलन केलेलें आहे. आणि तदनुरूप ज्यांनी आपला वर्तनकम ठेवलेला आहे. अशा जाणस्या व जबा-बदार पढाऱ्यांनी आपल्या कतींनी उदाहरण घाळन दिल्यावांचन शास्त्री कायः किया बहुजन समाज काय आपल्या स्थानापासन तिळमात्रही हाळणार नाहीं. प्रवान्यांनी प्रवाकार घेतल्यावर त्यांना अनुयायो मिळण्यास कदानित कांडी काल खागेल. परंत पढारी व्यक्तिक: जर आपल्या अंगीकृत कार्यास बिखकल न सोड-गारे असतील तर त्यांना अनुयायी वर्ग हा केन्ह्रांना केन्ह्रां तरी मिळालाच पाहिजे...बहजनसमाज आणि शास्त्री यांच्यामध्यें जागृति झाली स्वणजे समा-जानी प्रगति होईल, व्यक्तींनी प्रस्थक्ष उदाहरण घाळून देण्याची कांडी आवश्य-

कता नाहीं, अशा प्रकारचे विचार गवताच्या विच्छित्र काडीप्रमाणें निरूपयोगी आहेत. सक्टर्शनी असे विचार शहाणपणाचे दिसले तरी. त्यांमध्ये धोकाच आहे. ज्यांनी ज्यांनी समाजामध्ये कांत्या घडवन आणिल्या, अशा आपल्या देशांतील किंवा इतर कोणत्याही देशांतील व कोणत्याही काळांतील शहाण्या व धोरणी समाजधुरीणांचें मत जर असेंच होतें. तर तें प्रस्तत प्रसंगीही को लाग नसावें ? अशा प्रकारच्या परुषांनी, शास्त्रयांनी आणि धर्मगृहंनी आपला मार्ग निष्कंटक करीपर्यंत कथीं बाद पाहिली काय ? घातक किंवा अहितकारी आणि अनवज्यक अशी प्ररातन वहिवाट झगारून देण्याविषयीं आपण बोलत असतांना ज्या विचा-रांनीं आप हैं मन भीतिग्रस्त होतें. तसल्या विचारांना त्यांनी कधी तरी थारा दिला काय ? पूर्वसंस्कारांचे वर्चस्व प्रस्तत कालामध्ये फार आहे. कांहींहि झालें तरी, भतकालाचें प्रावल्य आपल्यांतन कमी होणारें नाहीं. आपल्यास जी वाण आहे. ती प्रस्तत काळाच्या वस्त्रस्थितीस व्यवस्थित रूप देणाऱ्या शक्तीची. आणि ह्या शक्तीचा. ह्या सामर्थ्याचा उद्भव आंतन झाला पाहिजे. अंतःकरणांत तळमळ उत्पन्न होऊन मनुष्य कार्यांस प्रवृत्त झाला पाहिजे. परंत आपोआप अनुकल अशी संधि मिळाली म्हणजे आपण समाजोद्धाराच्या कार्यास हात घाळं. अशा कल्पनांनी जोंपर्यंत सज्ज व सुशिक्षित स्त्रीप्रव्य स्वस्थ बसन राहतील तोंप-र्यंत हैं सामर्थ्य प्राप्त होणें नाहीं, सुधारणेच्या कामी पढ़ाकार घेणारांचा छळ हा होणारच व पढाऱ्यांनी तो सोसण्यास तयार असकें पाहिजे. " नारायणरावांनी सामाजिक प्रगतीच्या बाबतीत जी काय चळवळ केली, जो काय उद्योग केला, जी भाषणें केली, ज्या सभा भरविल्या, जे लेख लिहिले त्या सर्वांचे धोरण हैं होतें. त्यामुळें बालविवाह्निवेधापासून तों जातिभेदनिर्मृलनापर्यंत सर्वे सारिवक सुधारणांस स्थांचे साहाय्य असे. न्यायाच्या, सत्याच्या, प्रेमाच्या व धर्माच्या दृष्टीनें जी चळवळ. जें कार्य योग्य आहे. त्याचा पुरस्कार नारायणरावांनी केला आहे.

#### सर नारायण व अंत्यजोद्धाराची चळवळ.

आपल्या महाराष्ट्रांत अंत्यजोद्धाराची जी निमहाची चळवळ छुरू झाळी तीस रा. रा. विहुळ रामजी शिंदे यांनी १९०६ साळी प्रारंभ केळा खरा, पण सर रामकृष्णपंत भांबारकर, न्या. रानडे, सर नारायणराव चंदावरकर ह्यांचे ह्या प्र-आकडे पूर्वीपासून छक्ष होतें. १८७० साळी केशवचंद्र सेन ह्यांनी दंग्ळंडहून परत आल्यावर जें व्याख्यान दिळें, त्यांत कनिष्ठ वर्गीच्या उन्नतीसाठी कोही तरी करा. अशी आप्रहाची विनंति मुंबईकरांस केली होती. १८९० साली प्रार्थना-समाजानें अस्पत्रय वर्गातील विद्यार्थ्यांसाठीं रात्रींची शाळा स्थापिछी. १८९४ साली नारायणरांवांनी भागवतधर्माचे अर्वाचीन स्वरूप हा विषयावर जे स्यास्मान दिलें. त्यांत अंत्यज मानिकेल्या लोकांविषयी त्यांची कळकळ त्यांनी विदित केलेली होती. ह्या व्याख्यानांत ते एके ठिकाणी म्हणतात. "हा भापला देश ज्ञातिबंध-नोनीं जरी अगदी बद्ध झालेला आहे. तरीसुद्धां अगदी खालच्या वर्गीचें म्हणून ज्यांना मानिलें जातें. त्या महारांत सदां अशी माणसें आढळतात कीं. त्यांचा भाव, त्यांची भक्ति. आपल्या अंतःकरणास अगदी तहीन करून सोडणारी पर्दे घोळून घोळून म्हणणें व भक्तांच्या व साधंच्या पद्यांचें अगदीं साध्या रीतीनें त्यांनी केलेलें निरूपण ऐकन मनाला फार फार समाधान बाटतें. कांडी वर्षांपर्वी खंडाळ्यास एका महारखवाने हरिकीर्तन केलें. त्या वेळी साध्यंतांची आठवण करितांना त्यानें अगदीं कळवळ्यानें म्हटलें "अहो संतहो ! आपण आमच्यावर फार उपकार केले आहेत. ज्या वेळी वेदांनी आह्यांला टाकिलें, ब्राह्मणांनी ब्रिड-कारिलें व लोकांनी आम्हांस बहिष्कृत केलें. त्या वेळी आम्हीं जे अगढीं पतन पावलेले. सर्वास तिरस्करणीय वाटणारे महार त्यांना आपण जवळ केलें: आपण आसीला आमच्या तदाराचा मार्ग दाखविला व आमच्या दिकाणी भागा जनाव केली, त्या आपले आम्ही उतराई कसे होणार ? "

सर नारायण यांनी या चळवळीत जो पुढाकार घेतळा व ह्या चळवळीसंबंघानें ते जी आस्या दाखवीत होते, ती आपण कांहीं तरी एक मोठें परोपकाराचें कृत्य करीत आहों, ह्या युद्धीनें चिलकुळ नल्हे, हें लक्षांत ठेविळें पाहिजे. ह्या लोकांच्या हितासाठी झटणें हा आपळा घमें आहे; आजपर्यंत आपण रायांचेसंबंधानें चीर अन्याय केला आहे, त्यांत्त आपण मुक्त झाळे पाहिजे, ही माबना त्यांच्या ठिकाणी सतत जागृत असे. एवढेंच नल्हे, तर त्यांनी एकदां असे स्पष्ट सहटळें कीं, आपळी परिस्थिति, सरकारचे प्रयत्न, आधुनिक काल सर्व कांहीं हे माणसामाणसामधील भेदमाच होताति श्रेष्ठकनिष्ठपणाचे भेद संपूर्णपणें नष्ट होणार, लवकरच नष्ट होणार असे सुचवीत आलेता आणि जरी आमच्या देशांतील श्रेष्ठकनिष्ठपणाचे भेद संपूर्णपणें नष्ट होण्याचें लक्षण आजव दिसत नाहीं, तरी हे निराश्रित लोक यापुढें माणस्या-प्रमाणेंच अस्थर, तिरस्कृत राहतील असे कीणीही समर्चु नये. ह्या लोकांच्या उन्नतीसाठी झटल्यानें आपणच आपळी उन्नति केल्यासारखें होणार आहे. अस्व-जोद्धाराचे प्रयत्न चालविणारीस त्यांनी भार सहस्वाच्या व सावधिरीच्या सचन

केल्या आहेत. अस्पुर्यवर्गाच्या उन्नतीसाठी झटतांना आपल्याका कोणावींही चढाओढ करावयाची नाहीं, हैं आपण लक्षांत ठेविकें पाहिजे. त्यावप्रमाणें जाझणांनी ही सर्व घाण केली, ब्राझणांनी ह्या लोकांवर जुल्या केला, आपल्या स्वतःच्या लाभासाठी त्यांना खाली दहपलें, अशी ओरड वेळी अवेळी केल्यांनें ह्या चळवळीचें काहीं हित होईल, असे मुळींच नाहीं. ही चळवळ आपण जर योग्य रीतींनें चालविली, सर्व कार्में सहानुभूतींनें प्रेरित होऊन केली, व शांतपणें प्रयत्न करीत राहिलों तर आपण उच्च किंवा कनिष्ठ वर्गातील असलों तरी त्यायोगें आपली स्वतःचीच जन्नति झाल्यावांचून रहाणार नाहीं. पुढील त्यांचे शब्द जसेच्या तसेच जतकत प्रेष्णासारके आहेत. ते स्हणतातः—

"So long as we have the untouchables among us we shall bring to ourselves the contamination of untouchableness. He who tries to lower and degrade others and treat them as castaways, ends in the long run by lowering and degrading himself... and in applying ourselves to the task of educating and enlightening the depressed classes we are not only teaching them but ourselves to make our lives brighter and purer than they are or will be so long as we allow any portion of the community to lie before us as the despised of the earth."

अशा प्रकारचें अत्यंत उदात्त ध्येय आपल्यापुढें ठेवून सर नारायणराव निरा-श्रित साहाय्यकारक मंडळी स्थापन झाल्यापासून तिचें काम अध्यक्ष ह्या नात्यानें पाहात होते व मंडळीच्या सर्व प्रचारकांनी ह्याच घोरणानें आपछें काम चालवावें, असें त्यांचें नित्य सांगणें असे. पुढें कांहीं गैरसमज झाले, म्हणून त्यांनी ह्या मिश-नशीं असलेला आपला संबंघ सोडला. पण तें कार्य त्यांस प्रिय होतेंच.

# सर नारायण व तरुण पिढी.

एका व्यक्तिविषयी लिहिताना दुसऱ्या कोणाशी त्या व्यक्तीची तुलना करणें, हें बिष्टाचाराविरुद्ध आहे. आणि तशी तुलना करण्याच्या आम्ही भानगढीत पडतही नाहीं व ह्या लेखांत तशा प्रकारच्या तुलनेची कोही आवश्यकताही नाहीं. परंतु एक गोष्ट येथें विशेष रीतीनें नमूद करणें आम्हांला अगत्याचें वाटतें, ती ही की, सर नारायण चंदावरकर ह्यांचें आमच्या तश्ण पिढीकडे जितकें लक्ष होतें, त्यांच्या कल्याणाची ते जितकी आस्या दाखवीत असत. त्यांना उदेखन ते जितकी व्याख्याने देत किंवा आपल्या व्याख्यानांत त्यांना उद्देशन जितका उप-देश करीत. तितका दसऱ्या कोणत्याही पढाऱ्यानें केल्याचें आम्हांस माहीत नाहीं. इतकें त्यांचें तरुणांकडे लक्ष असे. स्टूडंट्स बदरहड ही संस्था उपयुक्त आहे. बेधें अनेक तरण कांही तरी आपल्याला उपयक्त ज्ञानाचा लाभ व्हावा म्हणून दर भाठवड्यास जमत असतात. असे पाइन सर नारायणराव स्वतः त्यांचे साप्ता-हिक वर्ग शिकवूं लागले आणि हा कम त्यांनी सतत पांच वर्षेपर्यंत चालविला. आधीच वर्डस्वर्थ व टेनिसन ह्यांच्या कान्यांची स्यांना आवड, तशांतन आपल्या साहाय्याची अपेक्षा करणारा तरुणसमाज. असा योग जमल्यामुळे नारायण-रावांनी मोठ्या आनंदानं पांच वर्षे हें काम नियमितपणें केलें. तरुण मलांच्या कल्याणाची त्यांना ज्याप्रमाणे काळजी त्याचप्रमाणे तहण मुलीकडे त्यांचे लक्ष. येथील स्टडंटस लिटररी अँड सायंटिफिक सोसायटीच्या शाळेंतील सातव्या इयसेंतील मलीना दर शनिवारी त्यांच्या शाळेंत जाऊन इंग्रजी विषय ते शिक-वीत असत । न्यायाधिशाचें काम करून अनेक सार्वजनिक संस्थांची काळजी पहावयास त्यांस फरसद सांपडत तर असेच. पण वरील ह्या दोन वर्गीना आ-पत्या अनुभवाचा लाभ ग्रावयास त्यांना वेळ सांपडत असे ! इतकें असन कितीही काम केलें तरी ते कथीं थकत नसत. ते तीन वर्षे येथील यनिव्हार्सेटीचे व्हाइस चॅन्सलर होते. ही जागा बहमानाची तर खरीच, परंत आपल्या तरुण पिढीचें कल्याण करण्याची संधि आपल्यापुढें आली आहे. ती न्यर्थ न दवडणें हेंच आप हैं कर्तव्य होय. ह्या भावनेनें ते तें काम पाहत असत: आणि त्यांच्या काळी यानेव्हासिटीत जितक्या घडामोडी झाल्या, जितक्या सभा झाल्या, जितके बादिववाद झाले. जितक्या कमिट्या व पोटकमिट्या नेमल्या गेल्या, तितक्या गेली तीन वर्षे सोडल्यास दुसऱ्या कोठल्याही व्हाइस चॅन्सलर्च्या कारकीदीत नेमल्या गेलेल्या नाहीत. त्यांनी व्हाइस चॅन्सलर ह्या नात्याने जी भाषणे केली. तीं जे कोणी आस्थापूर्वक बाचतील त्यांस सर नारायण यांचे तरुणांच्या कल्याणा-कडे कसे सर्वदा लक्ष असे. तें लक्षांत आल्यावांचन राहणार नाहीं. तहणांच्या ठिकाणी जागृति उत्पन्न करण्याचा त्यांचा सतत प्रयत्न असे, आपल्या एका चिर-स्मरणीय बग्रास्यानांत ते म्हणतातः---

''लोक काय म्हणतात त्याला भलतेंच महरव देणें हा अविचार आहे. व्यक्ति-मात्राचा श्रेष्ठतम धर्म जो आहे, तो हाच कीं, पूर्णपणें विचार करून जें कोहीं आपस्थाला योग्य, सस्य, न्याय्य वाटेल तें कतेंच्युद्धीनें आचरणांत आणावयाचें, मग त्याच्यायोगें कोण राजी होतो व कोणाची इतराजी होते हा विचारच मनांत आणावयाचा नाहीं. ह्यालाच म्हणतात नीतिधैर्य. कर्तव्य नीतिधैर्यांवर अवलंबन असर्ते. व त्याच्याचमळे मनध्याला मानवजातीची सेवा करण्याचे व सत्यशोधन करण्याचे धेर्य प्राप्त होते. सचिक्षित पुरुष ह्या नात्यांने तुम्हांला नेत्यांचा मान प्राप्त होणार आहे. ह्यासाठी तरी निदान हा अमोलिक गुण मिळविण्याचा प्रयस्न केला पाहिजे. हस्री आपल्या असें ऐकियांत येतें की. सचिक्षितांचें कर्तव्या लोक-मत सरकारापढें मां डणें हें होय. हलींची प्रवत्ति अजी आहे की, पढाऱ्यांनी लोक-मताप्रमाणें बागावें, धरीणत्व प्राप्त करून घेण्यासाठी सजिक्षित परुष साधारण जनतेच्या विरुद्ध वागण्यास भितात: व तिला वळण लावण्याच्या ऐवजी आप-णच वळले जातात. माझ्या मतें लोकमत प्रदार्शत करणें, हें सुशिक्षतांचें कर्तव्य नमन तें बनविणें व त्याला बळण ठावणें. हें त्यांचें कर्तव्य आहे. लोक कोठें चकत असतील तर स्यांची चक त्यांना दाखविणे. त्यांच्या चकीच्या चालीरीति सधारण्याचा प्रयत्न करणें.. हें त्यांचें कर्तव्य आहे. ज्यांना शिक्षणाचा प्रकाश मिळाला आहे. त्यांनी जर तो इतरांना द्यावयाचा नाहीं, तर जनतेला मार्ग दाखविष्याचे काम कोणी करावें ? जगाची प्रगति लोकाराधनेचा प्रयत्न करणाऱ्यां-कड़न झाडेली नसन प्रसंगी लोकांच्या विरुद्ध जे गेले. जे विवेकाला व परमेश्वराला साक्षी ठेवून कर्तव्य करिते झाले, त्यांच्यामळेंच झालेली आहे. आम्हांमध्यें अजी बरीच लेखक मंडळी आहेत कीं. ती समाज व धर्मस्रधारकांना लोकमत तमच्या बाजला नाहीं. लोकांना तमची जरूरी नाहीं. असे सांगण्याचा आव घालते. त्यांना बाटतें की. आपण लोकांत मिसळन असलों. त्यांच्या मर्जीप्रमाणें भाषणे केली, त्यांच्या चालीरीतींची अंधमक्तीनें स्तति केली म्हणजे आपण मोठें सरकृत्य केलें. अशा प्रकारें वागन प्राप्त करून घेतलेल्या लोकप्रियतेचें ही मंडळी इतरांपढें प्रदर्शन करीत असते."

त्यांचें तहणांकडे इतकें जें लक्ष असे, त्यांचें मुख्य बारण असे होतें की, त्यांच्या मतें देशाला चांगली अगर बाईट रियति प्राप्त कहन देण्यांचें सामर्थ्य तहणांच्या अर्थी आहे. त्यांचें शील, त्यांचें कर्तृत्व, त्यांचें हान, त्यांचे उद्योग्गांची आवड, त्यांचें सर्प्यप्रीति व न्याय बुद्धि, त्यांचें आचरण, त्यांचें धार्मिक जीवन, त्यांचा विवेक ह्या सर्वांवर देशहित अवलंबून असतें, ह्यांची आगरित सर नारायण ह्यांच्या अर्थी फार असे. ती किती प्रवळ असे, यांची करणना लेखाच्या हारें कहनही देतां येत नाहीं ! त्यांचांति त्यांचीं भाषणें ऐकिली पाहिजेत,

त्यांच्याशी वारंवार संभाषणांचे योग जमनून आणिले पाहिजेत, म्हणजे मग तर-णांचें कल्याण, तहणांचें हित व तहणांच्या ठिकाणी कर्तव्यनिष्ठा जागृत करण्याची आवश्यकता, ह्यांविषयी त्यांना कशी चिंता लागृन राहिकेली होती, त्याची कल्पना होते. अशी त्यांच्या मनाची रियति नित्य असे, म्हणूनच आपल्या एका ब्याख्या-नाच्या अखेरीस कळकळीने ते म्हणतात:—

" आपल्या ह्या देशावर, मित्रहो, तुमचें जर खरें प्रम असेल व तें आहे ह्याविषयी मला बिलकुल संघय नाही, व आपल्या देशाची जर तुम्हांला काळजी असेल, आणि ती आहे अशी माझी खात्री आहे, तर आपल्या ह्या देशाला चोर पद प्राप्त करून देण्यासाठी तुम्ही प्रथम आपली नैतिक व बौद्धिक उन्नति करा. मुरसही होण्याची हांव घरण्यापूर्वी गुणसंपन्न पुरुष होण्याची हांव घरा. कर्तव्याचें उचतम ध्येय आपल्या पुढें ठेवून तें स्वावलंबनानें व नीतिधैर्यांच्या साहाय्यानें प्रथक्ष कृतीमध्यें आणा. " अशा प्रकारें तरुण पिढीच्या कल्याणाविषयों ते उत्सु- कता दर्शवीत.

# सर नारायण यांचे खरे स्वरूप.

" आम्ही सर्वांनी हं लक्षांत ठेविलें पाहिजे की, धर्मांच्या सुघारणेवा प्रश्न हा सर्व प्रकारच्या चळवळींना पायाभृत झाला पाहिजे, आणि लोकांच्या सुधारणेवाठीं त्यांच्या धर्मेविवयक समजुतींत सुधारणा करल्याचा प्रयत्न न करितां व धर्मोस प्राधान्य न देतां दुसच्या मार्गानें प्रयत्न करणें म्हणजे विहिरीतृत बाळणीनं पाणी काळ्याच्या प्रयत्नासारलें निष्फळ होणारें आहें " असा सर नारायणरावांचा दृढ विश्वास असल्यासुळें, धर्मयुद्धीनें प्रेरित होऊन सर्व प्रकारच्या उच्चोगास प्रारंभ झाला पाहिजे असे उम्र संस्थेचें ध्येय आहे त्या प्रार्थनासमाज नामक संस्थेवीं सर नारायणरावांचा अत्यंत निक्षेय असे प्रकारच्या समजुती आहेत. प्रार्थनासमाज ह्या संस्थेवियों लोकांमध्ये अनेक प्रकारच्या समजुती आहेत. स्यांचा येथें उन्नेख करण्याची कांही आवश्यकता नाहीं. परंतु प्रार्थनासमाजाची तर्ष्यें कोणा लक्षांत घेऊन त्यांचर घांतपणें विचार करितील त्यांस प्रार्थनासमाज ह्या संस्थेविययीं निदान भ्रामक कल्पना तरी होणार नाहीं. कारण, प्रार्थनासमाज ह्या संस्थेवा उद्देश सुळी असा आहे की, त्याचीं जी तत्त्वें आहेत, त्यांची प्रवृत्ति होऊन प्रपंचांतील सर्वे इत्यें त्यांस अनुसरून घढावी, ह्या तत्त्वांविषयीं वादिववाद करण्याचें हे स्थळ नव्हे; परंतु एवढें मात्र येथें सांगितळें पाहिजे की, सर्व विचारी

जनांना हीं सर्च तर्र्वे मान्य होण्यासारखीं आहेत, आणि जाणून बुजून अगर क जाणतां, आज कित्येक सुश्चिक्षित छोक ह्याच तरवासुरोधार्ने वागत आहेत. असो.

आमचे चरित्रनायक सर नारायणराव यांची प्रार्थनासमाजाशी कशी ओळख-झाली तें ह्या लेखाच्या प्रारंभींच आम्हीं संगितलें आहे. परंत लहानपणापासन त्यांचा व समाजाचा जरी संबंध जहला होता व समाजातील पढाऱ्यांच्या सह-वासांत ते कित्येक वर्षे जरी होते तरी सन १८८१ पर्यंत सभासद ह्या नात्याने ते समाजांत दाखल झाले नव्हते. सभासद झाल्यानंतर कांही वर्षांनी त्यांनी समाजाच्या चिटणीसाचें काम केलें व न्या. म. रानडे यांच्या निधनानंतर १९०१ सालापासन १९२३ पर्यंत ते संबर्डच्या प्रार्थनासमाजाचे अध्यक्ष होते. सरः नारायण यांची बरीचशी धर्मपर व्याख्याने भाषांतररूपाने संकलित केली आहेत. ती वाचन त्यांच्या आध्यात्मिक जीवनाची व त्याचप्रमाणे प्रार्थनासमाजाने जो आदर्श आपल्यापढें ठेविला आहे. त्याची केवळ मराठी जाणणाऱ्या वाचकांस कल्पना होईल. परंत त्यांच्या एकंदर उपदेशांतील कांही महय गोष्टींचा येथें उल्लेख करणें अगत्याचें आहे. प्रथम हें लक्षांत ठेविलें पाहिजे की. समाजाची धर्मतत्त्वें आपल्या नित्याच्या आचरणांत आणण्याचा सर नारायण यांचा जरी सतत प्रयत्न असे तरी त्यांच्या ठिकाणी आपल्या आध्यात्मिक जीवनासंबंधाने अभिमान म्हणून कसा तो मुळींच नव्हता. सर्व प्रकारचे व्यवहार करीत असतांना प्रत्यक्ष परमे-श्वराला भापल्या सांगाती देवण्याचा त्यांचा प्रयत्न असे. पुष्कळांना वाटतें की. हें आपल्याला साध्य नाहीं, परंत सर नारायणराव सांगतात की आम्हांससद्धां ' आशेस पुष्कळ अवकाश आहे. आम्ही अगदींच निराश व्हावयास नको. आम्ही जरी कितीही पापी असलों, आमची अंतः करणें कितीही कठिण. अगदी पाषाणा-सारखीं झालेली असली. तरीसदां प्रत्येकाच्या अंतःकरणांत परमेश्वराची दिव्य ज्योति वसत आहे. तिचा प्रकाश, तिचें तेज आमच्या कथीं तरी अनुभवास येतें.' ' परमेश्वराचें खात्रीचें वसतिस्थान असें जर कोठें असलें. तर तें मनुष्याचें अंतःकरण होय. ज्या ज्या वेळी आपल्या हातून जें घडं नये तें घडतें. आपण जें बोळं नयें तें बोळन जातों. त्या त्या वेळी आमच्या अंतःकरणामध्यें गढरूपानें असणारा तो लहान, शांत मंजुळ ध्वनि आमची निर्भरसेना करितो. किंवा आम्ही मार्ग चकलों असें सांगतो. भामच्या हातून सत्कृत्य घडलें किंवा भामही लोभास बळी न पहतां, त्याचेवर जय संपादिला म्हणजे हा मंजूळ ध्वनि आमचे धन्य-बाद गाती, आखांस उत्तेजन देतो. आखांस जाबासकी देतो.' म्हणून त्यांचें नित्य

असे सांगण असे की, "आपण पापी आहों, पापी आहों, असली जपमाळ हाती घरून बसण्यांत कांही अयं नाही. मनुष्यप्राणी श्रुद्ध आहे, तुर्वळ आहे, असे महणाता त्या श्रुद्रपणांतच त्याची महती आहे, हैं विसक्त नका. अह्या ठेवणें, प्रेम करणें, उच्च सात्त्रिक आहंका बाळगणें आणि दुःखपरंपरा सहन करणें, ही ईश्वराचें साप्त्रिय-संगती संपादण्याची विफारसपत्रें आहेत. परद्वेष व स्वश्वसाभिलाष याचा मार्ग लांव जार्क शकत नाहीं. केव्हां तरी मनुष्याळा एकदां अशी वेळ येतेच की, देशवृद्धित विषयलोखपता, आणि परपीडा आदिकरून पापकृत्यें याच्यावह्ल प्रायक्षित भोगांवें लागतें, आणि अशा वेळी पापकर्मांचा पश्वात्ताप श्वात्ता असतां त्याची दृष्टि परमेश्वराक वळते. प्रेमाची त्याला तहान लागते, अर्थाक्ष भरलेल्या परमेश्वराकों कुटकूं लागतो, परमेश्वराची महती त्याला तिहान लागते, अर्थाक्ष सरलेल्या परमेश्वराचां सात्राचा सहीं, लागतों, परमेश्वराचां सात्राचा सात्राच सात्राचा सात्राचा सात्राच सात्राचा

प्रार्थनासमाजाची धर्मतस्वें माहित असणारांचा व नसणारांचा असा समज असतो की, प्रार्थनासमाजाठा आपल्या धर्मप्रंथांचा, आपल्या पूर्व ऋषींचा, त्यांनी प्रतिपादिलेल्या तत्त्वांचा कांहींही अभिमान नाहीं, हें सब पाथात्यांचें केवळ अनुकरण आहे. सर नारायण द्यांची व्याख्यांचें बावण्यांची जे कीणी मेहनत घेतील, त्यांस हा समज बस्तुस्थितीस पूर्णपणें सोड्रन कसा आहे, तें अगदीं सहज कळ्न येईल. सर नारायणराव आपल्या एका व्याख्यानांत निश्चन सांगतात:—

"प्रार्थना व ब्राह्मममाजीतील भागवतांस आज असे वाटत आहे की, पुरातन काळाची कोणतीहि राजकीय, सामाजिक अगर धर्मविषयक संस्था एखाया सुधारकाला, अगर गुधारकांना, जशीच्या तशी आज उठवितां येईल, असे म्हण्ये अगदी अन्यथा आहे. ह्या काळच्या जुन्या संस्थांच्या संजीवनाचा किंवा पुनर्जीवनाचा विचार करणे व्यर्थ आहे. तूर्वीचें जें कांही आहे, त्याचा आज सर्वस्वी त्याम किता येणें ज्याप्रमाणें अशक्य, त्याप्रमाणें इतर धर्मांचे जे प्रवर्तक त्यांच्याकडे अगदींच दुर्लक्ष करून चालावयांचे नाही. पूर्वीचे कित्येक युंदर विचार, आचार व संस्थाही, विलक्षण धर्मभोळेपणांच्या वेष्टनांनी अगदी झांकून गेकेस्या आहेत: आषि न्यास-

रानडे यांनी सामाजिक परिषरेंतील आपस्या एका व्याख्यानांत म्हटस्याप्रमाणें आपण तर आज असा काळ पाहत आहों कीं, ज्यावेळी आपळे एकंटर जीवन बिस्तत झालें पाहिजे. त्यास अधिकाधिक विस्तत होण्यास अवकाश ठेविला पाहिजे. पूर्वीचे सिद्धान्त व मार्ग जितक्या अंशानें त्यांत सत्यांश आहे. तितक्या अंशानें ठीक आहेत: आणि त्या सत्यांशाचा परम आदरानें स्वीकार करून भावी सुधारणायग अवतरणार आहे. तथापि आज जी परिस्थित आहे. तीस अनुरूप अभी पर्वोच्या मार्गाची घडी बसविली पाहिजे. आमच्या गरजांचा विचार झाला पाहिजे. असे झालें तरच सधारणेच्या कामी त्यांचा काही उपयोग होण्याचा संभव आहे. खरें पाहिलें तर भक्तिपंथाचे जे प्रवर्तक त्यांचे विचार. त्यांचे उपदेश. त्यांच्या आकांक्षा सर्व कांढी पवित्र जीवनास पोषक अशा आहेत, परंतु हैं मात्र खरें की. आमचे साधसंत जगाला, संसाराला अगदी कंटाळलेले होते. व त्यांची अशी शिकवण आहे कीं. हें सर्व व्यर्थ आहे, ही माया आहे. म्हणून संसाराचा त्याग केला पाहिजे: तरच आपली घडगत. आपण दैवावर सर्व हवाला देवन असलें पाहिजे: प्रयानशील असावयाची कांही आवश्यकता नाही, असा सर्वसाधारण समज आहे. म्हणून आजच्या व भावी सुधारकाला जें कांही कराब-याचें आहे. तें हें कीं, ज्या विश्वांत भाषण नांदत आहों, त्याचा हेत काय, त्याचा व आपला संबंध काय. हें सांगुन लोकांच्या असेंही लक्षांत आणून दावयाचें की. आपण जर सन्मार्गाने चाललों, प्रामाणिकपणें बागलों, देवाची व पापाची भीति मनांत बागवन बर्तलों व सत्कृत्यांत वेळ घालविला. तर आपल्याला आपला स्वर्ग हा येथें. आपल्या हयातींत सांपडेल. म्हणूनच न्या. मृ. रानडे व त्यांचे मित्र ज्या पक्षाचे आहेत त्या पक्षाचा नित्याचा मंत्र संजीवन नसन सधारणा, प्रगति आहे. सारांश, राजा राममोहनरायांचाच अनुवाद करून सर नारायणराव सांगत आहे कीं. आपले धर्मग्रंथ आस्थेने वाचा, त्यांची हेळसांड करूं नका: त्यांची काय विकवण आहे ती पहा व तरें करीत असतांना आपल्याला जें सारासार विचार-धामध्ये देवाने दिलें आहे त्याचा उपयोग करा व देवासंबंधाने आपलें काय कर्तव्य आहे याचा विचार करून शास्त्रांच्या आहा पाळा. पुष्कळांना प्रार्थनास-माजमंदिरांतन ज्या उपासना होत असतात. त्या वेळी काय होत असतें त्याची कांडीच करूपना नसते. मग ते कांडी तरी करूपना करून तर्क चाळवीत असतात. अद्यांच्याच माहितीसाठी सर नारायणराव. डॉ. भांडारकर व न्या. रानडे हयात असतांना एकदां म्हणाले की ह्या ठिकाणी डॉ॰ भांडारकर किंवा न्या. मू. रानडे ह्यांच्या सारखी व इतर कमी अधिक अधिकाराची माणसें, आपल्या व इतर धर्म-ग्रंगतील बचतांच्या आधारे धर्माची प्रमेयें व आपला नित्याचा व्यवहार यांचा कसा निकट संबंध आहे. व त्यांचा आपल्याला आपल्या नित्याच्या संसारांत कसा उपयोग करितां येईल, हें सांगत असतात. त्याचप्रमाणें सत्यनिष्ठा. व्यव-बारांतील प्रामाणिकपणा आपापसांतील नेकीचे व्यवहार, दीनांविषयी अंतःकरण कळवळन त्यांच्या साहाय्यासाठी धावणें. व कितीही थोर माणसाशी संबंध आला तरी न्याय व सत्यनिष्ठेपासन मळीसदां न ढळणे ह्या सर्व गोष्टींचा धर्मामध्येंच कसा अंतर्भाव होत असतो. हेंही नित्य त्यांच्या सांगण्यांत येत असतें. वरील मर्व विवेचनावह्न सर नारायणराव ज्या संस्थेचे एक सभासद ४२ वर्षे होते व ज्या संस्थेशी ध्यांचा फार निकट संबंध ५० वर्षे होता. त्या प्रार्थनासमाज संस्थेचें ध्येय काय आहे. व त्या संस्थेच्या दारें कोणत्या प्रकारचा उपदेश होत असती म्याची स्पष्ट कल्पना वाचकांस झाली असेलचः पण हें विवेचन पाइन कोणास असेंही वाटण्याचा संभव आहे की. सर नारायणराव खांच्या ठिकाणी आपल्या सं-स्थेच्या प्रवर्तकांतील व आपल्या स्वतःतील न्यनांची जागृति नव्हती.हा समज **अगरी** निराधार आहे. त्यांच्या स्वतःच्या ठिकाणी स्वदोषजागृति अत्यंत प्रखर स्वरूपाने असे. आत्मपरीक्षण करा, आत्मपरीक्षण करा, असला उपदेश करून ते कधींही स्वस्थ बसणारांपैकी नव्हते. त्यांचें आत्मपरीक्षण नित्य चाळ असे.

एके दिवशी प्रातःकाळी ते एक धर्मविषयक प्रथ वाचीत व त्यावर मनन करीत बसले होते. त्या वेळीं ज्या कोणाला जनतेची सुधारणा करावयाची आहे त्यांनी सत्याच्या आश्रयानें परंत्र श्रेमानें, सौम्यपणानें व लीनतेनें हें कार्य केले पाहिजे असे त्यांच्या वाचनांत आले. ह्याविषयी ते काय लिहितात पहा---

"To win man by the winsome beauty of truth is necessary for me whose great short-coming is want of gentleness.

आणखी एक उदाहरण, एकदां सर नारायण तकोबांच्या एका अभंगाचें मनस करीत होते. एखादा अभंग अगर एखादा अभंगाचा एखादा चरण घेऊन त्यावर मनन करण्याची त्यांना सबय होती. त्यांचें मनन संपल्यावर त्यांनी जें लिहन देविछै आहे तें अंतःकरण इलवन टाकणारें आहे.

" ज्या वेळी दसऱ्याचे मला दोष दिसन येतात, त्या वेळी मी कोधवश न होतां, त्याला दोषांपासून परावृत्त करण्याचा प्रयत्न केला पाहिजे, काय करावें ! कोणींडि खरोखर कांद्री गैर गोष्ट केली, अगर चूक केली असे माह्या मनानें. षेतलं, तरी भी माझें देहमान विसरतों व कोघास वश होतों. माङ्गा स्वतःच्या हात्त्वसुद्धां चुका होतातच हें भी विसरतों. भी जर स्वतः दोषरिहत नाही व हें भी जाणून आहें तर मग इतरांचे लहान मोठे दोष पाहून भी एवढें कां स्ववद्भन आवें ? आणि म्हणून भी पुनः एकवार निश्य करितों की, इतरांशी सीम्यपणं वागावयांचें; जो काहीं कोणास उपदेश करावयाचा तो ताल्यांनें करावयाचा नाहीं व कोणाचाहि तिरस्कार न करितां त्यास दोन हिताच्या गोष्टी सांगावयाच्या व त्याच्या दोषावह अपनें —सीम्यपणें त्याची कानउधाउणों करावयाची. प्रेमानें इतरांस जिंकण्याचा प्रयत्म हाला पाहिंजे. अशा रीतीनें जीवित कंठणं हेंच माझें करींव्य आहे आणि परमेश्वरासिंह हाच मार्ग संमत आहे."

किती ही प्रखर स्वदोषजाग्रति । भामचे साधुसंत आपल्या स्वतःची जी वारंबार विदारणा करीत असत त्यापेक्षां ही कमी योग्यतेची मानण्यासारखी आहे काय ?

सर नारायण फिरावयास जात तेव्हां एकादा प्रंथ वाचून त्यावर ते मनन करीत क्षाणि इतर शांत वेळी व स्थळी त्यांचें स्वतःविषयींचें परीक्षण नित्य चाळ असे. तें इतकें प्रखर असे की, आपल्या हातून कोही आगळिक झाली असा त्यांचा समज झाला, कोणास लागण्यासारखें आपण बोललों असें त्यांच्या लक्षांत आलें की. सर्व गैरसमज दर करून घेतल्यावांचन ते स्वस्थ बसत नसत, आपली चक झाली असल्यास ते ती कब्ल करावयास एका पायावर तयार असत: मग त्यासाठी आपलें घर. आपलें काम सोडन ते त्या माणसाकडे जाऊन आपलें काय म्हणणें आहे. तें सांगावयास सिद्ध असत. अशी ज्यांची नित्याची वृत्ति असे. त्यांच्या ठिकाणी आपल्या समाजांतील जे प्रमुख त्यांच्या दोषांची जागृति नव्हती असे नाहीं, उलट एके ठिकाणीं ते म्हणतात ' एका लहानशा संस्थेचा मी मोठा बडे-जाव सांगत आहें. असें माझे कित्येक मित्र म्हणतील, हैं भी जाणन आहें: संख्येने आम्ही अगदी अल्प आहों व आमच्यापढें जें ध्येय आहे. जी तस्तें भाहेत. त्यांस अनुरूप आमचें आचरण नसतें, ही अत्यंत लाजिरवाणी गोष्ट आहे हेंही भी कब्ल करितों. आमचें जें उच्चतम ध्येय त्यास शोभण्यासारखें आमचें आच-रण नसतें. हें जरी खरें आहे; तरी आमची दृष्टि पुढील काळाकडे आहे. त्या काळासंबंधानें आमच्या ज्या अपेक्षा त्या स्वप्नवत होत. असे जरी कित्येकांस बाटलें, तरी त्या काळी आमच्या आशा फलद्रप होणार: अशी आमची बात्री आहे."

सर नारायण चंदावरकर यांची व्याख्यानें जे आस्थापर्वक वाचतील व ज्यांनी त्यांच्या चरित्राचें अवलोकन केलें आहे. त्यांच्या हैं लक्षांत येईल कीं. नारायण-राव हे निराशावादी नव्हते. निराशाजनक जरी कधी स्थिति असली, तरी प्रतील प्रकाशाचीं हीं सर्व चिन्हें आहेत. असा त्यांचा नित्य कटाक्ष असे व असा उप-देश त्यांनी आपल्या व्याख्यानांत जागोजाग केलेला आढळेल. दसरें, आपले थोर परुष ह्यांच्याविषयीं त्यांची भक्ति किती असे. ह्याची साक्ष त्यांची व्याख्यांने जागोजाग देत आहेत. त्यांचें तरुण पिढीस असे आग्रहानें सांगणें असे की. तरुणांनी थोर परुषांविषयी आपल्या ठिकाणी उत्कट आदरभाव देवावा है ठीक आहे. परंत असे परुष आपल्याला रोज मार्गेटर्शक असावयास पाहिजेत. असा एकदां समज झाला की. मग आपण सर्वस्वी त्यांच्यावर अवलंबन रहावयास शिकतों. आपला आपलेपणा जातो. आपण आपले सारासार विचार करण्याचे सामर्थ्य गमावृत बसतों ! कारण, आपल्यासाठीं विचार करण्याचें सर्व काम आपला मार्गदर्शक करीत असतो ! पण आपल्या स्वतःच्या ठिकाणी जो धोरपणाचा अंश आहे. त्याच्याविषषी विचार न करितां. त्याची जोपासना न होतां व त्याच्या वाढीचा प्रयत्न न होतां. सभौवतालच्या मोठ्या लोकांच्या थोरपणांत आपण गढन जाऊन आपणास पंग करून घेत असतों ! म्हणून सर्वस्वी थोरपुरुषांवर अवलवून राहं नका. असे सांगतांना सर नारायणरावांनी पढील उदार काढले आहेत:-

This world can go on by us, by you and me. We are the bulk of the world and God has not been so ungenerous as to leave us entirely at the mercy of the great man. The world has to be carried on by average men.....It is we who have to carry on its business. Let us see that we get planted in us those powers by the development of which we can do what lies in our power in order to make the world move onwards, and towards the goal which we have all at heart.

सर नारायण हे प्रार्थनासमाजाचे खरेखरे सभासद होते. झणजे प्रार्थनासमा-जाची तत्त्वें आपल्या आचरणांत आणण्याचा प्रयत्न करणारांत ते प्रमुख होते. प्रार्थनेचें महत्त्व व रहस्य जाणणारे ते होते. देवाच्या सहवासांत चांत वेळी, शांत स्यळींच नण्हे, तर सर्व वेळी व सर्व स्थितींत असतांना शांत रहाण्याचा ते प्रयत्न करीत. उच्च धर्मनिष्ठा व देवावरील विश्वास योच्यायोगें त्यांच्या अखिल जीवितास मनोरम सौंदर्य प्राप्त झाळेळे होतें. प्रार्थनेवरील त्यांचा विश्वास इतका उत्कट होता की तो केव्हांहि व्यक्त करावयास ते मागेंपुठें पद्दात नसत. न्यायमूर्ति असतांना एकदां एका खटल्याच्या दोन्ही पक्षाकडील वकील वॅरिस्टरांची भाषणे ऐकून, यांचें स्वतःचें मत निश्चित झाळें नव्हतें. घरी आल्यावर त्यांनी पुष्कळ विचार केला, पण मनाचें समाधान होईना; अखेरीस नेहमींची कार्यें करून ते निद्रावश झालें; पटांटेस देवाची प्रार्थना करून ते कार्याम सिद्ध झाले व आपला निकाल लिट्टं लगाले व तो त्यांनी सहन स्कूर्तीनें लिहिला. ह्याच प्रसंगाला उद्देश्त स्वानुभ-वाच्या जोरावर स्वतःच्या लाभासाठीं त्यांनी लिहन टेबिलें:—

Always pray, especially in doubt and difficulty and God will help you, provided the prayer is earnest and mind is pure.

कोणीहि, प्राथैनेवर आपला विश्वास नाहीं, आपल्या सामध्योनुसार सत्कार्य-रति काथम ठेवण्याचा प्रयत्न केला म्हणजे झालें असे म्हटलें म्हणजे ते उलट सांगत की, सत्कार्यांनी भागत नाहीं.

"Work alone without the consciousness and the inspiration that it is God's narrows us; it is apt to degenerate into mere routine; and difficulties, disappointments, temptations mar it. But pray to God and accustom yourself to the idea that you are doing God's work and the prayerful habit becomes an inspiration, making men's drudgery divine."

सर नारायण यांच्याशी अल्प परिचय होतांच जी एक गोष्ट प्रथम लक्ष्यांत येत असे ती ही कीं, ते एक ज्याप्रमाणें विवेकसंपन्न गृहस्थ होते, त्याचप्रमाणें ते विवेकसंपन्न गृहस्थ होते, त्याचप्रमाणें ते विवेकसंपन्न प्रहस्थ होते, त्याचप्रमाणें ते विवेकसंपन्न प्रहस्थ होते, त्याचप्रमाणें ते विवेकसम्म प्रहस्थ होते, विवेकसंपन्न वा प्राणांचा परिपोष एकाच ठिकाणीं झालेळा पहाचयास सांपडतोच असे नाहीं. केखन चाळ असतांना विवेकमम असणें निराळें व बाहर व्यवहारांत वाबरतांना, बाहेर फिरत असतांना, शांत ठिकाणीं बसलें असतांना, परस्पांशीं संभाषण करतांना विवेकमम असणें निराळें. सर नारायण यांची आपणांस नेहमीं विवेकमम स्थिति पहाचयास सांपडे. सर नारायण पुष्कळ वेळां एकटेच फिरावयास जात असत. स्थानें चाळतांना थोठें एकच बाजुळा कळलें त्यांचें ते हारी व त्यांची मान यांकडे लक्ष्य जात असतांना त्यांची विवारमम स्थिति इतरांस जागृत करीत असे. अशा वेळीं ते नित्य आपल्यापुडें त्या दिवशीं चडलेल्या, ऐकळेल्या, दिसकेल्या

अगर वाचनांत आलेल्या गोष्टीविषयी विचार करीत असत. ही त्यांची विचारमम्मिति त्यांच्या ठिकाणी विचारजागृति उत्पन्न करून त्यांना नेहमी जागृत ठेवीत असे. सर नारायण हे दोषविरहित होते असे कोणी म्हणणार नाहीं, आणि स्वतः स्यांच्या लेखांची साक्ष जे पेतील त्यांच त्यांच्या ठिकाणी आपल्या दोषांची प्रखर जागृति असल्याचें दिसून येईल. तथापि ते आपल्या स्वतःला जागृत ठेवण्याचे प्रयत्न निर्रात्या दिशेनें व निर्रातिस्या वेळीं कसकसे करीत असत याची माहिती मोटी बोधप्रद आहे.

वाचनाची आवड ही पुष्कळांना असते व न्या. मू. रानडे यांच्याप्रमाणें ज्यांस जें आपण वाचलें त्याचा सारांश लिहन काढण्याची, अगर सर नारायण यांच्या-प्रमाणें, ग्रंथांतील विशेष भाग उतहन घेण्याची, अगर त्याचें मर्भ लिहन ठेव-ण्याची संवयही पुष्कळांस असण्याचा संभव आहे. परंत एखादें नवें अगर जुनें पुस्तक वाचीत असतांना, एखादा उद्घद्ध करणारा विचार आढळतांच त्या जागतीचा उपयोग आपल्या स्वतःचे परीक्षण करण्याकडे करून, आपण तो विचार व तदंगभत जागृति यांपासन काय बोध ध्यावयाचा स्याचे दिपण कहन देवण्याची संवय फक्त सर नारायणराव यांनीच साध्य केली होती असे म्हटलें असतां अति-शयोक्ति होणार नाहीं, एकदां सर नारायणराव रोमियो ॲन्ड ज्यलिएट हैं नाटक बाचीत होते. वाचीत असतांना The more I give, the more I have, it is infinite, हे वाक्य त्यांच्या वाचनांत येतांच त्यांच्या मनांत अनेक विचार आले असावेत. ते म्हणतात. ''शेक्सपिअरनें हें मनुष्यामनुष्यां-तील प्रेमासंबंधाने म्हटलेलें आहे. प्रवाचें स्नीवर, स्नीचें प्रवावर जें प्रेम असतें त्यास उद्देशन हे उद्गार आहेत. परंतु हें प्रेम अपार, तर मग देवाचें मनुष्यावर जें प्रेम आहे ते याहीपेक्षां अपार नाहीं काय ? आणि मनुष्य जर असें प्रेम देवावर कहं लागेल, तर प्रेम करण्याचें सामर्थ्य तरी त्याचें किती वाढीस लागेल भाणि चित्ताची प्रसन्नता व मनाची धन्यता त्याला किती लाभेल ? असा लाभ झाला म्हणजेच नाहीं का आपलें हें जीवित आपणांस सहा होतें ?" इतकेंच लिहन ते थांबले नाहीत. तर अशा प्रकारें मन जागृत व प्रसन्न असतांनाच ते देवाची प्रार्थना करितात:---

"देवा ! नापा ! मला प्रथम तुस्यावर प्रेम करें करावयाचें तें विकीव आणि तुं निर्माण केलेले जे प्राणी त्यांच्यावर प्रेम करावयाला मला शिकीव. देवा, तुस्या प्रेमाच्याद्वारें इतरांतील चांगुलपणा मास्या च्यानी येऊन त्यांची योज्यता. सला कळेल असे कर आणि मला स्वतःला शभाच्या मार्गात नित्य देव व शभा-कडेच माझी प्रवृत्ति कर. सर्व मनुष्यवर्गीचें कल्याण होवो. देवाचें प्रेम असीम आहे. " इतकी प्रार्थना करूनिह त्यांची त्रप्ति झाली नाही. दुसऱ्या दिवशी They are beggars that count their worth है शेक्सपीआच्या म्याच नाटकोतर्ले वाक्य स्थांच्या अवलोकनांत आले. त्या वेळी या जाग्रत साधकास कोणत्या विचारांची जागृति झाली आहे ती पहा: "आज सकाळी उठतांच पहिला विचार जो मनांत आला तो हा की. स्वतः श्रभ वृत्ति आप-रुयाशा कराव्या व ग्रभ कार्यामध्यें नित्य रति असावी, यापेक्षां खरें पहातां. मनुष्याची उच्चतर आकांक्षा. अगर इच्छा असणें शक्यच नाहीं, परंत हें साधावयाचें कसे ? परमेश्वर सर्व अभाचे उगमस्थान आहे. Goodness व godliness यांचा खरें पाहतां अगदी निकट संबंध आहे. सर्व ग्रम कार्ये किती शांत-पणें व निश्चितपणें होत असतात ? तो किती दयाळ आणि प्रेमस्वरूप आहे ? देवा. माझ्या हातन जें जें कांही कार्य होईल तें प्रेमानें व्हावें. दसऱ्याशी प्रेमाचें. आदराचें, उदार भावाचें वर्तन ठेवावयास मला शिकीव, माझे विचार व माझा भाचार नेहमी पवित्र असावा. पावित्र्याचे कवच नेहमी माझ्या भोवती असावें व कांहींतरी दयेचें. प्रेमाचें कार्य केल्याशिवाय, अगर एखाद्यातरी दःखिताचें दःख हरण केल्यावांचन माझा दिवस जाऊं नये. ( आपल्या आत्म्यास उद्देशन) बाबारे. जें काहीं करशील तें लीनतेनें कर: गर्वानें फ़गन जाऊं नकीस व लक्षांत ठेव की तुस्यांतिह बहुत दोष आहेत. तुहि दुबळा व सर्वस्वी पराधीन आहेस."

दुसऱ्याला उपदेश करणें फार सोपें असतें, परंतु सर नारायण ह्यांनी हा स्वतःलाच उपदेश करून घेतला आहे; व बहुजनसमाजाला तो सहसा कळणार नाहीं अशा ठिकाणीं लिहुन ठेविला आहे आणि स्वतःला मात्र तो वाचावयास मिळावा अशी त्याची योजना आहे. येथेंहि इतकीच आपल्या स्वतःला जागृति करून ते यांबलेले नाहींत. लागलाच देवाच्या चरणांचा त्यांनी आश्रय केलेला आहे: आणि तो करितांना ते म्हणतात—

"देवा ! सर्वतमर्थ परमेश्वरा ! मला नांगळं (good) होण्यास व नित्य सर्वां चें श्रुभ करण्यास चिकाव. (God Almighty, teach me to be good and to do good.) जर देवा, माह्मा स्वतःच्या योग्यतेचें मापन घेण्याची मला बुद्धि झाली तर मी दरिन्नी, भिकारी तुह्या प्रेमास अगर्दीच अपात्र ठरणार! नाहीं, नाहीं, देवा माझी स्वतःची अशी योग्यता कांहींच नाहीं हैं मला

कळंदे. अथवा हें तंच मला शिकीव. माझी कसली योग्यता ? जी कांडी शम कार्ये नम्रभावाने माध्या हातन घडतील त्यांच्या योगंच माझी किंमत. माझी योग्यता कळं दे." किती हा वालभाव! किती ही जागृति! आणि किती हा मनाचा कोंवळेपणा ! देशामध्यें अशीं किती माणसें आजपर्यंत झाली आहेत कीं ज्यांनी आपल्या मनाला अशा प्रकारें शिकवण देण्याचा प्रयत्न केलेला आहे ? कोण आपले स्वतःचे दोष काय आहेत ते जाणन घेण्याचा प्रयत्न करीत अस-तात व कोण देवापढें आपल्या दोषांचा पाढा वाचन त्यांतन आपणांस सक्त काण्यासाठी देवाची पार्थता करीत असतात र आपले स्वतःचे दोष झांकाणाचाच नेहमीं प्रयस्त होत नाहीं काय है सर नारायण यांचा प्रकार मात्र निराळा. आणानी एक अशाच प्रकारचें उदाहरण देतों. एकदां ते जलीयस सीझर नाटकें वाचीत असतांता

Into what dangers would you lead me Cassius that you would have me seek into myself for that which is not in me? हें वाक्य त्यांच्या वाचनांत आलें. वरवर पहाणारास यांत विशेष कांही वाटण्या-सारखें नाहींही. ते ह्यणतात ब्रटस हा प्रामाणिक मनुष्य व आपलें कर्तव्य योग्य प्रकारें व्हावें ही त्याची इच्छा. परंतु कॅशस लुचा, तो द्वेषभावानें पूर्ण भरलेला. त्याने त्रदसची खप स्तृति करून तो त्याचेवर नसत्या सद्रणांचा आरोप करूं लागला. हैं लक्ष्यांत आल्यावर ब्रुटसर्ने वरील वाक्य उच्चारिलें आहे. पण त्या-बरून सर नारायण आपल्या मनाला काय शिकवण देत आहेत पहा.

" जगामध्यें कॅदाससारखीं माणसें पुष्कळ आहेत. परंत आपल्या स्वतःमध्यें त्यांचे दुर्गुण कांही थोडे नसतात. त्यांपासन आपण आपला बचाव केला पाहिजे. मनष्य स्ततिप्रिय आहे आणि कोणी त्याची पुष्कळशी स्तति केली की तो लाग-लाच चढन जातो व त्याला स्वर्भ दोन बोटें रहातो. देवा ! स्ततीच्या घावांना मी बळी पड़ं नये, किंवा कितीहि स्तति झाली तरी तिचा माझ्या मनावर कांहीहि परिणाम होऊं नथे असे कर."

' रात्रदिवस आम्हां युद्धाचा प्रसंग। अंतर्वाद्य जन आणि मन ॥' हे तुकोबांचे उद्रार त्यांना यावेळी भाठवूनच त्यांनी देवापाशी बरील प्रार्थना केली नसेल ना है अज्ञा रीतीनें ज्या ज्या बेळीं भापल्या मनाला जागृत करण्याची संधि येत असे रबा स्वा वेळी ते ती व्यर्थ जाऊं देत नसत.

' निंदा स्तुतिवर लाबुनी कोटी ' कर्तेच्य करणें हा आपला अधिकार आहे अशी त्यांनी स्वतःशीं खूणगांठ बांधून ठेविली होती. एकदां स्वतः त्यांच्यावरच असा निंदा अगर स्तुतीचा प्रसंग आला त्या प्रसंगास उहेग्रन ते म्हणतातः—

' स्तुति अगर निंदा यांचा मनावर परिणाम होऊं देणें हा किती दुबळेपणा आहे ? स्तुति अगर निंदा यांचा मनावर बिलकुळ परिणाम होऊं न देनां, परमंश्वर व अनंत काळ यांकडे दृष्टि ठेवून आपळें कर्तव्य करतां येणें हें किती छुख-कारक आहे ? छोकांनी आपण जें कांहीं केळें त्याबह्ल आपळे धन्यवाद गाइळे काय, किंवा आपल्यावर टीकेचा वर्षांच केळा काय, त्याशी आपल्याळा काय करावयांचें आहे ! जें कांहीं आपल्या हात्त्न होत आहे तें आपल्या विवेकास मान्य व आपल्या विवेकास मान्य व आपल्या विवेकास मान्य व आपल्या विवेकास मान्य व आपल्या विवेकास मान्य कापल्या विवेकास हालेंं होतें और होतें के हिंदी आपल्या विवेकास मान्य व आपल्या विवेकास मान्य व आपल्या विवेकास हालेंं होतें

एकदां जुन्या करारांतील एक स्तोत्र वाचीत असतांना

"Who can discover his errors! Cleanse Thou me from secret faults." ही प्रार्थना त्यांच्या वाचनांत आली. स्वतःला चिक्कविष्याची ही संधि त्यांनी फुकट घाळविली नाही.

#### ते म्हणतातः---

This was the prayer of the Psalmist; how much more should it be of those who are apt to forget God and be caught by the snares of the world rather than led by the will of Him who made us?

Parmeshvar! Teach me to discover my secret faults and correct them.

जे कोणी सर नारायण यांच्या चरित्राचा बाहेरला वेष पहात त्यांनाहि त्यांचा थोरपणा लक्षांत आल्यावांचून रहात नसे. त्यांचें वक्तुन्त, त्यांचें इंग्रजी भाषेवरील प्रभुत्व, त्यांचा आवेश, त्यांची स्कूर्तिपूर्ण विचारसरणी, त्यांचा सतेज चेहरा एवढें पाहिलें तरी मन त्यांच्याकडे ओढ पेई. परंतु त्यांतिह त्यांचें चारिण्य, त्यांची धर्मिनष्ठा, त्यांचा ईश्वरावरील विश्वास, त्यांची उल्हासाची वृत्ति, त्यांची प्रेमळ हत्ति, त्यांचे तेज यांचेकडे लक्ष गेलें म्हणजे, हतरांहुन पुष्कळ श्रेष्ठ व्यक्तीच्या सिष्ठध आपण आहोंत असें बाटल्यावांचून रहात नसे. हा जो परिणाम आपस्या हृष्टीपुढें समुखयरूपाने दिसत होता तो कशाचा परिणाम होता? सांच्या 'भीतर' झाळेल्या अगर होणाच्या विद्वीचा आपणास दिसणारा पाकरूपी परिणाम होता. आपल्या मनाची ते किती व कशी शिकदण चाळ् देवीत असत, ह्याचा विचार मनांत आला की, धन्य हा साधक, धन्य हा मक्त असे उद्गार निघाल्याचांचून रहात नाहीत. पहाटेस उद्गन भजन, प्रार्थना व ध्यान केल्याचांचून त्यांचा दिवस जात नसे. नंतर कोही सद्यंयवाचन, हें कोणत्या प्रकारचें तें आपण पाहिलेंच आहे. एकेका वेळी त्यांनी जी निरिनराळ्या प्रंथांची यादी दिलेंछी आहे तो पाहिली प्रणाजे मन थक होउन जातें. कोणकोणती पुस्तक केल्वा वाचावयाची हें ते कथी कथी उरवीत अमत. त्याचप्रमाणें मुले लहान असतीना त्यांच्या खोळीत कोही कथी कथी उरवीत अमत. त्याचप्रमाणें मुले लहान असतीना त्यांच्या खोळीत कोही कथा प्रताचिल्याचा त्यांचा संकल्य असे. तोहि स्वतःच्या शिक्षणाकरितां । अशा प्रकारें त्यांनी आपल्या स्वतःटा शिक्षत लाविली होती. पुष्कळ वेळो ही शिक्त निर्णाव होते. घट्याळाच्या काळाप्रमाणें सब कोही चालत असतें. परंतु सर नारायणांचें तरें नव्हतें. तें त्यांत ओळावा पालीत असत. व प्रत्येक इतीत देवाचा हस्त ते पहात असत. एकदां त्यांनी छिहिलें—

I am greatful to God for the *impulse* to work methodically and resolve to work rather than weary myself in indolence. I feel so peaceful, so happy when I have spent the day in good hard work.

त्याचप्रमाणे अशा रोतीने आपल्या कामाला श्विस्त लाविली व देवाचे आभार मानले म्हणजे आपले कार्य संपर्के असेंहि सर नारायण समजत नसत. रोज काय घडलें तें सटीक लिहिणे म्हणजे धन्यता प्राप्त झालो असेंहि त्यांना वाटत नसे. उलट ते आपल्या स्वतःला अशी आटवण कहन देत की, ज्या अर्थी मी आतां रोजचा कार्यक्रम लिहून ठेवीत असतों, स्या अर्थी मी रोज स्वतःला असा प्रश्न केला पाहिजे की,

Have I been industrious?

Have I been true, just and prudent?

असा कम बाल् असतीना इतकेंहि आपल्या मनाच्या जाग्रतील पुरेखें नाहीं असे त्योना वाटकें व त्यावरोवर आपल्या मनाला आणली तीव कातरीमध्यें ते पकड़ं लगके.

### २४९ नारायण गणेश चंदावरकर.

How have I employed my time?

How far have I succeeded in my resolution to practice virtue of patience?

What good have I done?

What notable thing have I observed?

व मन ज्याप्रमाणें अनुभव येईळ त्याप्रमाणें ते नमूद करूं लागछै:—Went through my daily programme pretty well and faithfully. No time ill spent.

सर नारायण यांच्या अंतरंगाचा आतां ठाव लागलेला आहे व त्यांनीच आपलें अंतःकरणक्ष्पी कपाट उचडून त्याची खरी स्थिति जण्ं काय दाखविली आहे. ती दाखवितांना ते स्टणतात:—

'आपली नेहमीं अशी कुरकुर असते की, येथें दुःल पर्वताएवर्ड आहे, नेहमीं संकर्टें व अनेक अडवणी यांचा सारखा वर्षांव होत असतो. त्यामुळें जीवित अगदीं असखा होतें. परंतु आपलें अखिल जीवित हें एक शिक्षणालय आहे. येथें निरिताळ्या रीतींनीं आपल्याला आपले धडे शिकावयाचे असतात. त्याचप्रमाणें नियोजित कार्ये आपल्या हात्न व्हावयाचीं असतात. याला सामर्थ्यं लगतें. हें सामर्थ्यं आपला जो जीवनहेंद्व त्यासंबंधानें आपली विश्वासाची बृत्ति असली म्हण्जे लागतें. आणि सर्वसमर्थं जो परमेश्वर त्याच्याकहूनच आपणोल हें सामर्थ्यं आपल व्हावयाचें असतें. ( स्वतःस उद्देश्तन ) बाबा नेहमी हें ध्यानांत ठेव की, तं, केवळ या पृथ्वीवरचा एक प्राणी नाहींस. तुजमध्यें देवाच्या विश्व तेजाचा अंश आहे. त्या अंशाला चिकद्वन तहा, त्याची नागासना कर, त्याचा प्रकाश आंतबाहेर सारखा पहुं दे. सर्व शुम कार्यांची स्कृति तिकहून तुला प्राप्त होऊं दे व त्याच्या साहाय्यांने सर्व कार्यांस प्रकृत्त हो. जीवितिगरींचें टोंक धु-क्यानें वेढलेळें असेल, परंतु तेयें चहून स्थिर उमा रहा. सर्वसमर्थ परमेश्वरा । धैयांने व हिधर बुद्धींने हें टोंक गांठण्यात तूंच मल साहाय्य कर. येथे वेठ माहन चाळावयाचें नाहीं.

त्यांच्या दुःखपुखसमी वृत्तीची किल्ली ह्यांत होती हैं पाहून किती धन्यता नाटते !

सर नारायण है २२ वर्षे प्रार्थनासमाजाचे अध्यक्ष होते, असे वर आम्ही म्हटकें आहे. परंत त्यावरून स्वतः सर नारायण यांची प्रार्थना समाजावरीक प्रेम व भक्ति यांची कल्पना होत नाहीं. त्यासाठी त्यांचें सर्व जीवन व त्यांच्या अनेक लेखांची साक्ष घेनली पाहिजे. आपल्या एका लेखांत ते म्हणतातः--

"What do I not owe to my Samai? What it has done for me during the years that I have been priveleged to be one of its members is far more than anything by way of humble service I can claim to have done for it. I have with the growth of my manhood come to look upon it as the centre of my best thoughts and affections and I have learnt to measure all my actions by the standard of its rules and ideals."

आपले विचार, आपल्या आकांक्षा, आपलें शांतीचें स्थान, आपलें साधन ह्या सर्वांचा उगम प्रार्थनासमाज ही संस्था. प्रार्थनासमाजाचा इतिहास. स्थाचे पुढारी, पुढान्यांचे उदार, पुढान्यांशी झालेला सहवास, त्यांची चरित्रें ह्यांत आहे अशी त्यांची दृढभावना होती. व त्याप्रमाणें त्यांस अनुभव आलेला होता. ब्राह्म-धर्माच्या ध्येयापळीकडे स्यांचे ध्येय नव्हते. राजकारण, सामाजिक सधारणा, दीन जनांचा उद्धार, अस्प्रक्षोन्नति, कायद्याची संधारणा, संधारणांची संधारणा, इ॰ कोणस्याही प्रशांत स्यांचें चित्त गंतलेलें असलें. तरी प्रार्थनासमाजाच्या ध्येयाचा त्यांस कथी विसर पडत नसे व त्या ध्येयाच्या पर्ततेला आन्षंगिक ही कार्ये आहेत असाच त्यांचा समज होता व ह्याच भावनेनें ते निरनिराळीं कार्ये करीत असत. त्यांचा असा दढ विश्वास असे की. व्यक्तिमात्रापढें अति उच अशी ध्येयें असली पाहिजेत व ती गांठण्याचे त्याचे प्रयत्न सतत चाल असले पाहिजेत. व्यक्तिमात्राने ध्येयविरहित राहं नये. वेळ येईल त्याप्रमाणें वागा-वयाचं, जर्शी माणसें भेटतील त्याप्रमाणें व्हावयाचें, व परिस्थितीचा गुलाम होऊन स्वत्व घारुवावयाचं असल्या नादानपणाची छाया त्यांच्यावर केव्हांही पढ़ली नाहीं, त्यामळे त्यांचे धीरोदास वर्तन सर्व व्यक्तींस सर्व प्रकारच्या परि-स्थितीत आदर्शवत झालेलें आहे. ते म्हणतात:---

"Men must have an ideal to live by. And nothing regulates individual life better than a settled consciousness that the individual is attached to a religious body as a member. Such attachment brings with it a sense of responsibility and the individual knows by what measure or rule of conduct he is to be judged in all his relations. Life ceases in such a case to be an aimless affair." आणि ह्या ध्येयानसार स्यांचे वर्तन होते.

सर नारायण यांची उपासना भक्ति अस्यंत थोर दर्जांची होती. प्रार्थनामंदिरांतील उपासना म्हणजे आपल्या ध्येयांची जागृति कहन देण्यांचं साधन अशा विश्वासानें ते मंदिरांत पाऊल टाकीत. (I have come to regard attendance at the service es one of the best preparations for life's duties and works in a spirit of correct manhood in this world of distractions.) उपासक कोणत्याही दर्जांचा असला तरी त्यानें केलेली प्रार्थना, त्याचा उपदेश, त्यास जागृतिकारक वाटे. उपासना चालविणारा व उपासनेत येणारे ह्यांच्यापक्यं समरस जर उत्पन्न व्हावयाचा तर सर्वांचं ध्येय एक असलें पाहिजे ही जाणीव त्यांच्या ठिकाणीं असे. उपासनेत हजर असलेल्या माणसांची उपासनेत अनुकूल यृति बहावी म्हणजे त्याचा परिणाम उपासकावर होतो. सर नारायण यांची उपासन भक्ति उपासकास उत्तेजित करीत असे. त्याचप्रमाणें कोणीही उपासक असला तरी त्यांचेपासून कांही तरी विकल्याची त्यांची तयारी असे:—

There is not a single preacher in the pulpit from whose discourse I have not caught some inspiration of hope, some lesson of light which I have not learnt.

सर नारायण ह्यांनी आपली ध्येय भक्ति विकट प्रसंगीही दाखिवली आहे. इंदुर येथें दिवाण असतांना महाराजांना दुसरें लग्न करावेंसें वाटलं. त्याच्या आड येण्याचा अधिकार सर नारायण ह्यांत नन्दता. परंतु एक पत्नी असतांना दुसरी पत्नी करणें हें नीति व धर्माच्या विरुद्ध आहे असा त्यांचा वाणा होता, व महाराज झाले म्हणून काय झालें, त्यांनी एका पत्नीच्या हयातींत दुसरें लग्न कर्क नये असे त्यांस वाटत होतें म्हणून तिकडे इंदुरान लग्नाचे सोहाले होत असतांना, महाराजांचे दिवाणसाहेब मुंबईत आलेले होते! त्याच प्रमाणें आपल्या दोघांही मुलांचे विवाह त्यांनी बाह्न विवाहविधीनुसारंच केले हं सर्वांस आतां विदित आहे. लशा प्रकारें आपली ध्येयस्पृति नेहमी जागृत टेवण्यासाठी ते झटले. परमेश्वर करो व सर नारायण यांच्या ह्या ह्यां गुणांचे अनुकरण करून त्यांचा उपयोग आपल्या लोकांच्या कल्यासाठी करणारे तहण पुढें येवोत.

# ( १६ ) प्रभाकर रामकृष्ण भांडारकर.

How frail a thing is health and what a thin envelope protects our life against being swalled up from without or disorganised from within.....The only certainty in this world of vain agitations and endless anxieties is the certainty of death.

AMIRI.

मनुष्य मात्र गाढ झोपी रोज जातो, त्यावेळी वस्तुतः प्रस्थक्ष मृत्यूच्या किती जवळ जवळ तो जात असतो! जीवन व मृत्यु ह्यांच्यामध्यें खरें पहातां किती झिरिझरीत पडदा आहे याची साक्ष प्रभाकरपंत भोडारकर ह्यांच्या मृत्यूची बातमी ज्या वळी प्रथम कानी आली त्या वेळी पुन्हा एकवार पटली असे म्हटलें असतां अतिशयोक्ति व्हावयाची नाहीं. प्रभाकरपंतांच्या ठिकाणी आपल्या परम पूज्य पित्याचे अनेक गुण उतरले होते, तुकोबांच्या अभंगांचा त्यांनी अत्यंत सूक्ष्मरितांनं अभ्यास करून त्यासंबंधांने अधिकारयुक्त विवेचन करण्याचा अधिकार प्राप्त करून त्यासंवंधांने अधिकारयुक्त विवेचन करण्याचा कारातांन्यति, पूर्वपक्ष उत्तरपक्ष करून वादांत जय मिळविष्यांने समार्थमं, अस्खलित वाणी, ज्ञान लालसा, परमानिष्ठावंत असा भाव, त्याचप्रमाणे स्वभावाचा करारी-पणा, स्प्रवचीणा, द्रद्रित्त, इ॰ गुणामुळें त सर्वास कारण नक्हतें. प्रभाकरपंत ह्यांच्या मृत्यूची वातानी येहेल असे वाटावयास कोही कारण नक्हतें. प्रभाकरपंत ह्यांच्या अल् वित्राच्या द्वारें त्यांच्यांतील विशेष गुणांचा अल्प परिचय करून देण्याचा प्रयत्न करितां.

प्रभाकरपंतांचा जन्म १८६२ साली झाला. आपळे वडील बंधु श्रीधरपंत ह्यांच्या प्रमाणेंच स्यांचें शिक्षण झालें. १८८२ साली ते बी. ए. ची परीक्षा पास झाले. डा. भांबारकरांचें असे एक तत्त्व असे की, मुलीना पुढें एखाया धंयाचें जरी शिक्षण यावयाचें झालें तरी प्रथम त्यांचें आपळें सर्वसाधारण शिक्षण मिळ-वून पुढील विशेष शिक्षणाची तयारी करणें बरें. त्याप्रमाणें त्यांनी प्रभाकर-पंताच्या शिक्षणाच्या बावतींत केलें असाबें. स्वतः प्रभाकरपंतांनी आपल्या ज्येष्ठ चिरेजिवाच्या बावतींत हेंच तत्त्व आचरणोत आणिलें. असो. प्रभाकरपंतांना परीक्षामध्यें केन्द्रांच सुयश प्राप्त झालेलें नाहीं. तें त्यांच्या दोषां कंधूंनी उत्तमप्रकारें



प्रभाकर रामकृष्ण भांडारकर.

साधिलें. परंतु संसारांत पडल्यावर त्यांनी जी सर्व बाजूंनी कमाई केली ती तोंडांत बोटें घालावयास लावणारी आहे यांत कांहीं संशय नाहीं. १८८७ साली एल. एम. एस.ची परीक्षा पास झाल्यावर कांही वर्षे मंबईत काइन डाक्टरीचे काम केले. परंतु ज्या प्रकारचा जम बसणे इष्ट आहे असे त्यांस वाटत होतें. तसा जम न बसल्यामुळें त्यांनी इंदर संस्थानांत नोकरी पत्करिली. मात्र ती वैद्यकी खात्यांन नव्हे. तर इंदर येथील होळकर आर्टस कॅल्लिजमध्यें शास्त्रीय विषय जिकविष्यास्या अध्यापकाची. त्यांनी महाम वैद्यकीचें शिक्षण संपादिलें, तरी प्रथम त्यांस अध्या-पकाचें कार्य हातीं ध्यावें लागले. तें त्यांनी उत्तम प्रकारें केलें व उत्तम अध्यापक असा लाकिक प्रथम मिळविला. येथे त्यांचा पहिला मोठा गुण प्रत्ययास आला. एकदां काम हातीं चेतलें की मग ते त्याच्याशीं समरस होत. व त्यांत पारंगतता मिळविल्यावांचन त्यांस स्वस्थ बसवत नसे. जो काय विचार करावयाचा तो प्रथम कार्य शिरावर घेतेवेळी. एऋदां तें घेतलें की. मग सर्व लक्ष त्यांत वेधावयाचें असे स्यांचे धोरण क्षमे अज्ञा प्रकारे अध्यापक ह्या नात्याने उत्तम यज्ञ मिळविन्यावर कर्नल राबर्टसन ह्यांच्या हाताखाली डाक्टरीचें काम करण्याची संधि त्यांस प्राप्त झाली. ही संधि यावी अशीच त्यांची इच्छा होती व त्यांनी ह्या दिशेनेंच विशेष शिक्षण प्राप्त करून घेतलें होतें. हें काम सरू करितांच तेथंही त्यांनी उत्तम कीर्ति संपादिली, उत्तम अध्यापक जे होते ते अल्पावधीत उत्तम डावटर झाले. लोकांचा त्यांचेवर पूर्ण विश्वास बसला. इंदूरच्या अधिपतींचें त्यांचेकडे विशेष लक्ष गेलें. त्यांची योग्यता त्यांनी जाणिली व राजवाड्यांतील बाक्टर. स्टेट सर्जन-राजपुत्राचे पालक. असे अनेक हहे त्यांनी मिळविले. निरनिराळ्या प्रकारची कार्मे कहन दाखविण्याचे प्रसंग त्यांस आले. भिन्न प्रकृतीच्या, स्वभावांच्या, मनोवृत्ती-च्या माणसांशी त्यांचा संबंध झाला. परंत सर्व वेळी त्यांनी आपला भांडारकर-पणा कायम राखिला. अखेरीस पेन्शन घेऊन पित्याच्या सहवासांत राहन त्यांची श्रश्रषा करण्यासाठी ते इंदरचा आपला सर्व संसार मोइन प्रण्यास आले. परंत्र इंदरच्या महाराजांना आपल्या संस्थानांत्न भांडारकर गेले हें वरें वाटलें नाही. त्यांच्यासारख्या गुणी माणसाचा सहवास असणे इष्ट आहे. आपस्या संस्थानाला ते भूषण आहेत. त्यांचे शील. त्यांचे ज्ञान, त्यांचा बाणेदारपणा, त्यांची सरळ दृष्टि ह्या गुणांचा लाभ संस्थानाला आणखी व्हावा म्हणून महाराजांनी त्यांना पुन्हीं इंदरी नेलें व त्यांस एक दिवाण करून टाकलें ! मृत्यपूर्वी कांडी महिने आधीं ते नोदरी सोडन पण्यास यावयाचे होते. परंत पुन्हां महाराजांच्या आप्रहानें ते राहिले. अखेरीस ता. १४ जून १९२५ रोजी आपल्याला आतां मोकळें करावें अशी त्यांनी केलेजी विनंति महाराजांनी मान्य करावयाच्या पूर्वीच प्रत्यक्ष मृत्यू- नैच त्यांजवर अचानक झडप घातली ! ता. १४ जून १९२५ रोजी प्रभाकरपंत इंदूर येथील झाम्हमंदिरांतील उपासनेस हजर होते, आणि पुढल्या रविवारची उपाम्मात त्यांच्या स्मरणार्थ झाली ! त्याच रात्री त्यांच्या ह्दयांत वेदना सुरू झाल्या. सर्व प्रहारचे उपाय झाले पण ते सर्व व्यर्थ होऊन ता. १५ जून १९२५ रोजी त्यांचे देहावसान झालें.

## प्रभाकरपंतांचे विशेष गुण.

माधारणपूर्ण गेली तीस वर्षे प्रभाकरपंतांचे चरित्र हा लेखक अवलोकन करीत आहे. कांही काळ अगदी दरून, कांही काळ त्यांच्या कार्याच्याद्वारे व कांही काळ प्रत्यक्ष परिचयाच्यादारें हैं अवलोकन झालें. तेवढ्या अवधीत अधिकाधिक वित्यमानं त्यांच्या विवयींचा आदरभाव अधिकाधिक बादत गेला. त्यांची अध्ययनतत्त्ररता पाइन आम्हांस सादर कौतक बाटावें. डाक्टरीच्या धंद्यांत पडलेला माणुस परंतु वाब्यय व तत्त्वज्ञान ह्या विषयांशी रात्रंदिवस दीर्घपरिचय देवन त्यांमध्यंच रुळणाऱ्या माणसाइतका ह्या विषयाशी स्यांचा निकट भाव. इतकेंद्री कहन आपल्या व्यवसायांत पहिल्या प्रतीची पारंगतता ! तेथें कोण-त्याही प्रकारची हयाय नाहीं. नेहमींच्या औषधपाण्याच्या योजनेपासन तों वैदाशाखांतील अत्यंत आधनिक जी पद्धति तिचेविषयोंही त्यांस माहिती असे ते नित्य आपत्या ज्ञानांत भर घालीत होते. त्यांचे तीर्थहप जगप्रसिद्ध पराणवस्त-मंशोधक, चिकित्सक, अध्यापक व आधुनिक काळांतील भागवोत्तम होते आणि ते सर्व गुण प्रभाकरपंतांत पूर्णपणें उतरहे होते असे जें वर ध्वनित केलें आहे त्याचा अनुभव त्यांच्याशी परिचय झालेल्यांस आलेला आहे. तकारामाच्या अभगांचे गांचे अध्ययन इतके सक्ष्म होतें की. पुष्कळ अधिकारी जनांस त्यांची चिकित्सावदि व त्यांचा उत्कट भक्तिभाव पाहन अचंबा बाटे. त्यांनी तकोबांच्या अभंगांचे निष्टेने, अगदी कसन, मार्मिकपणे व आदरवदीने अध्ययन केले होतें: इतकं की, ज्या ज्या वेळी कोणासही तुकारामाच्या अभंगांचे आधुनिक पद्धतीने अध्ययन करण्याची इच्छा होईल त्या त्या वेळी समारे पंचवीस वर्षांपवी त्यांनी दिलेल Two Masters—Jesus and Tukaram ह्या विषयावरील व्याख्यान व साहा वर्षांपूर्वी पांगारकर कृत तुकारामाचे चरित्र वाचून त्यांनी लिहि-लेला विस्तृत निबंध ही मननपूर्वक वाचल्याशिवाय ह्या अध्ययनाची पूर्वता व्हा-

बयाची नाहीं. त्यांनीं तुकारामांचें आध्यात्मिक चरित्र तरी िहावें असा त्यांस आम्ही एकदां आप्रह केला होता, परंतु त्याचा कांहीं उपयोग झाला नाहीं व ही पात्रताच आपल्यांत अद्याप आलेली नाहीं अश्वी सबब त्यांनीं त्यांबेळी पुढें केली. ह्या बाबतींत हें लक्षांत ठेविळें पाहिजे कीं, तुकोबाच्या अभंगांकडे त्यांचें जें विशेष लक्ष वेघलें तें त्यांच्या तीर्थह्मांच्या तुकोबावरील निस्तीम भक्तीमुळें. आपलें वरील क्याल्यान प्रसिद्ध करते वेळी प्रभाकरपंत क्रणतात:—

I owe a still greater debt to him (to his father) as much as but for his influence Tukaram's works would in all probability have remained almost a sealed letter to me as to many another educated Maratha of to-day.

महाराष्ट्र भाषेतील काञ्यवाद्मयास सागराची उपमा देतात. ह्या सागराचे प्रभाकरपंतांनी उत्तम प्रकारें मंथन करून, त्यांतील उत्तमोत्तम भाग आत्मसात केला होता, असे म्हटलें असतां अतिशयोक्ति होणार नाहीं. महाराष्ट्र भाषेचें काव्य-बाह्मय हा ज्यात्रमाणे स्यांचा आवडीचा विषय होता. स्याचप्रमाणे इंग्रजी कान्य वास्त्रयावरही त्यांची भक्ति होती. वर्डस्वर्थ, टेनिसन, शेक्सपिअर इ० च्या कृति त्यांच्या अत्यंत आवडीच्या असत. मराठी भाषेवरील त्यांचें प्रेम व प्रभुत्व ह्यांचा अनुभव, त्यांची धर्मपर व्याख्यानं, त्यांची कीर्तने व पुराणाच्या वेळची त्यांची प्रवचनें. ह्यांच्या द्वारें उत्तम प्रकारें येत असे. पुराणिकाच्या नात्यानें एकदां ते प्रवचन करूं लागले कीं, जन्मभर पुराणिकाचा घंदा करणारासही त्यांच्यामध्यें व्यंग काढतां येत नसे. तोच प्रकार कीर्तनाच्या वेळचा. जन्या साधसंतांच्या वचनांशों ते किती एकजीव झाले होते. संस्कृत वास्त्रय त्यांनी करें चिकित्सक बढ़ीनें अध्ययन केलें होतें. त्यांची अस्खलित, जोरदार, विनोदप्रचर वाणी किती परिणामकारी होती, त्यांचें संगीताध्ययन करें मार्मिक होतें, त्यांची विवेचनपद्धति कशी तर्कशास्त्रास धरून असे. त्यांचा भाषेचा ओघ कसा सरळ. मनोरम व सुस्पष्ट असे: निर्रानेराळे स्वभाव, प्रसंग व वृत्ति ह्यांच्याशी कीर्तनप्रसंगी ते कसे एकजीव होऊन विवरण करीत याचा विचार आजही मनांत आला की मन अत्यंत अस्वस्थ होतें: अशासाठीं कीं ती भावनायुक्त, पायाशुद्ध वाणी आतां कानी पडा-वयाची नाही: हरिश्चंद्राचें आख्यान लावून श्रोत्यांच्या डोळ्यांतन अश्र आण-णारें शोकरसप्रधान विवरण. व त्याचप्रमाणें प्रसंग येतांच विनोदात्मक भाषण आतां ऐकावयास सांपडावयाचें नाहीं. एकाद्या तर्कशास्त्रज्ञास ठाजविणारें त्यांचें विवेचन. एकाया नाणावळेल्या कीर्तनकारासही मार्गे सारणारा त्यांचा आवेश, त्यांच्या बहुश्रुत-पणाची साक्ष पटविणारी त्यांची विवरणशैली व स्यांची समयसचकता ह्या सर्वास प्रार्थना व बाह्यसमाज कायमचे अंतरले आहेत हा विचार मनांत आला म्हणजे भाषस्या हानीची कल्पना होऊं लागते. संदिरामध्यें उपासना चालवीत असतां ब्रा-बाधर्माच्या ध्येयाशी एकजीव झालेल्या जीवनाची साक्ष त्यांचे प्रत्येक वाक्य पटवन देत असे. व कथीं कथीं प्रभाकरपंतांच्या मखाच्या दारें त्यांचे तीर्थरूपच बोलत आहेत की काय असा भास होत असे. १९१७ साली मंबईच्या प्रार्थनासमाजाने स्थापनेस पत्रास वर्षे पर्ण झाल्याचा महोत्सव केला. त्या वेळी उत्सवांतील हरि-कीर्तन पिता व पत्र ह्या दोघांनी केलें. म्हणजे प्रथम गुरुवर्य रामकृष्णपंत भांडार-कर ह्यांनी कीर्तनास आरंभ केला व प्रकृति आतां दिवसेंदिवस क्षीण होत आहे. आवाजही शीण होत आहे. अधिक वेळ बोलणें. उमें राहणें. होत नाहीं, असें सांगन कीर्तनकार ह्या नात्यानें आपली माळ आपण स्वतः आपल्या चिरंजि-बाच्या गळ्यांत घातली ! तो देखावा इतका परिणामकारक, अंतःकरणा-मध्यें खेदाची व आनंदाची वृत्ति जागृत करणारा होता कीं, त्या प्रसंगाची भारवणही आज आम्हांला अश्र ढाळावयास लावीत आहे. खेद अशासाठी झाला की. कीर्तनजान्डवीचा ओघ प्रथम हरिमंदिरांमध्यें आणून, सतत ४०-४५ वर्षे त्या ओघाच्या द्वारे बहजनसमाजाची आध्यात्मिक तथा ज्यांनी शांत केली ते आतां पढ़ें आपल्या हरिकीर्तनाचा लाभ जनांस देणार नाहीतः आणि आनंद अशासाठी झाला की, आपलें काम उत्तम रीतीने चालविणारें पुत्र-रत्न ह्या कार्यासाठी ते समाजाच्या हवाली करीत आहेत. परंत आम्हां दर्धेंबी जनांचें इतकें कोठें सौभाग्य की, आम्हांस त्यांच्या कीर्तनांचा व सहवा-माचा दीर्घकाळ लाभ व्हावा ? आठ वर्षे झाली नाहीत तोंच काळाने आपळा डाव साधला व आतो ह्या लाभास सर्व समाज अंतरले आहेत. दाहा वर्षांपर्वी पितापत्र कीर्तनकार म्हणन प्रार्थन मंदिरांत उसे राहिले पण आज दोधेहि हरि-आड झाले आहेत ! अस्खिलत विवेचनप्रवाह, समयसूचकता व विनोद ह्या बाब-तींत प्रभाकरपंतांनी आपल्या तीर्थरूपांवर मात केली होती असे म्हटलें असतां. गुरुवर्याविषयींचा आमचा आदर कमी होता असा आरोप आमच्यावर कोणी करील असे आम्हास वाटत नाहीं, ब्राम्हधर्म, ब्राह्मसमाज व ब्राह्मजीवन ही प्रभाकरपंतांनी आपली शांतीची. समाधानाची साधने करून ठेविली होती ह्यांचे साधन उच कोटीचें होतें. त्यांच्या सर्व विवरणामध्यें विद्वत्तेपेक्षां अनुभवाबरच

#### २५७ प्रभाकर रामकृष्ण मांडारकर.

विशेष जोर असे. 'अनुभवें अनुभव अवधा साधियेला' असा त्यांचा प्रकार असे. त्यांच्या प्रार्थना, त्यांचे उपदेश व त्यांची मतें सर्वप्रकारें ब्राह्मधर्मास पोवक व साधकास सहाय्यक अशीं असत.

प्रार्थना व ब्राह्मसमाजाची आपल्या प्रांतातील मंडळी साधारणपर्णे साधुसंना-च्याच ध्येयाचे अनुसरण करीत आहे असा त्यांचा दढ विश्वास होता. साधुसं-तांच्या ध्येयाविषयी त्यांस जागृत अभिमान होता. ते नवयुगांतील निवंधांत स्वणतात:—

"क्सुतः भागवतथर्मांच्या बहुतेक शाखांचें व त्यांति शास्त्रते पंथांचे एक ध्येय जातिमेद मोडणें हें होतें असे प्रत्येक निष्मक्षपाती मनुष्याच्या सहज लक्षांत येष्णासारखें आहे. अतिश्रहाखेरीज सर्व जातींच्या लोकांना विठोबाच्या मूर्तीस प्रत्यक्ष स्पर्ध करण्यास परवानगी असणे, ब्राह्मणांने श्रहाच्या पायां पढणें, एकाच माणसांनी एकाच स्वयंपाकांत्त वावलेळें अन्न निरिताल्या जातींच्या माणसांनी एकाच स्थळी जेवणें, ब्राह्मणांनें वांभाराच्या हातचें, तीर्थ स्त्यून को होहेना, पाणी पिणें, आद्धासाठी तयार केलेळें अन्न अंत्यजांस वावलें, हे प्रकार व्यवहार तांत जातिमेद अवस्य पाळला पाहिजे अस महणणारांकहून होणें कर्षीतरी संभवनीय आहे काय ? या सत्युक्षांनी आपल्या आचरणांत परमार्थ व व्यवहार असा खोड काय ? या सत्युक्षांनी आपल्या आचरणांत परमार्थ व व्यवहार असा खोडा भेद कथींच केला नाहीं, व तो त्यांजवर लादणें म्हणजे आपल्या जोडीस स्मांना आपण्य वसविष्यासारखें आहे......

भागवतभर्म व त्याचे अनुयायी—कांभाराच्या हातचें तीर्थोदक घेणारे देव-मुरारि, मिलेगाबरोबर एकांतांत जेवणारे जनाईनपंत, श्राद्धाचें अन्न अंत्यजांस बाढणारे एकनाथ व त्यांची अनुकृष्ठ पत्नी गिरिजाबाई, मूर्तिपूजेचे उच्छेदक विसोवा खेचर, आधी मूर्तिपूजक व अंती मूर्तिपूजेविषधी उदायीन तुकावा, हिंदुमुत्कमानांच्या धर्माविषधी समभाव असखेले बहिरंभट, हेडीच्या झीवरोबर विवाह करणारे मालोपंत, स्वजातींत्व मुलींचे अमें करून रेणारे तुकांबा हत्यादि मंडळी यांच्यांत व अलोकडील धर्ममुधारकांत पूर्ण साम्य आहे. आणि स्यांच्या-मच्ये भेद वाखविष्यांवा खटाटीए व्यर्थ आहे. "

अशा प्रकारें साधुसंतांविषयी व विशेषतः तुकोबाविषयी त्यांच्या ठिकाणी उत्कट आदरभाव होता तरी तुकोबांवर त्यांची अधभक्ति नव्हती व तुकोबा कें कोहीं सांगतील तें शिरसावंध मानावयास ते तयार नव्हते. विशेषतः कियांसंबं-धार्ने तुकोबांचे अनुदार विचार व होत्या करपना झांकडे कानाडोळा करण्याकडे त्यांचा कळ असे. परंतु हरिभक्तिपरायण पांगारकरबुवांनी क्षियांसंबंघानें अत्यंत अनुदार उद्गार काढळेळे जेव्हां त्यांनी पाहिळें तेव्हां मोठ्या नाखुषीनें त्यांनी तुकोबांवर टीका केळी व त्यावेळी हक्षींच्या काळास अनुरूप असे विचार स्यांनी वरीळ निवंधांत प्रदर्शित केळे. ते येथें जसेच्या तसे देणें जरूर आहे:—

स्त्रिया व तुकोबा आणिं त्यांचे चरित्रकार पांगारकर.

"तकोबा व त्यांचे चरित्रकार रा. पांगारकर यांचे ख्रियांविषयों उदार या विष-यावर कोही लिहावें किया नाहीं अशा विचारांत मन होतें. कारण स्पष्ट बोलाव-याचे हाणजे परमपुज्य तकोबा यांस थोडेंबहत तरी द्वण द्यावें लागगार. आणि मर्व संसारामध्ये समविषमी जनीविजनी जो सखा झाला त्याचे दोष आपणास कदत असले तरी स्थांचे उचारण करणें हें अत्यंत अनुचित होय. परंत भारत-वर्षाच्या सध्यांच्या दर्दशेच्या अनेक कारणांमध्यें दोन अत्यंत प्रबल आहेत. एक ब्राह्मण व ब्राह्मणेतर, उच्च व नीच मानलेल्या जाति, यांच्यामधील संबंध, व दसरे पुरुष व स्त्रिया यांच्यामधील संबंध, पहिला झगडा फार प्राचीन काळा-पामन चारत आला आहे: घोडा व गाढव सारखे कसे होऊं शकतीर या प्रका-रची प्रमाणे पढें आणून परवांपर्यंत या भेदभावाचे समर्थन केलें जात असे: अथवा ' जातिभेद स्वाभाविक आहे. त्याने काय बिनसतें, जातिमत्सर मात्र नसावा ' असा बाह्यतः पोक्तपणाचा विचार सांगण्यांत येत असे: अगदी अली-कडे एका महास्म्याने 'भोजनविधि हा शौचविधीप्रमाणे एकांतांतच झाला पाहिजे' असें विधान करून रोटीव्यवहाराची अनावस्यकता प्रतिपादन केली. परंत आतां राजकीय कारणासाठी हिंदी लोकांत ऐक्य असण्याची आवश्यकता सर्वांस आगं लागली आहे व त्यामुळें हा झगडा बंद होण्याच्या मार्गास लागेल. असा हुढ संभव आहे. परंत ख्रियांची गोष्ट तशी नसल्यामळें या विषयावर लिहिणें भाग आहे. फार प्राचीनकाळी भारतवर्षात क्रियांची योग्यता अत्यंत मोठी मानली जात होती: परंत नंतर स्त्री म्हणजे एक भोग्यवस्त यापलीकडे विचार राहिलेला दिसत नाहीं, उठल्या सुटल्या कवीने स्त्रीनिंदा-पर कविता करावी. परंत ती खरी असल्यास त्यांना या स्थितीस पोंचविल्याची जबाबदारी कोणावर, अथवा याच क्रियांच्या पोटचीं पोरें आम्हीं आहीं. या विचारांची झळकही त्यांना लागळेली दिसत नाही. 'नैकस्या बहवः सहपतयो भवन्ति ' ही प्राचीन चाल उत्तम म्हणून चाळ ठेवावयाची, परंत क्षियांना मात्र \* कर प्रियसखी वृत्ति सपत्नीजने ' ( सवतीशी तें प्रेम करावें ) म्हणून सांगाव- याचें ! क्रियांना एका पातिव्रत्यधर्माशिवाय दसऱ्या कशाची गरज नाहीं. तोच एक त्यांस सद्गति देणारा मार्ग म्हणून बोकेसंन्याशी पुरुषांनी त्यांना उपदेश करावा व सध्यांचाच पति जन्मोजन्मी मिळावा म्हणून त्यांना विशेष वर्ते आच-रावयास सांगावी आणि आपला मार्ग आपणाला मोकळा आहे तो आहेच. पर-षांनी राजरोस बाटेल तसे दराचरण करावें, जनसमाज त्यासंबंधांत बही काडीत नाहीं, तेंच एखाशा स्त्रीचें वांकडें पाऊल पड़ था. म्हणजे ' मगार्त पशुच्या शिरा-वरि वनी उभे काकमे ' हे जन तिला टों कण्यास तयार असतात. त्यांत स्त्रीजात व अधिक पढ़ाकार घेते. बांकडें पाऊल पडण्यांत विशेष दोषी साथीदार जो पुरुष तो अचानक सटन जातो. असा भेदभाव का म्हणून विचारस्यास स्त्रियाच सांग-तील कीं, झालें तरी पुरुष हें तोब्याचें भार्डे व स्नो हें मातीचें भार्डे आहे! सारांश. हिंद समाजामध्यें स्त्री म्हणजे मोल देऊन घेता येण्याजोग्या भोग्य वस्तंपैकी एक असे मानलें जातें. हें रेखाटलेलें चित्र खोटें आहे. यांत कोळशाचाच रंग जास्त आहे. व्यवहारामध्ये पुरुष नेहमी स्त्रीचा सह्ना घेत असतो. लग्नामंजीत तर पुरुष श्रियोचें म्हणणें निम्टपणें ऐकृन घेत असतात इत्यादि अनेक आक्षेप या म्हण-ण्यावरती येण्याचा संभव आहे. परंत चोडा विचार केला असता कोणासही सहज कळण्यासारखें आहे की, या प्रकारचा थोडाबहुत मान जो पुरुषांकडून लियांस मिळतो तो त्यांचा हक म्हणून नव्हे. तर सर्व सूत्रे आपल्या हातांत ठेवून एखाया मस्तवाने नांवाचा राजा गादीवर बसवावा व स्थाला मान वावा स्थोतला हा प्रकार आहे. अशा राजाला किती तरी मोकळीक असते. त्याने खावें प्यावें. शिकार करावी, विलास करावे, महाल बांधावे, घोषवती वाजवावो, हत्ती धरावे, आणि असे करतां करतां राजाच एक दिवस चोरीला गेला हागजे त्या मुरसदाने त्याचा शोध लावून पुनः त्याला आणून गादीवर बसवार्वे ! अशा राजाला काब म्हणाव-याचें ? परंतु जनसमाजांतील जो कोणी वर्ग दुसऱ्या वर्गास दास्यांत ठेवतो त्याला तस्काळ कांहीं फायदा झाला तर होईल. परंतु अंती त्यायोगें त्याचा स्वतःचा नाश झाल्यावांचून राहत नाहीं ही गोष्ट उत्तरोत्तर विवारी माणसांच्या निदर्शनास येत चालली आहे. ब्रियांस भोग्यवस्त्रहपी अवनत दशेस पोहोंचविण्याचें फळ हिंदजनसमाजास मिटाल्याबांचन राहिलें नाहीं.

रा. पांगारकर म्हणतात की, 'परमायीला मारक असे जे कनक आणि कांता हे दोन्ही विषय तुकोबांच्या चित्ती केव्होही चुसके नव्हते, स्यासुळें या बावतीत मनोनिप्रहार्ने स्थाना कारणही पडळें नाही. ते उपजतांच सहुणी व विरक्त होते ' आपल्या साधारण वहिवाटीला अनसरून प्रंथकारांनी आधारावांचन ही कहाणी सांगितली आहे. परंत तुकोबा म्हणतातः-

स्त्रियांचा तो संग नको नारायणा । काषा या पाषाणा सनिकेच्या ॥ १ ।k नाठवे हा देव न घडे अजन । लांचावलें अन आवरेना ॥ २ ॥ दृष्टिमुखें मरण इंद्रियोच्या द्वारें । छावण्य तें खरें दुःखमूळ ॥ ३ ॥

" नारायणा, स्त्रियांचा संग नको; लांकूड, धोंडा, माती यांच्या केलेल्या स्त्रिया असल्या तरीसदो स्यांचा संग नको. नसस्या दर्शनाने सदो मन लांचावते आणि आवरत नाहीं." रा. पांगारकर म्हणतात त्याप्रमाणें जर तकीबा उपजतांच खियांच्या संबंधांत विरक्त होते तर हा अनभव त्यांना कसा आला ? हा भाडोत्री अनुभव नव्हे हें खास. मंडनमिश्राच्या खीनें शंकराचार्यास कामशाखांतील एक प्रश्न विचारला, शंकराचार्यांनी गृहस्थाश्रम न करतां एकदम संन्यास घेतला अस-ल्यामळें उत्तर देतां येईना. म्हणून मुदत मागून घेऊन परकायाप्रवेश करून विचारलेल्या गोष्टीचा अनुभव घेऊन प्रश्नाचें उत्तर दिलें अशी कथा आहे. त्याप्र-माणेंही तुकोबांनी केल्याचे कोणी सांगत नाहीं. तेव्हां वरील अभंगातील व त्या-सारख्या दसऱ्या अभगांतील अनभव तकोहांचा स्वतःचा असला पाहिजे हें उधह आहे. आपल्या अंतःकरणांतील कोनाकोपऱ्यांत लपून असलेले दोष शोधन काइन ते प्रकाशांत आणण्याची हातोटी तकोबांसारखी दसऱ्या साधंत फारच विरळा आढळेल. तेव्हां एका काळीं तकोबांची या प्रकारची चंचल स्थिति होती असें दिसतें. हीच मनःस्थिति हिंदुसमाजांतील बन्याच पुरुषांची असण्याचा संभव आहे. आणि या दुर्दशेचें कारण, स्त्री म्हणजे एक भोग्य वस्तु ही नीच दृष्टि. बार्गीला पाहन याज्ञवल्वयाला म्हणावें लागलें नाहीं की 'नको रे बाबा इचें दर्शन. इच्यायोगें माझें पतन होईल, ' कारण त्याच्या दृष्टीनें गागींची योग्यता अगर्टी भिन्न उच प्रतीची होती. हिंदुस्थानांतील ज्या प्रदेशांत क्रियांस थोडी बहुत मोक-ळीक आहे व व्यवहारांत निरनिराळ्या स्त्रीपुरुषांचा रोज थोडा बहुत संबंध येतो. तेथील लोकांत स्नीदर्शनानें मनाची चलविचल झाल्याचें सामान्यतः कमी दिसन बेतें. परंत ज्या प्रदेशांत स्त्रियांना पढदा आहे तेथील पुरुषांचें या गोष्टींत मानसिक दौर्बस्य दृष्टोत्पत्तीस येतें. तकोबांनी आपल्या मनावर जय मिळविला. आणि परक्या ब्रिया त्यांस रखुमाईसमान दिस्ं लागल्या. याबद्दल ते अत्यंत स्ततीस पात्र आहेत. परंत त्यांनी यासंबंधांत उपदेशिकेला ' एकांती लोकांती विद्यांसी भाषण A प्राण गेल्या करूं नये ॥ ' हा मार्ग जननीच्या उदरात बारा वर्षे लपून जन्म-तःच वनांत पळन जाणाऱ्या अननभवी शकाचा मार्ग होय. खरे वैराग्य समज-ण्याकरितां ज्ञात्यांच्या सांगण्यावरून त्याला जनक राजापाशी जावें लागलें. परेत ं नव्हे ब्राह्मचर्य बाहलेच्या स्थागें ' असे म्हणणाऱ्या अनुभवी तकोबांनी क्रियां-पामन पळन जाण्याचा मार्ग सांगावा हें सत्क्रहर्शनी विचित्र भासतें: तथापि विचाराअंती असे दिसन गेईल की तकीवा या मार्गाने जाऊन यशस्त्री साल्या-मळेंच त्यांनी असा उपदेश केला. परंत तकोशांची गोष्ट अगदी वेगळ्या प्रकारची होती. त्यामळे त्यांचा अनुभव सर्वांस सर्व प्रसंगी उपयोगी पडण्याचा संभव नाहीं, त्यांचा परकी क्रियांशी संबंध याययाचा तो नेहमींचा व्यवहारांतला नस्न भजनकीर्तनादि प्रसंगींच येणारा होता. त्यामुळें कांही काळ खियांपासन दर राहून देवास साक्ष ठेवून, परकी स्त्री रखुमाईसमान ही शिकवण आपल्या चित्तास देणें फारसें कठीण नव्हतें. परंत साधारण जनांची स्थिति याहून अगदीं मिश्र आहे. प्रत्यहीं अनेक वेळ परकी क्रियांशी व्यवहारांत संबंध येणार. सध्यांचा काळ तर असा आहे की. क्रिया व प्रध्य यांनी खांचाला खांदा लावन सामाजिक व राष्ट्रीय कार्ये केली पाहिजेत. अशा प्रसंगी तकोबांचा मार्ग परा कथींही पड-णार नाहीं, या सर्व रोगाच्या मुळाशी जाऊन पोडोंचणारा असा एकच उपाय आहे तो हा की स्त्रो ही भोग्यवस्त आहे. ही सध्यांची बुद्धि नष्ट होऊन तिच्या ठायी पुरुषांत्रमाणेंच मानसिक व आध्यात्मिक शक्ति आहेत व त्यांच्यायोगे प्रवा-प्रमाणेंच या जगातील बरेवाईट विविध अनुभव स्वतंत्रपणें घेण्याची. आत्मा-नमन ( self-realisation ) घेण्याची, व स्वतःची व इतरांची उन्नति अयवा अवनति करण्याची योग्यता तिच्यामध्यें ही आहे. ही जाणीव प्रव्यासच नव्हे तर खियांसही-विशेषतः खियांसच-साली पाहिजे. रा. पांगारकर सांगतात की " तुकोबा किंवा समर्थ असल्या वैराग्यशिखामणी साध पुरुषांनींच स्त्रीवर्गाच्या उन्तीकडे लक्ष पुरवावें, बाकी अर्धवटांनी उन्नतीच्या नांवाखाली स्वतःच अधोगतीस जाऊं नये हें उत्तम. " तुकोबांनी उपदेशिकेस्या मार्गानें क्रीवर्गाच्या उन्नतीचें काम कथींही होऊं शकणार नाहीं. हें वर सांगण्यांत आठेंच आहे. परंत इसरा जो एकच मार्ग या कामी उपयोगी पडण्यासारखा आहे म्हणून बाखनिष्यात आछा तो एका दृष्टीने जरी क्रियांच्या उन्नतीसाठी आहे तरी वस्ततः तो पुरुषांच्या स्वतःच्या उमतीसाठींच आहे हैं उघड आहे. कारण क्षियांच्या संबंधात प्रशासा दक्षिकोण बदलणें हें त्यांतील वर्म आहे. तेव्हां रा. पांगारकर यांचा उपदेश म्हणजे 'बहत्यास हात देतां यावा या इच्छेनें पोहावयास शिक् म्हणतां, परंत ही शहाणपणाची गोष्ट नव्हे, न जाणों एखादे वेळी पोहावयास शिकत असतां भाषणच बुद्दन जाल ' असे म्हणण्यासार्खा आहे. येथवर परकी क्षियांची गोष्ट झाली. परंत स्वक्षीसंबंधानेंसदां जें प्रव्याचें वर्तन असावें असे तुकोबा म्हणतात त्यावरून त्यांची क्रियांविषयीं बृद्धि किती अयोग्य होती हैं सहज कळन येण्यासारखें आहे. साथ नाहीं महासाथ झाला तरी तो सर्वागपरिपर्ण होणें अशक्य आहे. आणि तुकोबांच्या ठायीं जी न्यूने होतीं त्यांत क्रियांविषयींची तुच्छ वृद्धि हं एक विशेष लक्षांत येणारें न्यन आहे. तकोबांनी म्हटलें आहे कीं. "पत्नी राखावी जैशी दासी । देतां लाड तिथेसी वांटा पावे कर्माचा" यापली-कडे आपलपोटेपणा तो कसा असतो ! आणखी तकोबा म्हणतात- पतनासि जे नेती । तिचा खोटा स्नेह प्रीती ॥ १ ॥ विधिपुरतें कारण । वह वारावें वचन ॥ २ ॥ सर्वस्वाची नाडी । ऐसी लाघवाची बेडी ॥ ३ ॥ तका म्हणे दरी । राखतां है तोंचि वरी ॥ ४ ॥ ' परंतु तुकोबांचा काळ निराळा होता. क्रियांची योग्यता केवढी मोठी आहे. एका काळी आपल्या देशांतही त्यांची योग्यता किती मोठी मानली जात असे, या गोष्टीविषयीं त्यांस ज्ञान नव्हतें. परंतु प्रस्तुतच्या काळीं " नारीओं को निंदो नहीं नारी नरका खान । जिस खानमें पदा हुवे भीष्म राम हनमान " हा दोहरा आपल्या प्रंथाच्या आरंभाच्या भागांत ( प्र. ७५ ) देऊन नंतर तकोबांच्या वचनांच्या आधारें रा. पांगारकरांनी स्वतःच क्रियांची मनसोक्त निंदा करावी या प्रकारास काय म्हणावें ? 'विदलें वंदावें निंदिलें निंदावें । एक गेले जावें त्याचि वाटा ॥' यात्रमाणें आचरण करीत असतां आपण पूर्वी काय बोललों व आतां काय बोलत आहों याचा विचार करायला फरसद कोणाला ? रा. पांगारकर म्हणतात-"संसारांतही कार्याकारण विधिपालनापरता स्त्रीसंबंध जो ठेवील त्याच्याच हातून कांही पुरुषार्थ होईल. " संतान उत्पन्न करणें हें स्वीपरुषांचें कर्तव्य आहे. असा एका काळी योग्य समज होता: 'प्रजातन्तं मा ब्यवच्छेत्सीः ' अशी आचार्यांची आज्ञा असे: आणि त्यामुळें विवाहाच्या वेळीं बीला पुरुष बिनदिकत म्हणत असे की. 'प्रजां प्रजनयानहै ' परंतु त्याच प्रसंगी पुरुष स्त्रीला आपला सला म्हणजे मित्रही दरून चेत असे. म्हणून साध तुकाराम व इरिअक्तिपरायण पांगारकर बुवा जेव्हां सांगतात की, बीशी स्नेहप्रीति करूं नये 'विधिपालनापुरता संबंध 'ठेवावा, तेव्हां 'विधिपालन 'या कापनिक शब्दानें कोणीही फसणार नाहीं आणि चाणाक्ष खीबर्ग तर या शब्दाचा खरा अर्थ.

तत्काळ ताडल्यावांचून कधीही राहणार नाही. हिंदु क्रियांची सर्वपरी अत्यंत दुर्दशा झाली आहे ही गोष्ट खरी आहे. परंत एका गोष्टीत मोठेपणा दाखविणें स्यांच्या हातांत अझन राहिलें आहे. आपलपोट्या अन्यायी पतीच्या सखासाठी आपली सर्वस्वी आहति त्या देऊं शकतात. ज्या कोणी ख्रिया जाणनवजन प्रम-पुरःसर याप्रमाणें आत्मयज्ञ करीत असतील त्या सर्वथा वंद्य होत. त्यांना ऐहिक फळाची इच्छा नसते, पारलौकिक फळाची इच्छा नसते: सती सलोचनेचें यश कवींनी गाइलें, परंतु या सतींची नांवेंही जगास कळण्याचा संभव नसतो. स्वतःला म्हणाल तर आपल्या ठायीं कांडी विशेष योग्यता आहे या गोष्टीचें मानही त्यांना नसते. अशा महासती कोणास पुत्र्य होणार नाहीत ? परंत अशा स्त्रिया अत्यंत विरळा, आणि प्रस्तुतच्या काळी सामाजिक उन्नतीच्या कार्यास त्यांच्यापासन प्रत्यक्ष साह्य मिळणें शक्य नाही. त्यांनी आपला गळा जरी उगवून घेतला असला, तरी आपल्या पतीच्या व बंधुभगिनींच्या उद्धारार्थ त्यांच्या हात्न प्रयत्न होऊं शकत नाहीं. परंत आपल्या समाजातील बहतेक श्रिया अशा आहेत की, ज्यांचें आत्मसमर्पण ' संविदा देयम् ' या प्रकारचे म्हणजे बुद्धिप्रःसर नसतें, तर 'चालीचाची वाहो बहुतेक 'या प्रकारचें एखाद्या विकत घेतलेल्या दासीसारखें अथवा घास घाळन पाळलेल्या जनावरासारखें असतें. अजा विद्यांस माझें एक स्पष्ट विचारणें आहे. हरिभक्तिपरायण पांगारकर बुवा म्हणतात त्याप्र-माणें पतीनें 'विधिपालना ' पुरता मात्र तुमन्याशी संबंध ठेवणें तुम्हांला मान्य आहे काय ? मान्य असल्यास 'आद्यांमध्यें व पोटासाठीं देहविकय करणाऱ्या आमच्या हतभागिनी भगिनींमध्यें फरक तो काय ? ' हा विचार तमच्या मनांत कथींही आला नाहीं काय ? अमीच्या साक्षीनें, शिष्टांच्या समक्ष, वेदोक्त विधीनें. रजिस्टारच्या समोर सहा। करून, बाटेल त्या प्रकारें तमचा विवाह झाला असो. तमची व त्या हतभागिनींची स्थिति सारखी आहे. फरक एवढाच की तुमच्या मुलांना तुमच्या पतीची धनदौलत मिळेल. ही श्रियांची दुर्देशा व तिच्यापायी होणारी समाजाची, दुर्दशा नाहींशी व्हावी एतदर्थ सत्युरुषांनी आजवर बरेच परिश्रम केले आहेत त्याबहल स्त्रीवर्गाने त्यांचे आभार मानणे अत्यंत उचित आहे. परंत हैं काम जेव्हां क्षिया स्वतः आपल्या हातांत घेतील तेव्हांच तें नीट मार्गास लागळें असे म्हणतां येईल. अनेक चुक्या होतील. कांडी काळपावेतों समाजाची घडी विषडेल, दुर्जन टवाळक्या करतील, सज्जन संशयाहर होतील, परंत जागृत झाळेली स्त्री हातांतील काम पुरें केल्याचिवाय विश्रांति घेणार नाहीं.

मोठ्या आनंदाची गोष्ट ही आहे की या प्रकारची जायति होण्याचा काळ समीप आल्याची चिन्हें दिसुं लागली आहेत.

#### धर्म व संसार

बियांसंबंधानें त्यांचे विचार हे असे असल्यामुळें संसार व धर्म यांच्या पर-स्पर संबंधाविषयी त्यांचे विचार अत्यंत मननीय होते. आपल्या एका व्याख्या-नांत त्यांनी असे दाखवून दिलें की, संसार व धर्म अशा शब्दयोजनेच्या द्वारें ध्वनित होणारा जो दजेपणा तो आपल्याला संमत नाहीं ! स्यांना जर कोणी असें म्हटलें की, देवाचें स्मरण करीत करीत संसारांतील आपली कर्तन्थें करून देवाशी सहवास करा, तर तें त्यांस बिलकुल पसंत नसे. कारण, त्यांनी एकदां असे सांगितलें की. समजा मजकडे कांही आपरेशन करण्यासाठी कोणी रोगी आला. तर त्यावेळी नारायण नामाचा जप करून त्या कार्यी लागण्याचा व आपरेशन करीत असता नारायण नामाचा जप करण्याचा प्रयस्न केला तर तें काय उपयोगाचें ? माझा रोगी म्हणेल साहेब आपण मला एवढें आपरेशन करन उठवा मग तम्ही व मी आपण दोघें भजन करूं ! म्हणजे जी जी कार्यें ज्या ज्या वेळी करणे जरूर आहे ती ती त्या त्या वेळी योग्यरीतीने सर्व साध-नांचा उत्क्रष्ट उपयोग करून करणें हैं त्या वेळचें धर्मसाधन, संसाराच्या बाहेर. संसार कृत्यांच्या बाहेर धर्मकृत्य म्हणजे एक अगदी निराळेंच कांही तरी आहे असें त्यांस वाटत नसे व त्यांचें म्हणणें असें की. संसार व धर्म ह्यांसंबंधाची ही दक्षि हाच बाह्यधर्माचा विशेष आहे

अशा प्रकारें आपकें चिरत्र सर्व बाजूंनी आदर्शनत करण्याचा प्रयत्न करणारे हैं आमचे बंधु संस्थानाच्या वातावरणांत-आणि तेंही अलीकडे विशेष प्रमाणांनें लोकांच्या रष्टीपुढें आलेल्या संस्थानांत-इतकी वर्षे दिक्न कसे राहिले याचें किरयेकांना मोठें आवर्ष वाटतें. परंतु प्रमाकरपंतांच्या एकंदर चरित्राकडे जे पहातील त्यांस तसें आवर्ष वाटणार नाहीं. ते जनळ जनळ तीस वर्षे संस्थानांत त्यांस तसें आवर्ष वाटणार नाहीं. ते जनळ जनळ तीस वर्षे संस्थानांत राहिले, पण संस्थानी रंगाचें पुट त्यांनी आपल्यावर चहुं दिलें नाहीं. संस्थानांत तिरनिराळे पक्ष अगर तट असतात, आणि परिस्थितिपरत्वं कोठळा तरी एक पक्ष पुष्कळांस उचलावा लागतो. परंतु प्रमाकरपंत सर्व पक्ष व तट खांपासून अलिस राहिले व त्या त्या नेळीं नेमून दिलेल्या कार्याविषयीं मात्र खांस्य ती दक्षता त्यांनीं दाखविली. त्यामुळें जनता व राजवराणें ह्या दोहोंमच्यें

## २६५ प्रभाकर रामकृष्ण मांडारकर.

स्यांच्यालिययी आदराची भावना रहावली व हा. भांडारकर ( इंदुरप्रांती ह्याच नांवानें ते परिचित होते) हे मोठे निस्टुह, करारी व धर्मनिष्ठ गृहस्य असा स्यांचा तिकडे लैंकिक झाला. प्रभाकरपंतांची डाक्टरोच्या धंयांतील कुशलता जशी विशेष होती स्याचप्रमाणे चिकित्सक बुद्धि, स्यांचे वाचन, त्यांचे महाराष्ट्र सारस्वता-वरील प्रेम असाधारण होते. ज्या वेळी त्यांच्यासारखी महाराष्ट्र आयंतील जुन्या कवींच्या कृतीविषयी सिकिय असिमान असलेली तरुण पिढी पुढें थेईल, त्यांची झानलालसा, धर्मतृष्णा तरुणपिढीतील माणसे आपलीशी करितील, त्यांची दंशांचिलेली विवेचकबुद्धि स्वीकाह्म शादर भावांचे आपले विवार जनतेपुढें मंडितील, त्यांची महाराष्ट्र भाषेवरील अनुकरणीय प्रभुत्व व महाराष्ट्र काव्याविषयी मधुकर हत्ति यांकडे त्यांचे विशेष लक्ष जाईल व त्यांस मान्य असलेल्या धर्मीस-द्यान्ताचा ते आदर करितील त्या वेळी महाराष्ट्राचा उदयकाल समीप आला असे स्वणावयास कांहीं हरकत राहणार नाहीं. परमेश्वर परमात्मा असा दिवस लवकर राखवी.

# (१७) भोलानाथ साराभाई.

Lives of great men all remind us We can make our lives sublime And, departing, leave behind us Foot-prints on the sands of time Foot-prints, that perhaps another, Sailing over life's solemn main, A forlorn and shipwrecked brother, Seeing shall take heart again.

-Longfellow.

स्वतः देवाची भिक्त करणें, त्याच्या सहवासांत नित्य राहण्याचा प्रयत्न करणें व त्यांत यश मिळविणें आणि इतरांसही त्या मार्गांची गोडी लावण्यास कारणीभृत होणें, देवाच्या वेभवाचं, प्रेमाचं, सामर्थ्यांचे व आनंदस्वरूपाचें स्वतः वर्णन करणें व इतरांस त्या वर्णनाच्या द्वारें आपळाच अनुभव घेतां येणें शक्य करणें हें कांहीं सर्वांस ताथत नाहीं, सर्वांस कांहीं ही देणगी मिळाळेळो दिसून येत नाहीं. परंतु अहमदावाद समाजाचे उत्पादक, मार्गदक्रंक, पुडारी, व पहिळे अध्यक्ष, मुंबईसमाजाचे १८०८ साली झाळेळे समासद मगवद्भक्त भोलानाथ साराभाई खांस हा अधिकार, हें भाग्य प्राप्त झाळे होतें. प्रार्थनासमाजाचे सभासद ह्या नात्यानें त्यांचें चरित्र मननीय आहे म्हणून त्यांचें साधारण स्वरूप वाचकांस सादर करण्याचा प्रयत्न करितों.

भोलानाथभाई हे अनेक रष्टींनी अलौकिक पुरुष होते. ज्या वेळी त्यांचा उदय झाला त्या वेळी गुजराथ प्रांत आणि बडोर्दे शहर निबिड अञ्चानाथकारांत बांच-पडत होतें. भोलानाथभाई वें सानदानी घराणें त्यांच्या तीर्थरूपांच्या वेळी साधारणपणे खालावर्डे होतें. तथापि दीर्घोद्योग, प्रामाणिकपणा, वाणाक्षपणा, अपूर्व धोरण, विद्वता ह्यांच्यायोगें साराभाई अगदी लहान पगाराच्या नोकरीवर असतांना वर चढले व शेवटी बडोद्यास रेसिडेंट साहेबांचे दफतरदार झाले. तेयें सन १८२२ साली जुलै महिन्याच्या तेवीस तारखेला भोलानाथभाई वा जन्म झाला. साराभाई हे मोठे विचारी व निस्पृह वृतीचे गृहस्थ होते. त्यांनी आपल्या चिरंजिवाचें विक्षण स्वतःच्या देखरेखीखाली घरींच करावयांचें मनांत

आणि हैं. त्यांस घरी शिकविण्यासाठी एक मुनशी ठेविला होता तो पर्शिअन भावेंत शिक्षण देई: त्यांत साराभाई स्वतः भर घालीत. त्याचा परिणाम असा झाला कीं, वीस वर्षीचें वय झालें स्या वेळीं भोलानाथभाईना पर्शियन. संस्कृत. मराठी, गुजराथी व इंग्रजीही चांगलें येत असे. पुढें त्यांनी आपलें इंग्रजीचें ज्ञान पुष्कळ वाढविलें. खरें पहातां देवाच्या कूपेनें साराभाईना इतकी सुस्थिति प्राप्त झालेली होती कीं. भोलानाथभाईनी आपल्या चरितार्थासाठी कांही उद्योग करण्याची जहर नव्हती. परंत आपल्या चिरंजीवाने ऐतखाऊ व्हावें अभी ज्या-प्रमाणें साराभाईंची इच्छा नव्हती. त्याचप्रमाणें केवळ विहे ठांच्या नांवावर विकलें न जातां आपण स्वत: आपलें नांव काढावयाचें अशी स्वत: भोलानाथ-भाईची उमेद होती. म्हणून त्यांनी प्रथम अमदाबाद येथील डिस्टिक्ट कोर्टामध्ये केवळ उमेटवारी पत्करिली व लवकरच घरींच अभ्यास करून ते मन्सफीची परीक्षा पास झाले व लागलीच त्यांची अहमदाबाद येथेंच मुन्सफाच्या जागीं नेमणक झाली. पढें ते ह्याच जागेवर वाढत जाऊन शेवटी फर्स्टकास सबजज ह्या हवावर अहमदाबाद येथें असतांनाच सरकारी नोकरीतन मोकळे झाले. गुज-राथेंत व महाराष्ट्रांतही निरनिराळ्या ठिकाणी त्यांनी नोकरी केली. ठाण्यासही ते कांही काळ मन्सफ होते. सरकारी नोकरीत असतांना कर्तव्यदक्ष. करारी न्यायाच्या बाबतीत समतोलपणा दाखविणारे. शांतवतीचे न्यायाधीश असा त्यांचा लौकिक होता.

परंतु त्यांना नोकरीत कशा बढत्या मिळाल्या व त्यांनी आपली कामें कशी चोख केली एवर्ड सांगण्याच्या हेत्नें त्यांचे चिरत्र लिहावयास आम्ही सिद्ध झालों नाहीं व तसें असतें तर ह्या चित्रपर लेखांत त्यांचा चित्रपाचा समावेश होण्याची कांहीं अवस्यकताही नव्हती. तथापि नोकरी करीत असतांही आपल्या हातृत होईं लितका परोपकार करावयाचा, लोकांच्या झानांत भर घालण्याची साधनें ज्या शाळा त्यांची संख्या वाढविण्यासाठी खटपट करावयाची, लायत्ररी नसेल तेयें लायत्ररी स्थाण्याचा प्रयत्न करावयाचा असे त्यांचे प्रयत्न चाळ होतेच. परंतु त्यांच्या चरित्राचा विचार करीतां जी गोष्ट प्रथम लक्ष्यांत येते ती ही की, तरुणपणापासूनच ते मोठे सत्वशील इतीच घोरणाचा त्यांची युढं अंगीकार केला; पण, धर्मनिष्ठा त्यांच्या ठिकाणी पूर्णपणे मुरले होती. ईमजी खिक्षणाचा पहिला पण, धर्मनिष्ठा त्यांच्या ठिकाणी पूर्णपणे मुरले होती. ईमजी खिक्षणाचा पहिला परिणाम आज्वाच्या करी अनिष्ट असा त्यांचा विदत्त होता तरी त्यांचा स्थांच्या

वर्तनावर अनिष्ट परिणाम झाला नव्हता. ते अगदीं कर्मठ ब्राम्हण होते. त्यांनी रोज पार्थिव पूजा करावी. सर्व वर्ते वैकल्यें मोठ्या निष्ठेनें करावी, शिव व शक्ति-पूजा ह्यांच्यासंबंधाचे सर्व आचार अगदी नियमाने पाळावे व हें सब त्यांनी निमापर्वक करावें. असा ज्यांचा प्रामाणिकपणें वर्तनकम चालला होता. त्यांच्या विचारांचें प्रतिमापजनाचा त्याग करण्यापर्यंत परिवर्तन होईल व ते स्वतः प्रतिमापूजन हा ईश्वरोपासनेचा खरा मार्ग नव्हे असे प्रतिपादणाऱ्या संस्थेचे आछ स्थापक व प्रवर्तक होतील असें कोणासही त्या वेळी बाटलें नसेल. परंत देवाची योजना व इच्छा तभी होती व त्या दिशेनें तो सर्व जळवाजळव करीत होता. त्यांच्या विचारांचें परिवर्तन व्हावयास जी अनेक कारणें झाली त्यांत Blair ची धर्मपर व्याख्याने ह्या पुस्तकाचे आस्थापुर्वक अध्ययन हे तात्कालिक कारण होते. त्यांचे मित्र रणकोडलाल छोटालाल ह्यांनी त्यांना है पस्तक वाचण्याची शिफारस केली: ह्या पस्तकाचे वाचन, उदार विचारांच्या लोकांशी त्यांचा झालेला परिचय, त्यांची स्वतःची सत्यनिष्ठाः, धर्मपुस्तकांचे अध्ययन करीत असतां विवेचकवृद्धीचा त्यांनी केलेला उपयोग ह्या सर्वांचा असा परिणाम झाला की. हदाक्षाच्या माळा घाळून भस्माचे पट्टे ओढलेले. गोमुखीत हात घाळून बसणारे. रोज पार्थिवपूजा करणारे. प्रतिमापजनाचा त्याग करणारे व प्रार्थनासमाजाची स्थापना करून त्याच्या वेदीवरून अपाणिपाद, अवक्ष, अकर्ण पण ह्या सर्व अवयवांची कार्ये करणाऱ्या परमेश्वराची उपासना कहं लागले. त्यांनी आपला जना भाव एकदम सोडला नाहीं, हळ हळ त्यांच्या विचारांत परिवर्तन होऊं लागलें.

सन १८४८-४९ साली असे स्हणतात की त्यांचे मित्र रणछोडछाछ छोटा-ठाल व भोलानाथ भाई ह्यांनी एक धर्मसभा नांवाची संस्था स्थापिली. ही संस्था परमहंस सभेच्या धोरणावर स्थापिली होती किंवा कसें, किंवा परमहंस सभेचा अनुभव लक्षांत घेऊन त्या प्रयत्नाचीच ही छुधारछेली आहृत्ति होती किंवा कसें हें कळण्यास आज साधनें नाहींत. ह्या संस्येच्या सभा दर आठवच्यास भरत; येथें धर्मपर विषयांवर वादविवाद होई, व शास्त्री लोकांस ह्या ठिकाणी आणून त्यांस भावणें करावयास सांगत; त्याचप्रमाणें कांहीं लहान लहान पुस्तकें, भक्ति-पर जुनी कार्व्ये व भक्तांची चरित्रें ह्या संस्येच्या विद्यमानें प्रतिद्ध झालीं; परंतु ही असली अर्थवट सुधारणा भोलानायभाईंच्या प्रकृतीला मानवणें शक्य नव्हतें. सुमारें १० वर्षे ही संस्था चालली व नंतर प्रार्थनासमाजाची स्थापना झाली. ही स्थापना व्हावयास ब्राम्हसमाज कारण झाला किंवा कसें त्याचा पत्ता भोलानाथ



भोलानाथ साराभाई



भाईंच्या ग्रजराती चरित्रकारास लागलेला नाहीं. परंतु प्रस्तुत लेखकाचा असाः पूर्ण विश्वास आहे की, मुंबईचा प्रार्थना समाज व आदि बाम्हसमाज ह्यांच्या वळणावर भोलानाथमाईनी १८७१ साली प्रार्थना समाजाची स्थापना केली. ते उत्तम भक्त व कवि होते हें नंतर सर्व गुजरात प्रांताच्या लक्षांत आलें. परंत स्यांच्या भक्तिपर कविता १८६६ सालींही झालेल्या आहेत. स्यांच्या विचारांस नर्वे वळण लागत असतां १८६९ सालीं ते मंबईस आले असतां डा. आत्माराम पांडरंग ह्यांच्या येथें प्रार्थनासमाजाच्या विद्यमानें होणाऱ्या उपासनेस ते हजर होते. त्याचप्रमाणें त्यांनी जेव्हां १८७१ साली संस्था स्थापिली तेव्हां तीस प्रार्थना-समाज हैं नांव दिलें. जेव्हां तत्त्वांस निश्चित स्वरूप देण्याचा वेळ आला त्यावेळी भादि ब्राह्मसमाजाच्या तत्त्वांवर गुजराती पेहराव चढवून इकडे तिकडे थोडी संघारणा केली. यावरून आमचा असा ग्रह झाला आहे की. ह्या दोन समाजा-विषयीं त्यांस माहिती होती व त्यांच्याच धोरणानें त्यांनी अहमदाबाद समाजाची-स्थापना केली, ह्याच प्रस्तकांत अहमदाबाद समाजाच्या स्थापनेची जी माहिती। दिली आहे तिचे वरूनही वाचकांस आतां हें कळन चुकलें आहे की. अहमदाबाद येथील ट्रेनिंग कॅलिजमध्यें समाजाच्या उपासनांस प्रारंभ झाला. प्रथमपासूनच भोलानाथ भाई च्या कविता उपयोगांत येऊं लागल्या. भोलानाथ भाईना स्वतः गायनशास्त्राचे ज्ञान असल्यामुळे त्यांनी प्रथमपासन उपासनेच्या वेळी कोणती तरी आणि कशी तरी पर्धे म्हणावयाची हा प्रकार चाळ केला नाहीं, ताल सुरावर गवयाने शास्त्रोक्त पद्धतीने तेथे पर्धे म्हणण्याचा प्रथमपासन प्रधात पडला आहे. अज्ञा प्रकारें उपासना चाळ असतां समाजाच्या तस्वांची भोलानाथभाईनीं घटना केली. समाजाचें काम अशा रीतीनें चाल असतांना समाजाच्या कार्याची दिशा एकंदर बदलते की काय अशी भीति उत्पन्न करणारा प्रसंग १८०४ साली घडला. त्या वेळी भोलानाथ भाई अध्यक्ष व सर रमणभाई चे तीर्थहर रा. सा. महिपतराम रूपराम हे सेकेटरी असतांना आर्यसमाजाचे संस्थापक स्वामी दयानंदजी अहमदाबाद येथें गेले. दयानंदांचे मार्ग भोलानाथमाई व महिपतराम भाई ह्यांस पसंत नव्हते. केवळ लोकमत अनुकल करून घेण्यासाठी दयानंदांनी पत्करखेलें वेदांचें अभ्रांतत्व ह्या दोघां पढाऱ्यांना बिलकुल मान्य नन्हतें व दयानंदजींचे डाव-पेंच त्यांस मुळींच नको होते. तथापि दयानंदजी हे धर्मसुधारकच होते. त्यांनाही प्रतिमापूजन मान्य नव्हतें. एका परमेश्वराची आराधना त्यांसही पसंत होती म्हणन ते अहमदाबाद येथे आले असतांना प्रार्थनासमाजाच्या पीठावरून स्यांस व्याख्याने यावयान त्यांनी स्वामीजींस संघि दिली. व अहमदाबाद येथें स्वामी द्यानंद यांचीं वक्तृत्वपूर्ण व्याख्यानें झालीं. त्याच वेळी खाजगी रीतीनें समाजाचे अध्यक्ष व सेकेटरींना स्वामीजींनी एक लहानशी गोष्ट सुचविली आणि तो म्हणजे अहम-दाबाद समाजानें आयेसमाज हैं नांव घेणें ही होय! मोलानाथ माहैंनी खाचा शांतपणें विचार करण्याचे आसिवचन दिलें व सर्व रात्र त्यांनी खरोखरच विचारांत पालविली व अग्वेरीम तसें होणें शक्य नाहीं असें छा दोषांनी ठरविलें.\* त्यानंतर स्वामीजींनी अहमदाबाद येथें आयेसमाज स्थापण्याचा प्रयस्त केला, पण त्या वेळी तरो हें वी तेथें कजलें नाहीं. त्याला सुपीक जमीन स्वामीजींस पंजाबांतच सांपडली. स्वामी द्यानंदांविषयीं रा. ब. रावडे यांचा आदर असे. त्यामुळें ३८८९ सालीं त्यांनी आयेसमाज व प्रार्थनासमाज छोच्यामधील भेदभाव नाहींसा होणें शक्य आहे किंवा कसें तें पाहिलें. पण वेदांचे अन्नतंत्त्व होत्वा सांपडणास व अयंसमाजाचें तत्वार नाहीं सोषणास व आयंसमाजाचें तत्व पत्करण्यास प्रार्थनासमाज जोंपर्यंत तयार नाहीं तोंर्यंत भेदभाव नष्ट होण्याच्या गोष्टी व्यथं होत हैं भोलानाथमाई १८८९ सालीं मुंबईस आले असतांना पुन्हां एकदां त्यांच्या लक्षांत आलें. असो.

१८०७ साली प्रार्थनासमाजाची तत्त्वें कोहीशी प्रचारांत आणण्याचा प्रयत्न भोळानाथ भाईनी करविळा. म्हणजे (१) आजारी नसलों तर मी रोज प्रार्थना करीन. (१) सर्व व्यवहारांत नीतीच्या तत्त्वांस अनुसरून वागेन. (१) रोजच्या उपासनेच्या वेळी मूर्ति अगर असाच पदार्थ द्यांचा आश्रय मी करणार नाहीं व (४) कोणाही मध्यस्थावर मी विश्वास ठेवणार नाहीं. ही सूचना ठाळशंकर माईना पुढें करून सर्वांपुढें ठेवण्यांत आळी. वास्तविक पहातां ह्या चारही करूमांत पळवाटा पुष्कळ आहेत व अनुष्ठानाच्या दृष्टीनें ही करूमें दुबळी आहेत. उपासनेच्या वेळी मात्र प्रतिमापूजन मी करणार नाहीं असे म्हटळें व एवढीच प्रतिज्ञा

<sup>\*</sup>ह्यावेळी भोलानाथ भाईनी स्वामीजीना सांगितलें "स्वामोजी! आप वेदको ईश्वरप्रणीत बतानेका प्रयत्न करते हो, सो बुद्धिमान लोकके सामने तो व्यर्थ है।" त्यावर द्यानंदजी म्हणाले, "ए सब बात तो सच है, परंतु भोलानाथजी, ऐसे समजाये सिवाय सब लोक अपनी संग कैसे आनेवाले ?" यावर गुजराथी चरि-जकार लिहितात "आयी धार्मिक सत्यने गौण गणनार समाजमा निमम थवानी अनिष्ट द्यामांथी प्रार्थनासमाज बची, ए ईश्वरनो आभार मानवानी वात छे, "

केली म्हणजे इतर वेळीं मला हरकत असं नये. अर्थात् सर्व विधि जन्या रीतीनें करावयास दरकत नाहीं असे यावहत होतें आणि आजही अहमदाबाद येथें असाच अर्थ प्रचारांत आहे ! परंत ही सचना पढ़ें येतांच बरीच चळवळ उडाली. कांहीं मंडळीची समाजासंबंधाची सहानभति कमी झाली। भोलानाथ भाईनी मात्र जणं काय आपलें सब लक्ष ह्याच चळवळांत घातलें होतें. ते उत्तम कवि होते. स्योनी उत्तम अभंग व प्रार्थना रचन अहमदाबाद समाजाची व एकंदर गुर्जर समाजाची जी सेवा बजाविली आहे तिचें मोल केव्हांही होणें शक्य नाही, भोला-नाथ भाई हे मंदिरांत उपासनेसाठीं आले म्हणजे एकंदर उपासनेला असे गांमिय प्राप्त होत असे की. सर्वाचे लक्ष त्यांच्याकडे गेल्यावांचन रहात नसे. त्यांची शांतवत्ति. त्यांची आस्था व त्यांचा विश्वास त्यांच्या चर्येवर स्पष्ट उमटलेला दिसे, आणि ते उपासना चालवं लागले म्हणजे एक अधिकारी पुरुष उपासना चालवीत आहे याची जाणीव तात्काल झाल्यावांचून रहात नसे. ते केवळ अहमदाबाद येथेंच स्वस्थ बसुन राहिले नाहीत.स्या वेळी गुजराधेंत कित्येक ठिकाणी समाजांची स्थापना झालेली होती. तेथें त्यांनी वारंवार जाऊन व्याख्यानें दावी. पदांची व प्रार्थनांची पुस्तकें त्यांनी समाजालाच देऊन टाकिली होतीं. जो कांही फायदा होईल तो समाजालाच मिळावा अशी त्यांची दृष्टि असे. महर्षि देवेंद्रनाथ ठाकर, ब्रह्मानंद केशवचंद्र सेन. बाब प्रतापचंद्र मुझमदार व पंडित शिवनाथ शास्त्री ह्यांच्या सहवासाचा लाभ झाल्यामुळे ह्यांच्यांतील धर्मभाव, त्यांची आस्था व त्यांचे उपदेश यांचा त्यांचे मनावर अत्यंत परिणाम झालेला होता. एके काळी त्यांचा कल केशव बाबूंकडे बराच वळलाही होता. १८७७ साली ते कलकत्यास गेले होते. त्या वेळी केशव बाबंचे उपदेश व त्यांच्या प्रार्थना सांचा त्यांचे मनावर इतका परिणाम झाला की. त्यानंतर कुचबिहार विवाह प्रकरण जेव्हां उपस्थित झालें त्या वेळी साधारण ब्राह्मसमाजानें समाजानें मत विचारिलें असतां जरी समाजानें तिन्हाईतपणानें धोरण स्वीकारिलें तरी स्वतः भोलानाथ भाईचा कल केशव बाबुंकडेच होऊं पहात होता. पढें केशव बाबंचे निर्निराळ्या विधींना नवविधानी स्वरूप देण्याचे जे प्रयत्न झाले स्या वेळीही त्यांच्या चित्तवतीत थोडी चलविचल झाली होती. पण थोडक्याच वेळांत त्यांस आपली चुक लक्ष्यांत आली. त्यांचा प्रार्थनेवर उत्कट विश्वास होता, आणि ह्या बाबतीत प्रतापचंद्र मुझ्मदार ह्यांच्या सहवासाचा स्यांच्या मनावर अत्यंत इष्ट असा परिणाम झाला होता. प्रताप बाब दोन तीन बैळां अहमदाबाद येथें गेले. त्या वेळी ते मोलानाथ भाईच्या येथेंच उतरत

असत. त्यांच्या कटंबामध्यें त्यांनी चालविलेल्या उपासना. त्या वेळच्या त्यांनी केळेल्या प्रार्थना ह्यांचा भोलानाथ भाईच्या मनावर झालेला परिणाम ते मृत्य-शब्येवर पढलेले असतांनाही नाहींसा झाला नाहीं. स्योच्या अखेरच्या आजारी-पणांत कर्मधर्मसंयोगाने प्रतापबाब अहमदाबाद येथेंच होते. त्या वेळी भोलानाथ भाईनी प्रताप बाबंना वार्रवार आपल्या सन्निध बोलावन प्रार्थना करावयास सांगावें व सर्व मंडळींना सन्निध बोलावन त्यांच्या प्रार्थनेचा लाभ स्वतःबरोवर ध्यावयास लावावें. ह्या काळास उद्देशन प्रतापचंद्र लिहितात:--

Lying on his last bed of illness when I was with him in April (1886) he repeatedly requested me tooffer prayer at his bedside and devoutly joined in the services held. His son who was attending upon him sang the hymns so well known, he had composed and altogether the dying man seemed to be at peace with God and with man."

अहमदाबाद समाजाच्या इतिहासांत त्याचप्रमाणे भोलानाथभाईच्या चरित्रां-तील एका महत्त्वाच्या गोष्टीचा येथें उद्धेख केला पाहिजे. बाब सत्येंद्रनाथ अह-मदाबाद येथें बरींच वर्षें होते हें आपल्याला माहीत आहे. स्यामुळें भोलानाथ भाई ज्या वेळी कलकता येथे गेले त्या वेळी महर्षीच्या सहवासाचा त्यांस लाभः झाला व महर्षीच्या आध्यात्मिक जीवनाचा अत्यंत इष्ट असा परिणाम भोलानाथ भाईच्या जीवनावर झाला. १८८६ साली प्रारंभी महर्षि देवेंद्रनाथ अहमदाबाद येथें आहे असतां त्यांनी आपल्या सहवासाचा व आपल्या आध्यात्मिक अनुभ-वाचा अहमदाबाद समाजाला लाभ दिला ही अहमदाबाद समाजाच्या इतिहासां-तील महत्त्वाची गोष्ट होय. त्या वेळी महर्षीचें वय ७० वर्षीचें होतें. तरीसद्धां त्या उपासनेच्या बेळी त्यांनी जो उपदेश केला तो इतका सस्पष्ट, इतका उदास-व गंभोर विचारांनी भरलेला होता की स्थाचा सर्वोच्या व विशेषत: भोलानाथ भाई व महिपतराम भाई ह्यांच्या मनावर अस्यंत इष्ट्र असा परिणाम झाला. एकाच बेटीबर हे दोधे वृद्ध गृहस्थ त्या वेळी बसले होते व महर्षीच्या मुखांतन निघणारा प्रत्येक शब्द त्यांचे मनावर कायमचा परिणाम करीत होता. त्या वेळी जे कोणी हजर होते त्यांस ह्या उपासनेचा व त्या वेळच्या इत्याचा केव्हांही विसर पढळा नाही. स्या नंतर कोही महिन्यांनी म्हणजे ता. १ मे १८८६ रोजी भोळानाच माईची इडकोकींची यात्रा संपठी.

भोलानायभाईच्या साधनाचा परिणाम त्यांच्या एकंदर आचरणावर झाला होता ही त्यांच्या चरित्रांतील विशेष गोष्ट त्यांच्याविषयी मनामध्ये जागति उत्पन्न बराबयास साधनीभत होत असे. १८६६ साली त्यांची पत्नी निवर्तली. त्यानंतर स्यांनी दसरा विवाह करावा असा जिकडन तिकडन आग्रह झाला. पण त्या भाग्रहास ते बळी पहले नाहीत व आपली मलेंबाळें व नातवंडें बांच्या सहवा-सांत त्यांनी काळ घालविला, त्यांचा अप्पाराव नांवाचा, मन्सफीची परीक्षा पास झाळेला. सदाचरणी, क्रवाम बुद्धीचा व अत्यंत लोकप्रिय मुलगा एकाएकी अह-मदाबाद येथें निवर्तला, त्यावेळीं भोलानाथभाई ठाण्यास होते. शक्य तेवढी घाई करून ते गेले. एण मलाची भेट झाली नाहीं, एवढा मोठा प्रसंग पण त्यांनी समाहित अंतःकरणाने सहन केला व त्याच्या स्मरणार्थ दाहा हजार रुपये खर्चन एक मोफत वाचनालय त्यांनी अहमदाबाद येथें स्थापिलें. पढें १८८४ साली स्यांचा बाबाराव नांवाचा मुलगा परलोकवासी झाला. हा त्यांच्यावर बृद्धापकाळी आलेला सर्वात मोठा प्रसंग. पण तो त्यांनी तितक्याच समाहित अंत:करणाने सहन केला. ह्या वेळी त्यांच्या मनाची इतकी तयारी झाली होती की. त्यांची सांतवन करण्यासाठी कोही मित्रमंडळी गेली असता त्यांनी सांगितलें की, देवाची इच्छा प्रमाण असें एकदां त्याचेवर पूर्ण विश्वास ठेवन मानिलें कीं. कोणतीही गोष्ट केवळ आपल्या इच्छेविरुद्ध घडली म्हणून तकार करणें हें देखील पाप आहे अमें मला बारतें त्या बेळीं ते प्रणाले:---

In this world man is placed like a soldier in a battlefield; he receives bullets in the shoulder, in the arm, in the back, and all over the body, but it is his duty to have no thought of them, and look not right or left but steadily to march on and reach the goal." अश्वा प्रकार भोखानायभाई आपला जीवनकम नालवीत होते. मात्र प्रान्तेनासमाजासंक्षांचें काम त्यांनी एक्ट्यांनींच अशा प्रकार नालविलं होतें काम त्यांनीं प्रकार गौरवपुक्त जेहेंच आहे. महिपतरामभाई हे स्रोटे विनारी, धर्मीलह, कर्तृत्ववान, धरेली व धावधी होते. नागर बाह्मण

क्षातीत त्यांनीच पहिल्याने विलायतचा प्रवास केला. त्यांच्या काळी इंग्लंडच्या प्रवासास सर्व लोकांकहून अडथळे होत होते. तरीखुद्धां ते गेले व आल्यानंतर त्यांस भोलानाथभाईनी सर्व प्रकार सहात्य कहन लोकांची अनुकूलता संपादिली. महिपतरामभाईच्या चारित्र्याचा परिणाम म्हणजे लालकांकरभाई व रमणभाई असे म्हणावयास कांही हरकत नाहीं. लालकांकरभाईनी महिपतरामभाईचे अनुकरण केले व रमणभाईच्या टिकाणी आतुवंशिक रीतीने महिपतरामभाईचे गुण सुदैवानें उतरल व सर्व आयुष्यभर ते लोकहिताची कांये करीत आहेत हैं आपण जाणत आहों. अथा कर्नृववान प्रागतिक रहस्थांचे भोलानाथजींस पूर्ण सहाय्य होतें. ते त्यांचा उजवा हात होते असे म्हटलें असतां अतिहायोषिक होणा नाहीं. भोलानाथभाईना सर्वांगीण उन्नति हवी होती. ते सर्व प्रकारच्या सामाजिक उन्नतीस अनुकूल होते. गतभन्तंचों करणास्पद स्थिति पाहून ण्या वेळी ते स्वतः धर्माच्या वावतीत लुन्या विचारांचे होते व रोज पार्थिवपूजा करीत होते, त्या वेळी त्यांचे विचार पुनर्विवाहास अनुकूल हाले होते. १८४९ साली रस्त्यावर एक मेलेलेपच कुकतेंच जनमलेलें मूल पडलेलें आढळलें. त्या प्रसंगास उद्देशन त्यांनी आपल्या रोजनिशीत लिहुन वेविलेः—

It seems that some widow has committed this cruel act for fear of cast people. God Almighty may move the caste people to allow widows to remarry, if they please.

ते विधवाविवाहास शास्त्राची अनुकूळता व न्यायाची दृष्टि स्वशा दोन्ही कारणांमुळं अनुकूळ होते. ज्यांचे शास्त्राच्या अनुकूळतेवांचून अवतें व शास्त्रांची सनुकूळता असळी तरच जे अनुकूळ होण्याचा संभव त्यांच्याशी संभाषण करितांचा
ते विधवाविवाहास शास्त्रार्थही कसा अनुकूळ आहे तें दाखबून देत. परंतु गुफि
व सारासार विचार द्यांवरही त्यांची भिस्त असे. ज्या गतभर्तुकांची स्वतःची
विवाहाम इच्छा असेळ, त्यांच्या इच्छेच्या आड यावयास अगरी उतार वय होईपर्यंत विवाह करीत राहणाऱ्या पुरुष समाजाळा कांहींही अधिकार नाहीं असे
त्यांच निश्चित मत होतें; त्यांच्या आड येणें हा घडधडीत अन्याय आहे एवडेंच
केवळ नब्हे, तर हा दुष्टपणा आहे, हा अमानुषपणा आहे असेंही ते म्हणत. वतभर्तृकांच्या अत्यंत करणास्पद स्थितीसंबंधानें त्यांची कांहीं अभंगही रचके आहेत.

पण ते अप्रिष्ध आहेत. अशा प्रकारें क्रियोचें शिक्षण, क्रियांची एकंदर उन्नित, बालविवाहनिषेष, प्रीविववाह, वगैरे सर्व वावतीत त्यांचे विचार प्रागतिक होते. व्या. मू. रानडे ह्यांच्या विचारंप्रमाणेंच ह्यांचे विचार असत. परंतु एका बावतीत न्यायमूर्तीच्या पुढें हे गेले होते. १८८१ साली रा. व. रानडे ह्यांनी आयंसमाज व प्राथनासमाज ह्यांच्या एकीकरणाची चळवळ सुंबईस केली होती. त्यांवेळी समेमध्यें भरपूर वादविवाद झाल्यावर माध्यतावांनी संध्याकाळच्या उपासनेतिही हा विषय आणिला होता. परंतु सर्व वादविवाद व उपदेश ऐकून भोलानायमाई रानच्यांच्या मतास अनुकुल झाले नाहीत व सुंबईच्या इतर सभासदांसही ही करूपना सुळींच पसंत पडळी नाहीं, असें भोलानाथमाईंनी आपल्या रोजनिशीत लिहून ठेविलें आहे.

अशा प्रकारें सर्व प्रकारच्या उन्नतीस व सुभारणेस स्यांची वृत्ति जरी अनुकूछ होती तरी धर्मसुधारणेकडे त्यांचें छक्ष विशेष होतें खाविषयी कांदी संशय नाही; व खाची साक्ष त्यांच्या अभंगांच्या द्वारें उत्तम प्रकारें पटते. त्यांचे अभंग भिक-पर, परीक्षणपर व उपदेशपर आहेत. त्यांचे दोन अभंग येथें घेतों:—

नहिं गंगास्नाने, नहिं जलपाने । नहिं व्रत दाने, पाप जाय ॥ मन मलिनता छुद्ध कीघा विना । ध्यान उपासना सर्वे दृया ॥ दृया सर्वे तीर्थे दृया सर्वे तप। दृया सर्वे जप कमे दृया ॥ घरदार छोडी जाय बनवास । आभी अतित्रास कृदंबने

साधु बनवाने बदले छे नेछ । नहि ए उद्देश ईश्वरनो । इस्तपादादितां मळ्यां छे साधन । जीवनोपाजन करवाने ॥ साचा साधुजन न तजे संसार । करे व्यवहार यथा शास्त्र ॥ विहित विधियी भोगवीने भोग । करे छे उद्योग सरकमंना ॥ परम प्रभुना पाळीने विधान । करे छे कल्याण लोकतुं ते ॥ धन्य एवा साधु पुरुषनो जन्म । करे छुम कर्म ।नन्काम थी ॥ प्रभु मने प्रेरो एवा छुम कर्म । न धरूं अध्मेष्ये पाय ॥

अशा प्रकारें सेवा करीत असतां, भोळानाथमाई १८८६ च्या प्रारंभी मह्यौनी चालविलेकी उपासना अनुभवन्यानंतर पुढन्याच महिन्यांत प्राजारी झाळे न मध्यंतरी जरी स्यास घोडा आराम वार्द्ध छागळा होता तरी स्यांची प्रकृति विषडंच लागली. एप्रिल महिन्यांत बाब प्रतापचंद्र त्यांच्या मेटीस गेले होते. स्यावेळी त्यांनी बालविकेल्या उपासनेसंबंधाने वर उद्वेख आलाव आहे. सत्यानंद अग्निहोत्री ह्यांनी रचलेल्या कोहीं पद्मांचा यांच्या मनावर फार परिणाम झाला होता. रोज राश्री भजन होतच असे. कटंबातील सर्व मंडळी एकन्न होऊन हें भवन व्हावयाचे. त्याप्रमाणे भजन होत असतां एके दिवशी

> हरिनाम भजनका बेला है। मन करत वृथा अवहेला है।। जग दो दिन का यह मेला है। फिर करना कच अकेला है।।

🖹 पद्य गात असतां दुसरा चरण गाळण्यांत आला. कारण त्यांत मृत्युला उद्देशन जहार थाहेत. परंत भोलानाथ भाईची सर्व तयारी झालेली होती. भरणाचे भय त्यांना नव्हतें. 'मेलों तर त्यांत काय झालें' असे उदार त्यांनी आपल्या मित्राजवळ काढले होते. वरील पदाचा पहिला चरण म्हटल्यावर त्यांस पाठ असलेल्या पद्याच्या विचारांत ते मग्न झाले. व दुसरा चरण गाइला असें समजून आपल्या भगदी क्षीण झालेल्या आवाजांत म्हणाले " कुच " म्हणजे काय तें आलें ना लक्षांत ? " कांही तरी " ( कुच ) असा त्याचा अर्थ नाहीं, 'कुच करना ' जाव-याचै-देवाच्या घरी जावबाचें असा त्याचा अर्थ आहे. शेवटी ता. ११ मे १८८६ रोजी ह्या थोर गृहस्थाची, गुजरायच्या धर्मसघारकाची, सत्परुषाची इहलोकींची यात्रा संपत्नी. त्यांच्या मृत्यनंतर अहमदाबाद येथे त्याचप्रमाणे मंबई समाजांत स्यांच्या संबंधानें विशेषोपासना झाली. हल्ली वांहें येथें राहणारे रा. रा. नरसिंगराव भोलानाथ हे त्यांचे चिरंजीव होत. ते मंबई समाजाचे सभासद आहेत. भोलानाथ भाईच्या मृत्यनंतर सबोधपन्निकेमध्ये एक विशेष लेख आला होता. त्यांत म्हटलें आहे:---

परमेश्वराने ह्या महात्म्यास जणं गुजराथच्या लोकांस सद्धर्माचा मार्ग दाख-विण्याकरितांच पाठविलें. दिवसानदिवस अज्ञानांधकाराच्या योगानें आणि स्वार्थी गुरूच्या सद्धर्मद्वेषक उपदेशाच्या योगाने गुजराधेमध्ये जी निक्रष्टावस्था येत चालली होती तिच्या मधून लोकांचा उद्धार करण्याकरितांच ह्या पवित्र पुरुषाच्या अंगांत तो विलक्षण उत्साह. असें अलौकिक धैर्य आणि तें अप्रतिम प्रेम ईश्वरानें दिलें होतें.

निःस्वार्थबुद्धिः, सत्यपरताः, आणि सर्वावर सारखें प्रेम हे गण ह्या महात्म्यामध्ये बसत असत. म्हणून ते आपणा सर्वांस सन्माननीय आणि अनकरणीय आहेत. न्यांनी अहमदाबाद प्रार्थनातमाजाच्या संबंधानें जी अकिरतानें पूर्ण अशी गय-पद्यात्मक पुस्तकें रचून ठेविकी शाहेत त्यांच्या योगानें त्यांनी गुजरायच्या लोकां-वर महदुपकार केळे आहेत. त्यांनी केळेली दुसरी सर्व क्रार्थे जरी लोक विवरळे तरी त्यांच्या अकिरसपूर्ण कविता पुष्कळ बोक नित्यनेमानें वाचूं लागळे आहेत."

दयामय परमेश्वर भोळाचायभाईच्या उपवेशाप्रमाणें वागणारे सभासद अइ-मदाबाद समाजामध्यें पुढें आणो व त्यांच्या द्वारें भोळानायभाईस प्रिय असणारें कार्य अधिकाधिक बद्धस्थी होषो अस्त्री आमनी प्रार्थना आहे.

# (१८) रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर.

Life's race well run, Life's work well done Life's Crown well won Now comes rest.

आपल्या सर्व आयुष्यभर ज्यांचं ज्ञानाजनाचं कार्य सतत चाल होतें, एकेकाळी दृष्टि बहुतेक लुप्त झाली असतांही ज्यांनी आपकें प्रांधरच्यनेचें कार्य पूर्णावस्थेस नेलं, सुखाच्या, व दुःखाच्या, सहवासाच्या व वियोगाच्या, आनंदाच्या
व खेदाच्या अशा सर्व प्रसंगी परमेश्वराच्या सान्निष्यांत राहण्याचा ज्यांनी प्रयत्न
केला, आपल्या विवेकाला जं पटलं, सत्यानं जो मार्ग दाखविला, परमेश्वरानं जो
स्कूर्ति दिली, त्याप्रमाणे वर्तन करावचास ज्यांनी केव्हांहि माधार घेतली नाहीं,
'परमेश्वर परमासाच विवेकरूप आपली वाणी आस्थाला श्रुत ब्हावी अशी
योजना करून आध्यात्मिक जगास्यां साह्यांस नांदित्तो, आध्यात्मिक ज्ञान परमेश्वर सर्व मनुष्यांस देऊन, आस्थान्यं समता गुण उत्पन्न करून खुखधामाप्रत
नेत आहे' असा ज्यांचा जागृत विश्वास होता व ह्या विश्वासाने प्रेरित होऊन
व्यांची सर्व कार्य होतीं; संसारातील एकावरील एक विकट आपतींच्या
वेळींडी ज्यांचा परमेश्वरावरील विश्वास तिकमात्र ओसरला नाहीं, परमेश्वर ज्या
दिश्वतींत देवील त्या रियतींत ज्यांनी समाहितमनेकरून काळ कंटिला, ते आमच
गुहवर्य डा. सर रामकृष्णपंत भांडारकर ता. २४ आगस्ट १९२५ रोजी, ऋषिपंचमीच्या दिवशीं परलोकवासी हाले. त्यांचें अल्पचरित्र येथे सादर करितीं.

## जन्म, शिक्षण वगैरे.

आषाढ छुद्ध तृतीया गुरुवार शके १०५९, ता. ६ जुळै १८३७, रोजी रत्नागिरी जिल्ह्यांत मालवण मुझामी आमचे चरित्रनायक रामकृष्णपंत यांचा जन्म झाला. त्यांचे तीर्थंइप गोपाळ लाडको मोडारकर हे मालवण येथे मामके-दाराच्या कचेरीत प्रथम कारकृत होते. त्यांचे वडील, रामकृष्णपंतांचे पितामह, लाडो विइल हे चांगले प्रसिद्धीस आलेले गृहस्थ होते. इंग्रज सरकारास कोल्हा-पुर सरकाराकहून सन १८१२ मध्ये मालवण व त्याच्या आसपासचा भाग प्राप्त झाला, त्यांची व्यवस्था लावण्याच्या कामी लाडो विइल हार्वि चांगले साह्याच्या

झालें होतें: हें जाणून त्यांच्या क्रदंबास मालवण नजीक चार कोसांवर कांडी जमीन फारच थोड्या धाऱ्याने मिळाली होती. मालवण येथे ज्या घरांत रामकृष्ण-पंताचा जन्म झाला तें घर अद्याप रामकृष्णपंतांच्याच आप्तांकडे आहे. कांडी काळाने गोपाळरावांची राजापर येथील मामलेदाराच्या कचेरीत बदली झाली. रामकण्णपंतांचें मराठी चिक्षण माउवण येथेंच गांवठी शाळेंत व नंतर कांहीं महिनेपर्यंत राजापर येथे सरकारी मराठी शालेंत झालें. पढें लवकरच गोपाळ-रावांची बदली रत्नागिरीस देशरी ऑफिसांत झाली व त्यांनी आपले सर्व क़दंब रस्नागिरीस नेलें. डॉ. भांडारकरांना आपल्या जन्मभमीचा अखेरपर्यंत फार अभिमान असे, गोपाळराबांचें कटंब पष्ठळ वर्षे मालवणास होतें व तेथें त्यांचें घरदार वगैरे असल्यामुळें, सर्व संसार रत्नागिरीस नेताना त्यांची बरीच गैरसोय झाली: तरी ह्या बदलीमुळें खुद रामकृष्णपंतांचें व सगळ्या हिंदस्थानांचे जें कल्याण झालें आहे. त्याचा विचार मनांत आला म्हणजे ही बदली परिणामीं कितौ हितकर झाली आहे याची कांढींशी करपना होते. ज्या वेळीं गोपाळरावांची राजापुराहुन रत्नागिरीस बदली झाली, त्यावेळी रामकृष्णपंतीचे वय अवघे दहा वर्षींचें होतें. तेबढ्या वयांत मालवणच्या गांवठी शाळेंत व राजापर येथील सरकारी बाळेंत तीन महिन्यांत जेवढें शिक्षण होणें शक्य होतें तेवढें त्यांचें झाछें होतें. त्यांच्या विकासी जर ही बदली झाली नसती, तर त्या वयांत तरी राम-कृष्णपंतांस इंग्रजी शिक्षण मिळणें शक्य झालें नसतें. कारण, बदली होतांच सर्व कटंड गोपाळरावांनी रत्नागिरीस नेलें.

सन १८४७ च्या आक्टोबरमच्यें रत्नागिरीस आल्यानंतर गोपाळरावांनी आपल्या विरंजिवास इंप्रजी शाळेंत चातरुं, ही गोष्ट फार महत्त्वाची समजली पाहिजे. कारण, त्या कुन्या काळी इंप्रजी विक्षण ठोकप्रिय झालेंछें नव्हतें, तें सर्वास सिळणें शक्य मल्हतें. अयाप ठोकोना त्या विक्षणाची आवश्यकताही आसूं लगली नव्हतीं, अर्थात ठोकमत अनुकूल झालेंछें नव्हतें, हें निराळें सोणाक्याची जरूर नाहीं. तथापि ज्या काळीं रामकृष्णपंतांचा इंप्रजी शाळे-कच्यें प्रवेश झाला तो काळ मात्र कार महत्त्वाचा व त्याच प्रमाणें चळवळीचा होता. वेथे मुंबईस खेट वावामाई नौरोजी आपला सुस्वमाव, विद्वता, बौकस-क्या व सवाचरण झांच्याचुळें एल्फिक्ट्टम् इन्स्टिट्यूशनमध्यें सर्वांचे आवडते होत होते. रत्नाविरीच्याच शाळेतील सर्वं अभ्यासक्रम सेपवृत विश्वनाय नारायण महळीक, मायकराव करवे, गणेश घोंचदेव परांजपे वगैरे सुंबईत एल्फिक्टन

इन्स्टिटपृशनमध्यें आपला पुढला अभ्यास चाळ् ठेवण्यासाठी आके होते व त्यांच्या हुषारीविषयी बरीच चर्चा चाल असे. त्यांच्यासारखा रत्नागिरीच्या शाळेंतील आपणही इंग्रजी वरिष्ठ चिक्षणाचा लाम करून प्यावा असे वादन रामकृष्णपंत मोठ्या उमेदीने, हेर्चेने व निश्वयाने वरिष्ठ अभ्यासास व्यगके व तेथील अभ्यास त्यांनी त्वरित संपवृत मुंबईस जाण्याचा निश्चय केला. त्यांनी निध्य केला खरा. परंत तो सिद्धीस जाण्यास पुष्कळ अडचणी होत्या. आजकाळ मंबर्ड व रत्नागिरी ह्यांमधील प्रवास पर्वी इतका त्रासदायक नाहीं. बोटींच्या सोथीमळें प्रवास, फारसा सखकारक जरी नसला तरी, सलभ झाला आहे. परंत साठ सत्तर वर्षांपवर्त्ति स्थिति अशी नव्हती. रत्नागिरीहन मंबईस यावयास अनेक दिवस लागत. प्रवास अगदी त्रासदायक असे. आणि स्यांतन केवळ विक्षणासाठी मंबईस एकटें येऊन राहणें हा विचार आईबापांस, आप्नांस कितीसा रुचण्यासारखा होता तें दिसतच शाहे. तथापि वरिष्ठ प्रतीचें विक्षण प्राप्त करून घेण्याचा रामकण्णपंतांचा निश्चय हढ असल्यामुळें, विहलांनी परवानगी दिली नसती, तरी सद्धां आपणांस न कळवितां रत्नागिरी सोडन संबर्डेस कदानित ते जातील असे वादन गोपाळरावांनी रामकृष्णपंतांस संबर्धस पाठविण्याची व्यवस्था केली. हा। वेळी रामकष्णपंतांचे वय १५ वर्षांचे होते. ह्यावरून वरिष्ठ विक्षणाची स्यांची स्यावेळची आवह किती होती हैं आपल्या सक्षांत येतें.

१८५३ साली ज्यानुआरी महिन्यांत आपल्या प्रढील अभ्यासासाठी रामकृष्ण-पंत मुंबईस आले. त्यावेळी एल्फिन्स्टन इन्स्टिटपुशनचे कॉलेज व शाळा असे दोन भाग होते. प्रथम एक वर्षपर्यंत रामकृष्णपंतांस हायस्कृलमधील कॉलेजमध्यें जाण्याकरितां तयार होण्याच्या वर्गातील अभ्यास करावा लागला. १८५४ सालीं परीक्षेंत त्यांचा नंबर पहिला आला. तरी त्यावेळी स्कालरशिप देण्यासंबंधाने नीटशी व्यवस्था नसल्यामळें नंबर पहिला येऊनही स्थांना स्कालराबिप मिळाली नाहीं ! मात्र त्यांना कॉलेजांतील वर्गात दाखल करण्यांत आले. कॉलेजांत अध्यास चालु असतां रामकृष्णपंतांस बऱ्याचशा स्कालरशिपस मिळाल्या ब स्यामळें त्यांच्या विक्षणासही बरीच मदत झाली. प्रथमतः त्यांस हरमहा १५ हपयांची वेस्ट स्कालरिक्षप मिळाली. ही मिळत असतां गायकवाड सरकारकडून १० हू. दरमहाची गायकवाड स्कालरिय त्यांस मिळत असे. १८५७ साली नॉरमळ स्कालरियस म्हणून कांडी स्काळरियस डोत्या त्यांपैकी एक मिळाली.

रामकृष्णपंत कॅलिजांत असतां एक महत्त्वाची गोष्ट घडली, तिचा सहेब करण्या-चर्वी बेथें हें सांगणें जहर आहे कीं, वरित्र प्रतीच्या विक्षणास स्यावेळीं जरी नकाच त्रारंभ झालेला होता. तरी एकंदर शिक्षणाविषयी जितकी आस्था प्यावयास पाहिजे तितकी शिक्षकवर्ग घेत नसे. निदान १८५५ साली विद्यासात्याचे प्रमुख मि. हावर्ड ह्यांनी रामकृष्णपंतांच्या वर्गाची जेव्हां परीक्षा घेतली. तेव्हां त्यांची एकंदरींत बरीच निराशा ब्राली, व स्थांनी असे बोल नहीं दाखविलें की, " रामकृष्ण गोपाळ नावाच्या एका विद्यार्थ्याने मात्र समाधानकारक उत्तरें दिली." असो. रामकृष्णपंत आपल्या स्पष्टवक्तेपणाबद्दल व सत्यनिष्ठेबद्दल जे प्रसिद्ध आहेत ते त्यांचे गुण त्यांच्यांत रुहानपणापासनन् असन त्यावेळी त्यांनी आपल्या अध्यापकांसही आपल्या स्प-शोक्तीची ओळब कहन दिली, हीच वर म्हटलेली विशेष गोष्ट होय, ते कॉलेजॉत असतां दादाभाई विलायतेस गेल्यानंतर कॉलेजमध्येंच असलेल्या एका युरोपिअन ग्रहस्थाची गणित विषय चिकविण्याकडे योजना आली. त्यावेळी गणितविषयाची अगरींच हयगय होत असे आणि तो विषय तर ह्यांचा अति आवहता. हें पाहन एके दिवशी रामकृष्णपंतांनी आपल्या अध्यापकांस म्हटलें. " गणितामध्ये आपली गति न्हाबी ह्या उद्देशानें भी ह्या कॉलेजांत आलों, पण येथें येऊन माझी आतां अगरींच निराजा झाली आहे । " रामकृष्णपंत जेव्हां कॉलेजांत दाखल झाले तेव्हां मि. दादाभाई नौरोजी गणित विषय शिकवीत होते. परंत रामक्रव्णपंतांचें कॉलेजांतील अभ्यासाचें दूसरें वर्ष जेव्हां ग्ररू झालें, त्याच ग्रमारास दादाभाई विलायतेस गेले. नवे अध्यापक आपल्या वर्गाला अवस्य तें गणित न धिकवितां खालच्या वर्गास शोभणारे गणित शिकवृत वेळ मारून नेत असत. त्यामुळे राम-कृष्णपंतांची मोठी निराशा होऊन त्यांनी वरील उद्गार काढले. वे ऐकृन साहेब बहादुर गरम झाले व आपस्या जवळ असलेली गणितविषयावरील सर्व कठिण पस्तकें एकत्र करून ती सर्व रामकृष्णपंतांसमोर त्यांनी आण्न ठेविली ! हेत् हा कीं, आपल्याला पुष्कळ येत आहे व आपण पुष्कळ वाचलें आहे हैं ह्या धीट विद्यार्थ्यांका दाखवन वादें. ती सर्व पुस्तकें पाइन रामकृष्णपंत सहज म्हणाळे 'ही सर्व पस्तकें आमच्यापढें देवण्यांत काय अर्थ आहे ? त्यांतील कांहींही आपण भाग्हांला चिक्तीत तर नाही !' असी.

वरील माहितीवरून रामकृष्णपंतांचा गणित हा फार आवडता विषय होता असे विस्तृन वेर्र्डल, पण, तेवडपावरून इतर विषयांकडे ते दुर्वक्ष करीत असत असे मात्र नन्हें. इंप्रजी, इतिहास, शासीय विषय यांत त्यांची सारसी गति असे. तथापि ह्या सर्वोमध्ये गणिताकडे त्यांचा ओहा अधिक होता. एवढे माम खरें. त्यांच्या वेळी मरलीधर गिरधर नांवाचे एक सहाध्यायी असत. हेही पढें प्रार्थनासमाजाचे सभासद झाले: त्यांचे एक चिरंजीव समाजाचे सभासद असन दसरे नित्य उपासनेस येत असतात. असी, रामकृष्णपंतांची व ह्यांची वर्गात गणितांत नेहमी झटापट चालू असे. पुढें रामकृष्णपंतांचें गणिताकडील लक्ष कमी झालें, तत्त्वज्ञान, इतिहास व संस्कृत हे विषय जरी त्यांचे पढें आवडते झाले. तरी त्यांच्या सर्व कार्यांमध्ये जो नीटनेटकेवणा दिसन येई. त्यांचा चौक-सपणा. हाती घेतलेल काम चोख रीतीने करण्याची त्यांची पद्धत. एकदां कार्य डाती घेतलें म्हणजे कोणत्याही प्रकारची टंगळमंगळ न करितां आपलें सर्व लक्ष तिकडे लावन में आप करणें हा जो त्यांचा गण इतकी वर्षे अनभवास आला तो ते प्रविद्यांत उत्तम गणिती असल्यामळे त्यांच्यांत आला असाचा !

रामऋष्णपंत आपले सर्व अभ्यास उत्तम रीतीनै व्हावेत म्हणून बरेच परिश्रम घेत असत. रात्री ते फक्त सहा तास झोंप घेत: मग कधी कधी छवकर निजन पहाँटे उठावयाचें, अगर बारा बाजतां झोंपी जाऊन सकाळी ६ बाजतां उठाव-वयाचें, असा त्यांचा कम असे. कांडी झालें तरी सहा तासांपेक्षां अधिक झोंप न घेण्याचा त्यांचा निश्चय असे. आणि कचित प्रसंगी झोंप बेऊं नये म्हणन ते आपली शेंडी वरच्या लंटीस बांधन ठेवीत असत ! पुष्कळ वेळां सायंकाळचा बराचसा वेळ आपल्या सहाच्यायांबरोबर अनेक विषयांबर बादविवाद करण्यांत जात असे. पाश्चास्य विचार, पाश्चास्य संस्था व सधारणा अज्ञा प्रकारच्या विच-यांबर त्यांचे वादविवाद व संभाषणे होत असत.

रामकृष्णपंतांच्या काळी कॉलेजची अंतर्क्यवस्था ठीक झाल्यानंतर अध्यापक व विद्यार्थी त्यांच्यामध्यें बरेंच दळणवळण असे. अध्यापकांचें विद्यार्थीकडे सक्ष असे. त्यांच्या हिताचा विचार ते आस्थेने करीत, त्यामुळे विद्यार्थी बाही त्यांच्या-कडे ओडा असे व अध्यापकांविषयी त्यांच्या मनांत आव्रवृद्धि वास करीत असे. सदैवानें रामकृष्णपंतांच्या वेळी आजची स्थित नव्हती. कॅकिजांतील मुखांच्या विक्षणाची ह्यगय होत आहे. असे पाइन सरकारमें महाम तीन अध्यापक विका-बतेहन आणविले होते. ह्या तिहींपैकी मि. ओवेन नांबाचे अध्यापक रामकृष्ण-पंतांच्या फार आवडीचे असत. मि. ओवेन गांचें सर्व विद्यार्थ्यांकडे सारखें सक असे. ते सर्वांशी प्रेमाने नागत व प्रत्येक निवार्म्यांचा गुणकोच जावन चेक्याचाः त्रयत्न करीत. ह्यामुळे जिज्ञास. मेहनती. हशार व चाणाक्ष अशा रामकृष्णपंता-कडे त्यांचें विश्लेष लक्ष लावलें व त्यांचें रामकृष्णपंतांवर वजनहीं तसेंच असे. मि. ओवेन यांच्यांत सत्यनित्रा हा गुण विशेष असे. त्या वेळी French Revolution हा विषय चिकवितांना ही त्यांची सत्यनिष्ठा व सत्यप्रीति रामकृष्ण-पंतांच्या विशेष अनुभवास आली. प्रंथकर्ता फ्रेंबकांतीची पूर्णपणें तरफदारी करणारा होता. ह्या क्रांतीत त्यास कांही दोष दिसत नव्हता. परंत मि. ओवेन बांच्या दर्शनें अशा रीतोनें इतिहासाचें अध्ययन करणें अनिष्ट होतें. व्यक्ती-व्यक्तींच्या कृती कोणत्या तें ठरविलें पाहिजे. आणि त्या घडवन आणव्यांत त्यांचें वर्तन जर दोषी दिसलें. तर तें तसें होतें असे स्पष्टपणें स्टटलें पाहिजे. स्हणजे त्या कृतीची जबाबदारी त्यांच्या माध्यावर पूर्णपूर्णे ठेविली पाहिजे. नाइलाज म्हणून त्यांनी असे केले असे म्हणून त्यांची जवाबदारी उडवन टाकं नये. या मि. ओवेन ह्यांच्या गुणांचा रामकृष्णपंतांच्या मनावर स्पष्ट ठसा उमटला. मि. ओवेन यांची स्पष्टोक्ति, स्यांची विदत्ता व त्यांची कर्तव्यनिष्ठा यांचा रामकृष्णपंतांच्या मनावर किती परिणाम झाला याची कल्पना मि. ओवेन यांच्याविषयी जेव्हां जेव्हां ते भाषण करीत त्या वेळी त्यांचे विषयींचा आपला आदर ते व्यक्त करीत, ह्या एका गोष्टीवरून होण्यासारखी आहे. रामकृष्ण-पंतांची कर्तव्यरतता, चिकित्साखुद्धि, शोधक स्वभाव इत्यादि अनेक गुणीचा व मि. ओवेन यांच्या शीलाचा व गुणांचा निकट संबंध आहे. रामकृष्णपंतीस मि. दादामाई नौरोजी, मि. खुलिंग्स, डा. हार्कनेस ६० अध्यापकांचा लाम झाला. ह्यापेक्षां आणखी एका गृहस्यांच्या ज्ञानाचा, अनुभवाचा व दरदर्शित्वाचा रामकृष्णपंतांस साम होत असे. हे गृहस्थ म्हणजे मि. हावर्ड होत. मि. हावर्ड ह्यांची विद्यार्थ्याच्या शिक्षणाविषयींची आस्था असाधारण असे. ते शिक्षणखात्याचे प्रमुख असल्यामळें विद्यार्थीस जिस्तविणें हें कांडी त्यांचें काम नव्हतें. तरीपण होसकरू व हवार अशा कांडी विद्याध्यास खाजगी रीतीने ते आपल्या ज्ञानाचा काम देत असत. ह्या विद्यार्थीत रामकव्यपंत असत.

सन १८५८ साली रामकृष्णपंताचा एरिकन्स्टन कॉलेज मधील धिक्षणकम संपत्ता. कोही काळपर्यंत कालेजच्या प्रिन्सपालच्या कारकुनाचे काम केल्यावर एक्फिन्स्टन हिन्स्टरपूतनमध्ये बिक्षकाच्या जागी त्यांची नेमणूक झाली. १८५९ बच्चे त्यांस फेलोबिप मिळाली व सुमारें वीड वर्ष गुंबईस काम ककन ते १८६० साली पूना कॉलेजमच्यें वदली होकन प्रथमच पुष्पास गेले. आपरवा आयुष्पाची पुष्कळशी वर्षे ह्या ठिकाणी जावयाची आहेत, हेंच शहर आपर्छे वसतिस्थान होणार आहे, व येथेंच आपल्या हातून कांही लोकोपयोगी कार्यमाण होणें आहे, असा विचारही त्यावेळी त्यांच्या मनांत आला नसावा!

# शिक्षण पूर्ण झाल्यानंतर.

9649-9668.

मि. हावर्ड ह्यांचे विद्यार्थ्यांच्या हिताकडे उक्ष बरेंच असे, असे वर म्हटडेंच आहे. १८५९ पर्यंतचा शिक्षणकम संपल्यानंतर आपल्या ज्ञानंति अर चाळाववाची जी संघि रामकृष्णपंतांस मिळाली, ती मि. हावर्ड ह्यांच्या योजनेमुळें, हें उक्षांत देविलं पाहिजे. आपल्या तान्यांतील विद्यार्थ्यांस जें कांही हान प्राप्त झालें यांत आणकी भर पडणें अवस्य आहे असे वादन व ज्यांना ह्या विष्ठ पिक्षणाचा ज्ञाम झालें यांत आणकी भर पडणें अवस्य आहे असे वादन व ज्यांना ह्या वेत्रचें मि. ह्यावर्ड यांनी एक युक्ति योजिली. पेशव्यांच्या वेळचा दक्षिणांक त्या वेळपेर्यंत तसाच लोळत पडला होता. त्याचा उपयोग सहा फेलोकिस्स नेमून करण्याची आपल्याला पर-वानगी आसावी अझी त्यांनी सरकारला विनेति केली व ती मान्य होकन १८५९ च्या जानुआरीत रामकृष्णपंतांस मि. हावर्ड ह्यांनी पहिले दक्षिणा फेलोनेमिलें. प्रथम त्यांची नेमणूक संवर्ड झाली होती. परंतु नंतर १८६० साली जून महिन्यांत हाली ज्यास आपण बेक्स कॉलेंज म्हणतों, त्या पुण्याच्या कॉलेंज नात्यांची बदली झाली. ह्या सहा फेलोकिस्तपंत्री एक नंतर प. वा. जन्हेरी-लाल उमियाशंकर ह्यांसही देण्यांत आली होती.

रामकृष्णपंत एकंदरीत ५॥ वर्षे फेलो होते, एवडचा अवधीत स्थांनी आपलें झान, विशेषतः संस्कृताचें झान, बरेंच वाडविलें. सर रामकृष्णपंत मांडार-फर हे संस्कृत झानामध्यें श्रेष्ठ पंडित स्ट्णून सर्वत्र प्रसिद्ध आहेत. परंतु कॉले-जांत शिकत असतां प्राप्त झालेस्या झानाचीं त्याचा कोहीं संबंध नाहीं हें लक्षांत ठेविलें पाहिजे. त्यांच्या वेळीं कालेजांत संस्कृत चिकविलें जात नसे. आणि योचा गणितविषय मोळ्या आवडीचा असे. तथापि ते गणिती होते स्ट्णून पुढें जेब्हां त्यांची संस्कृताच्या अभ्यासास प्रारंभ केला त्यांवेळीं तो अवहीं जुन्या पदतींनें न करितो आपल्या चौकस स्वभाषास साजेल अशाच रीतींनें केला. संस्कृताच्या अभ्यासास लागण्यापूर्वी आधीं त्यांची महाराष्ट्र कवींची ओळ्ख करून चेतळी. असे सोगतात कीं, एकदा परिसेंत प. वा. मंटलिकोनी आर्था व कोरू चातळे

होते. परंत महाराष्ट्र कवीची काव्ये त्यांच्या वेळच्या विद्यार्थ्यांस लावतां येत नसत. म्हणून रामकृष्णपंत, नारायण महादेव परमानंद, बाळ मंगेश वागळे. इ० मंदळी. बाळोबा पाच्ये बांच्याजवळ आर्या व ऋोक लावावयास विकली जंतर रामकण्णपंतांनी संस्कृत आवेच्या अभ्यासास प्रारंभ केला. ह्या अभ्यासाकडे त्यांचे **छक्ष** लागावयास पाश्चास्य विदानच कारण बाले. ते फेलो असतांना स्यांच्या है लक्षांत येकन चकलें की. आपले लोक संस्कृत भाषेस अत्यंत पत्र्य मानीत आहेत खरे. परंत शोधक बुद्धीनें अध्ययन करून, नंतर अनेक महत्त्वाचे शोध लावण्याचे व स्थासाठी राखंदिवस मेहनत करण्याचे जासाचे काम परके लोक करीत आहेत ! ही गोष्ट्र आवस्या स्था भाषेच्या अभिमानास ब्रमीवणा आणणारी आहे असे वाटन त्या भाषेचा व्यवस्थित रीतीने अभ्यास करण्याचा रामकष्णपंतांनी निखय केला. व हा भापला विचार त्यांनी थि. हावर्ड जांस कलवितांच त्यांनी त्यांस उत्तेजन देऊन शक्य तितकें साह्य करण्याचें अभिवचन दिलें व त्याप्रमाणें स्यांनी स्यांस साह्य केलेंडी, कालेजांतील बिक्षणकम संपूर्ण झाल्यावर त्यांनी ह्या नम्या अभ्यासास सुरवात केली. मुंबईस थोडे दिवस गोविंद शास्त्री छेले. व स्यांच्याबरोबर मुख्यत्वेंकरून आप्पाशास्त्री खाडीलकर, ह्यांजपाशी अध्ययन केलें व पण्यास बाळशास्त्री देव व अनंतशास्त्री पेंदारकर ह्या शास्त्रांपाशी त्यांनी आपला अभ्यास चाल देविला, थोड्याच वर्षांत त्यांची इतकी गति झाली कीं, नंतर न्याय, व्याकरण, वेदांत ह्या विषयांसारख्या गहन विषयांवरील प्रंथांचें ते स्वतःच अध्ययन कर्क लागले. व त्यांत अखेरीस इतकी पारंगतता मिळविली कीं. इंप्रजी बिक्षण प्राप्त झालेल्यांमध्यें त्यांच्यासारखे शोधक, चिकित्सक व पंडित तेच होते असा त्यांचा लौकिक झाला.

रामकृष्णपंतांच्या संस्कृतांतील पारंगततेसंबंधानें एक विशेष गोष्ट लक्षांत ठेव-ष्यासारखी आहे. संस्कृत मार्षेतील धर्मविषयक प्रयाचें विशेष अध्ययन केळें म्हणजे पुरातनाकडील ओढा विशेष वाढतो; मन एककक्षी होतें; दुसऱ्या कोढून कर्सेही सत्य द्वान प्राप्त होष्यासारखें असलें, तरी तें त्याज्यसें वादं लगतें व मन काहीं अंशी अत्यंत आकुंचित होतें. असें पुष्कळांचें झालें आहे. मग रामकृष्णपं-तांचें तसे कां झालें नाहीं ? खास कारण एकंदर अध्ययनामुळें त्यांच्यांत आलेळा चौकसपणा व सत्यावरील त्यांचें अढळ प्रेम हें होय. सत्य कोढूनही आले तरी त्याचा स्वीकार करावयाचा, सत्य केन्हांही आढळलें तरी त्याचा त्याग करावयाचा बाही, हें तस्व त्यांच्या हाडींमासी निनून गेल्यामुळें ह्या त्यांच्या सत्यप्रीतीमुळेंक ते दराप्रही न होतां जन्या शास्त्रीलोकांप्रमाणें एककहीही झाछे नाहींत. सस्य प्रहण करावधानों सत्य अत्यंत पुज्य व आदरणीय, हेंच स्थानें सदोदितनें श्रीरण श्रमे

मंबई युनिव्हर्सिटी १८५७ साली स्थापन झाली. आणि पहिली प्रवेश परीक्षा १८५९ साली झाली. ह्या वेळीही मि. हॉवर्ड हेच विद्याखात्याचे प्रमुख होते. त्यांनी असा नियम केला की, त्या वेळीं फेलो असणाऱ्यांनी युनिव्हसिंटीच्या परीक्षांस बसलें पाहिजे. आणि त्यांत नापास झाल्यास फेलोशिपबर पाणी सोडलें पादिने । अजी अटच घातल्यामळें रामकृष्णपंतांसही १८५९ साली पहिल्या प्रवेश परीक्षेस बसावें लागलें. त्या वेळी पढें जे न्यायमतींच्या पढास पोंचले ते मि. नानाभाई हरिवासही त्या परीक्षेस बसन रामकृष्णपंतांबरोबर प्रवेश परीक्षा प्रधार झाले. १८६१ साली रामकृष्णपंतांची एफ. ए. ची परीक्षा उतरली. आणि १८६२ साली ते बी. ए. झाले. हे जेव्हां बी. ए. झाले. तेव्हां एक विशेष गोष्ट बढली. ती ही कीं. पास झालेल्या विद्यार्थ्यात प्रथम त्यांचें नावच नव्हतें ! म्यामळें भारतं भापली फैलोशिप जाणार भन्नी रामकृष्णपंतांची खान्नी होकन चकली होती आणि नियमाप्रमाणें भी आपली फेलोबिप सोहण्यास तयार आहें. असंही त्यांनी दर्शविलें होतें. परंतु आपण नापास कसे झालों खाचें त्यांस बहत-कड़न आधर्य वाटलें असावें, कारण, सर अलेक्झांडर प्रेंट स्थांचे मार्क पहात असतां त्यांच्या नांवापुढें एका विषयाचे मार्क पाइन त्यांस फारच आश्चर्य बाटकें. कारण, त्यांनी त्यांची त्या विषयाची जी उत्तरें पाढिली होती त्यांवरून रामक-क्यापंतीस जे गण दिल्याचे त्यांस स्मरत होते त्यापेक्षां त्या एकंदर विषयास त्यांस पष्कळ कमी गुण पाइन त्यांस सहजच फार आवर्ष बाटलें. आणि मग अधिक चौकशी करतां त्यांच्या व कृष्णाजी बापूजी बाळ यांच्या मार्कींची अहला-बदल झाल्याचे आढळन आले ! ती चक संधारतांच रामकृष्णपंत बी.ए. त 'ऑनसै'-सह पास झाल्याचे प्रसिद्ध झालें ! ह्याच वर्षी प. वा. नामदार न्यायमर्ति रानडेही बी. ए. ची परीक्षा पसार झाले. १८६३ साली रामकृष्णपंत आपली एम. ए. ची परीक्षा पास झाले. परंतु एम्. ए. ची पदवी त्यांनी १८६६ साली घेतली. ते आपली एम्. ए. ची परीक्षा पसार शाले त्या वेळी संस्कृत घेऊन त्या परीक्षेस बसले. बावरून त्या वेळी त्यांचें संस्कृताचें अध्ययन कोठपर्यंत येळें होत. त्याची वाचकांस कल्पना होणार आहे. असो. डेकन कॉलेजांत विकविष्याचे काम करीत असती इंगजी, लेजिक व भाषाशास Philology हे विषय ते शिक्तीत

असत. त्यावेळी आतांप्रमाणंच द्रसाल अध्यापकांस आपल्या कामाचा रिपोर्ट प्रिन्सिपाल ह्यांस सादर करावा लागत असे. १८६४ साली प्रिन्सिपाल वर्डसवर्ष ह्यांस त्यांची जो रिपोर्ट सादर केला त्यांत एका वर्षांत शेक्सपियरचे ज्िलभस सिक्षर, गिवनचे रोमन कॉवरील कांडी भाग, मिलचें लॉजिक, व्हेटलीचें Easy Lessons on Reasoning नांवाचें एक पुस्तक व ह्या पुस्तकांचें अध्यापन चालले असतां मिल, थॉमसन व गंनसेल ह्यांचें त्या विषयांसंबंधानें काय मत आहे तें सांगणें इतका इंग्रजीचा अभ्यास झाल्याचा, व संस्कृताखरीज मोरो-पंताचें सभापवें व व्याकरण आणि व्याकरणशास्त्र हेही विषय त्यांनी एका वर्षांत संपितव्याचा लक्षेत्र आहे. ह्या आपल्या रिपोर्टीत रामकृष्णपंतांनी पुढील उद्गर कांविक आहेत:—

"My lectures to the first class embraced the history and development of Marathi language. That the Prakrit dialects arose from a corruption of Sanskrit and one of these by a further development or change became our Modern Marathi, was proved by comparing Marathi vocables with their forms, as they exist in Prakrita, Maharashtri and in Sanskrit."

स्या कळवा मराठीका अभ्यास कोणस्या प्रकारना अहे ह्याची कल्पना वरील उताच्यावकन वावकांस होणार आहे. डेकन कॉलेजांत असतांना संस्कृत आयेचे अध्यापक डॉ. हाउम नांवाचे एक गृहस्य होते. ते १८६४ साली रजेवर गेल्यावर आपले इंप्रजी वमेरे छिकविष्याचे काम संभादन रामकृष्य-पंतांनी डॉ. हाउम हांचे संस्कृताचेही वमें कांही दिवस चेतले. ह्याच साकी स्थानी फेलोबिएच्या जागेचा राजीनामा दिला, नंतर कायचावा अभ्यास करण्याचा त्यांचा विचार होता. कायचावा अभ्यास करण्याचा विचार मनंत वेष्णाचे मुख्य कारण असे होतें ही, ह्यांच्या बरोवरीचे बाल मंगेश वालले, महादेव गोविंद रानडे ह्यांची कायचाचा अभ्यासीत मन चातले होतें. हा विचार व्याद्ध अस्तांनाच सिंख हेहावाद येचील हायस्कृत्वच्या हेडमास्तरची जामा त्यांच एकदान वेष्णां हेवें ते तिष्ण गेले व कायवाच्या अभ्यासांचा विचार स्वांत अस्तांनाच सिंख हेहावाद येचील हायस्कृत्वच्या हेडमास्तरची जामा त्यांच एकदान वेष्णां तेयें ते तिष्ण गेले व कायवाच्या अभ्यासांचा विचार स्वांत सहन गेला।

# हेड मास्तर, मदतनीस प्रोफेसर व प्रोफेसर. १८६५ पासन प्रदील काळ.

सिंध हैदराबाद येथील काळेच्या हेदमास्तरच्या जागेवर असतांना रामकृष्णपंत जेव्हा सन्हाळ्यांत मंबईस आले त्या वेळी सर बार्टल फिलर हे गव्हरनर होते. होतकरू आणि हवार पदवीधरांस मोटमोठ्या जागा ते मुद्दाम उत्तेजनासाठी देत असत. हे पाइन रामकृष्णपंतांचा रेव्हिन्यु खात्यांत शिरण्याचा विचार होता. भाणि गन्हरनरसाहेब बी. ए. झालेन्यांना डेप्यूटी कलेक्टरच्या जागा देत आहेत असे पाइन आपलीही अशा जागी नेमणुक व्हावी, अशी आपण खटपट करा. असे त्यांनी डायरेवटर मि. हॉवर्ड ह्यांस लिहिलेहि होतें. परंत मि. हॉवर्ड ह्यांस हा विचार पसंत पहला नाहीं, विद्यास्तात्यांत इतके दिवस घालविल्यावर आतां त्या खात्याची कोही संबंध नसणाऱ्या खात्यांत रामकृष्णपंतांसारस्या विदानाने जाणे त्यांस पसंत न पडन त्यांनी रामकृष्णपंतांस रतागिरी हायस्कृलच्या हेड-मास्तरची जागा एकदम दिली ! त्यांनी त्यांस जर ती जागा दिली नसती तर काय झालें असतें ? संस्कृताचे असामान्य पंहित ह्या दृष्टीनें त्यांच्या हातन भी कामगिरी झाली आहे तीस हिंदस्तान देश मकला अस्ता ! ज्या शाळेंतर क्षापण प्रथम इंप्रजी शिक्लों त्याच शाळेवर हेडमास्तरच्या जागी आपली नेमणक होत आहे असे पाहून त्यांनी ती जागा पतकरली. है हायस्कृल ह्या वेळी अगदी खालावलें होतें आणि त्याची नीट व्यवस्था लावण्यास रामकला-पंत हेच कायते एक योग गृःस्थ आहेत असे बाटल्यावरूनच मि. हावर्ड ह्यांनी त्यांची हा। जागीं नेप्रशक देली

धा पूर्वी तेयें मि. रसेल ह्या नांवाचे एक युरोपिअन गृहस्य हेडमास्तर होते. हे गृहस्य आपस्या वाग्नेस्थानं व आपस्या वगातील मुलांच्या शिक्षणार्संबंधानं कांद्रीयुद्धां काळजी घेत नस्त, व आपण नेहमी गुंगीत असावयाचे ! तेरहां स्रध्या स्थातात स्थाना विद्यार्थाचा ७ भ्यास, अगर शाळेची एवंदर व्यवस्था युचावी तरी कश्ची ? रामकृष्णपतास एकदम हेडमास्तरची जागा मिळाली एवदपावरून ती जागा आपस्यः होक सत्या वेळी सहज मिळ्ण्यासारखी हंग्ती, असा समझ होष्याचा संभव आहे. परंतु व स्तविक स्थिति तश्ची नस्हती. रामकृष्णपत हेच पहिले देशी हेडमास्तर होत व स्थानीच मग हत्रांस मार्ग मोकळा करून दिखा. रानागिरीस येतांच आपस्या नेहमीच्या पद्धतीस अनुसक्त ते मोळ्या आस्योनं

#### २८९ रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर.

निषयानें आणि आनंदानें आपल्या घाळेबी सुधारणा करण्याच्या कामास लागके. आणि पहिल्याच वर्षी स्थांच्या श्रमास पणे यदा आलें: कारण, स्थांनी प्रवेश परी-क्षेस जे विद्यार्थी पाठविळे ते सर्व त्या परीक्षेत उत्तरले. पहिल्या वर्षी रा. रा. धामणस्कर ( हे पढें बडोवास मोठ्या हवावर होते. ) रा. रा. गांगण, केशव-राव रेगे हे त्यांचे विद्यार्थी होते. इसऱ्या वर्षीही असेंच झालें. इसऱ्या वर्षी प. वा. यशवंत बाळकणा आठल्ये हे रामकणापंतीचे विद्यार्थि होते. सांच्या संस्कृताच्या अभ्यासासंबंधाने रामक्रणपंतांनी फारच काळजी घेतली व स्यामळें त्यांस त्या वर्षी पहिली जगनाथ शंकरशेट स्कॉलरधिप मिळाली. रामकृष्णपंत १८६५ पासन ६८ पर्यंत रत्नागिरीस हेडमास्तर होते. तेबढ्या काळांत त्या शाळेची साहजिकपणें फारच भरभराट झाली व तीन वर्षांत ह्या शाळेलाच दोन वेळ जगन्नाय शंकरशेट स्कालरशिष्स मिळाल्या आहेत. रामक्रणपंत रानागिरीस . हेडमास्तर असतो पहिल्या वर्षी स्यांस जरी शाळेसंबंधानें बरेंच काम पडलें तरी ब्राच वर्षी त्यांनी आपले संस्कृत इसरें प्रस्तक प्रसिद्ध केलें. पहिलें प्रस्तक ते प्रण्यास फैलो असतांना सन १८६४ सालीच त्यांनी प्रसिद्ध केलें होते. संस्कृताचा अभ्यास करणारांस ह्या दोन्ही पस्तकांपासन किती लाभ झाला आहे. व ही पस्तकें इतर संस्कृत प्रयांच्या अध्ययनास किती साध्यमन झाली आहेत तें भातां येथें सांगण्याची कांडी आवश्यकता राहिलेली नाडी. रत्नागिरीस हेड-मास्तर असतांनाच म्हणजे सन १८६६ साली रामकृष्णपंतांस प्रथमच संस्कृत भाषेचे परीक्षक नेमिलें. त्यावेळी नंतर न्यायमुती झालेले काश्चिनाथपंत तेलंग हे एक उमेदबार होते. उत्तरें लिहिण्यांत त्यांची दिसन आलेली विरुक्षण हशारी पाइन रामकृष्णपंतांचें त्यावेळी त्यांचेकडे प्रथम लक्ष गेलें, ह्यानंतर १९०८ पर्यंत रामकृष्णपंत मंबई यनिव्हसिंटीचे परीक्षक असत. शेवटी शेवटी ते फक्त एम. ए, च्याच परीक्षेत परीक्षक असत, परीक्षक ह्या नात्याने आप छे काम करण्यांत हे किती दक्ष असत आणि त्यासंबंधाची आपली जबाबदारी हे कसे पूर्णपणें ओळखन असत त्याची थोडीशी कल्पना न्हावी म्हणून येथे एक उदाहरण देती. नेडमीप्रमाणें सन १८९९ साली त्यांस एम. ए. साठी परीक्षक नेमिलें होतें. तेव्हां त्यांनी आपण होतन सिंदिकेटला इत्विलें दी. यंदां आपण माझ्या जागी डॉ. इल्झ ब्रांस परीक्षक नेमार्वे ! कारण, यंदां ह्याच परीक्षेस माझा मुलगा बसणार आहे. आणि त्यानें जे विषय चेतले आहेत ते त्याने बरोबर मीं वाचलेले अस-स्यामळें. मला बंदां त्या विषयाचें तरी परीक्षक होतां येत नाहीं. ही डा. भांडार-

करांची स्पन्नीक्त कोठें आणि आतो आपळा कोणी आप्त अगर संबंधी परिक्षेस बसणार असल्यास ती माहिती अवस्य वाबी असा नियम असूनही कोहीं सबबीवर ती माहिती टाटणारे कोहीं परीक्षक कोठें ! असी.

१८६८ साली एल्फिन्स्टन कॉलेजाचे संस्कृताचे कायमचे अध्यापक डॉ. वूलर रजेवर गेले. त्यांवळी त्यांच्या शिफारसीवरून त्यावेळचे कामचलाऊ डॉय-रेक्टर कर्नल वाहिंग्टन यांनी रामकृष्णपंतांस हा. बलर खांच्या जागी संस्कृताचे अध्यापक नेमिलें त्यामळें रत्नागिरी सोडन मंबईस आल्यावर पन्हां त्यांस रत्ना-गिरीस जावें लागलें ना ी. ह्या जागी रामकव्यपंत तीन वर्षे होते. इतका वेळपर्यंत डॉ. बलर रजेवरच होते असे नाहीं. परंत ते रजेवरून परत आल्यावर शिक्षण बात्यांतच इन्स्वेक्टरच्या मोठ्या पगाराच्या जागेवर त्यांस नेमण्यांत आलें. स्यामुळें १८७२ पूर्वत रामकणापंत संस्कृत भाषेच्या अध्यापकाचेच काम करीत होते. परंत १८७२ साली मंबदसरकारने ही जागा बाहेरचा कोणीतरी मनव्य आणन भरण्याचा विचार चारुविका ! लोकांस हा विचार पसंत पडला नाही, तरी ह्या जागी हाँ. पिटरमन ह्यांस सरकारने आणिलें. ह्यावेळी मि. चंटफिल्ड हे एक्फिन्स्टन कॉलेजचे प्रिन्सिपाल होते. त्यांस रामकृष्णपंतांचें काम. त्यांची शिक्षविण्याची उत्कृष्ट हातोटी. त्यांची विदला वंगरेवा अनुभव होताच व रामकृष्णपंतांसंबंधाने स्यांच्या ठायीं भादरभावही अगावा, त्यांनी रामकृष्णपंतांस असिस्टंट प्रोफेसरच्या जागी नेमिलें: नाहीं तर त्यांस पुन्हा रत्नागिरीस जावें लागलें असतें. १८७३ पासन १८८२ पर्यंत ते मदतनीम प्रोफेसराच्या जागी होते. परंतु मध्यंतरी १८७९-८० मध्ये ते पुण्याच्या कॉलेजात संस्कृताचे अध्यापक होते. १८८२ साली डेक्सन कॉलेजचे संस्कृताचे प्रोफेनर डॉ. किल्हार्न यांनी पेनशन घेतळे. त्या वेळीडी पुन्हां एकडां रामकृष्णपंांच्या हक्कावर गदा येण्याचा संभव होता ! परंत दहा वर्षांत लोक बरेच शहाणे झाले होते. ह्यावेळी वर्तमानपत्रांत ह्याबहल फारच चळवळ झाली. काशीनाथपंत तेलंगांसारस्या बाणेदार व नांवाजलेल्या विद्वानाने ह्या बाबतीत प्रवाधार घेतला: आणि ह्या कामी डॉ. पिटरसन्चीही बरीच मदत झाली. एवडी जरी खटपट झालो. तरी सरकारने एका जर्मन गृहस्थाची ह्या जागी नेमणकही केली होती ! ह्यासंबंधाने सरकारचा असा विचार होता की. डॉ. पिटरसन ह्यांस इंप्रजीचें अध्यापक करावें आणि रामकृष्णपंतांस मंबईची जागा बावी व पुण्याच्या रिकाम्या राहिलेल्या जागेवर स्था जर्मन गृहस्थास नेमावें; परंतु हा विचार डॉ. पिटरसन् ह्यांस मुळीच पसंत पडला नाही. त्यांनी कौन्सिलरांची गांठ घेळन

मला इंग्रजीचे अध्यापक तुम्हीं काय म्हणून नेमणार ? मला ती जागा नको आहे. अमुक मनुष्य एखाद्या जागेस योग्य आहे किंवा नाहीं हैं त्यास न विचारतां क्रमें दर वेतां येतें रे मला संस्कृत भाषेचेंच अध्यापक रहावयास हवें आहे. ' अशा रीतीनें कौन्सिल रांशों भांडन त्यांनीं त्या जर्मन गृहस्यास येथें न येण्याची तार पाठविण्यास लाविलें ! व त्यामळें तिकडे जर्मन लोक मंबई सरकारच्या हा। चलक्किन्छ बतीवरल बरीच टीकाडी करूं लागले. डॉ. पिटरसन् ह्यांनी त्यावेळी केवळ स्वार्शांसाडी जी खटपट के री. ती जर केली नसती. आणि ते जर्मन गृहस्य जर आले अमते. तर रामकृष्णांतांची मात्र मध्यंतरी जागा जाण्याचा संभा होता, कारण, डॉ. पिटरमननी सहस्र आपलें काम सोडलें नसतें, व नव्या इनमान इंप्रजी शिकवितां येणें शक्यव नव्हतें. म्हणजे मग अर्थातच रामकृष्णपंतांना रत्नागिरीस अगर द गरें कोठें तरी जाणें भाग झालें असतें । असो, अखेरीस म गईसर हारनें आपला हट सोइन दिला आणि रामकृष्णपतां म डेक्कन कालेजचे कायमचे अध्यापक नेमिलें. रामकृष्णपंत हेच संस्कृतचे पहिले देशी अध्यापक हो त. तेथे जाण्यापूर्वी १८७३ सालापासून तों १८८२ वर्षेत प्रधाक वर्षी ते सिंडिकेटचे मेंबर होते. आणि पहेंही त्यांची निवडणुक व्हाची अशी युनिव्हर्सिटोच्या फेलोंची इच्छा होती. परंत्र त्यांनी तो मान नाहारिला, कारण तहण आणि होतहरू विद्वानांस उतेजन यावयाचें. हैं त्यांचे धोरणच अस यामळे त्यांनी काशीनाथ रंत तेलंगां पार ख्यास विडिकेटमध्ये येऊन काम करितां यार्वे म्हणून याउपार आपली सिंडिक होण्याची इच्छा नाहीं, असे स्पष्ट रीतीनें दर्शविलें. १८९३ पर्यंत डेकन कॉलेजांत संस्कृतचे अध्यापक ह्या नात्याने काम केन्यानंतर त्यांनी पेनशन घेत है. त्यांतर त्यांनी वसित मेहमी पुण्यास असे व त्यांनी कानिटकर एन जिले अरच्या देखरे वा ॥ श्री १८९२ साली बांधलेन्या घराचे त्यांनी संगमाश्रम असे नांत देविले. शेतटपर्वत ते याच क्षापल्या आवडस्या आश्रमांत रहात होते.

रामकृष्णपंत ज्यात्रमाणें संस्कृतङ्ग म्हणून जगत्रसिद्ध होते त्याचत्रमाणें
Antiquarian पुराणवस्तुसंशोधक म्हणूनही त्यांची सर्वत्र प्रखिद्धी असे;
परंतु ह्या विषयाकडे त्यांनी संस्कृताचा अभ्यास सुरू केला तेन्ह्यापानून त्यांच्य
कक झाला असे मात्र नन्हे. एका केवळ आकित्मिक अशा प्रसंपामुळे ह्या
विषयाकडे त्यांचे लक्ष लागलें. १८०० साला डा. मागेकत्री आदर्जी
नावाच्या एका पारती गृहस्थांस जमीनांत पुरलेला एक तासपट सांपहला.

तो त्यांनी रामकृष्णपंतांस आणून दिला. त्या तामपटावर जुन्बा देवनागरी लिपीत कांही लिहिलेलें होतें. त्या वेळी रामकृष्णपंतांस ही जुनी अक्षरें मुळींच माहीत नव्हती व त्यासंबंधाची माहितीही कोठन मिळवावी तेंही. त्यांस माहीत नव्हतें. परंत लवकरच त्यांनी प्रिन्सेप. वगैरेंची ह्या विषयावरील पस्तकें आणवून त्या तामपटावरील केख लाविला व कांडी दिवसांनी त्यासंबंधानें रायल एशियाटिक सोसायटीच्या शाखेपढें निबंधही वाचिलाः तेन्हांपासन त्यांचे ह्या विषयाकडे विशेष लक्ष लागलें. स्यांनी नंतर अनेक लेख वगैरे लिहून आपला शोधकपणा व्यक्त केला आणि हाँ, बरजेस ह्यांनी जेव्हां Indian Antiquary नांवाचें मासिक पुस्तक सुरू केलें. तेव्हां रामकृष्णपंतांवर त्यांची बरीच भिस्तः असे. हा। पस्तकांतील त्यांचे लेख पाइन त्यांची कीति सर्वत्र पसंह लागली. १८७४ साली लंडन येथे International Congress of Orientalists. जी भरली होती तिच्या तर्फे रामकृष्णपंतांस आमंत्रण आलें होतें: परंत कांडी खासगी अडचणीमळें स्या वेळी त्यांस जातां आलें नाहीं. तरी पण त्यांनी सभे-साठी नाशिक येथील कांडी (Inscriptions) शिलालेखांसंबंधाने एक उत्तम निबंध लिहन पाठविला. त्यांत दिसन आलेली त्यांची विद्वता व शोधक. बुद्धि पाहन सर्वानी त्यांची त्या वेळी फारच स्तृति केली होती. १८७५ साली Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland ह्या संस्थेनें त्यांस आपल्या संस्थेचे सन्मान्य ( Honorary ) सभासद नेमिलें. नंतर जर्मन ओरिएंटल सोसायटी, अमेरिकन ओरिएंटल सोसायटी, इटालियन, एशियादिक सोसायटी, ह्या संस्थानी त्यांस सन्मान्य सभासद निविद्धेते. त्याच-प्रमाणें फ्रेंच इन्स्टिट्यट आणि सेंटपीटर्संबर्ग येथील इंपीरिअल अकॅडमीचे ते 'कॉरस्पॉडिंग मेंबर 'होते. रायल बोहिमन सोसायटी ऑफ सायन्सेसचे ते 'फारेन मेंबर ' असत. १८७६ साली त्यांनी आपली मालतीमाधवावरील टीका प्रसिद्ध केली. ह्या पुस्तकांत त्यांनी आपली शोधकबुद्धि, विद्वत्ता व चौकस-पणा चांगल्या रीतीने प्रत्ययास आणून दिल्याचा त्या पुस्तकाचे अध्ययनः करणारांस अनुभव आहेच. १८७७ साली बहल्सन फायलॉलॅं जिकल लेक्च-रचिप स्थापन झाली आणि प्रथमतः रामकृष्णपंतांनीच ही व्याख्यानमाला. सह केली. ह्या मालेतील त्यांची पांच व्याख्याने रायल पश्चियारिक सोसायटी वा येथील शाखेच्या 'जर्नल' मध्यें छापून प्रसिद्ध झाली. राहिलेली दोन आणि पूर्वी छापिलेली पांच मिळन सातही व्याख्याने एकत्र प्रथकपाने आतह असिद्ध झाली भाहेत. ह्यानंतर प्रो. मॅक्समूलर ह्यांच्या मालेसाठी त्यांनी वाब-पराणाचें भाषांतर करण्यास प्रारंभ केलाः परंत दर्दैवाने हें काम त्यांचे हातन तडीसही गेळें नाहीं आणि जितकें तडीस गेळें तितकें त्या माठेंत प्रसिद्धही झाछें नाहीं. ही मोठ्या खेदाची गोष्ट होय. १८७९ साली सरकाराने परातन संस्कृत केलांच्या संशोधनाचें काम त्यांचेकहे सोंपविकें हें काम त्यांनी आपल्या नेहमीं-च्याच पद्धतीप्रमाणें मन लावन केलें. आणि ह्या कामीं स्थानी किनी त्रास सोसके असले पाहिजेत ह्याची साक्ष तें काम संपल्यानंतर प्रसिद्ध झालेले रिपोर्ट देतन भाहेत. त्यांची विद्रला. त्यांची शोधकबुद्धि ही पाहन १८८५ साली गॉटिंजन ( जर्मन ) युनिव्हर्सिटीनें त्यांस Ph. D. (म्हणजे Doctor of Philosophy ) ही बहमानाची पदवी अर्पण केली. आणि १८८६ साली मंबई सरका-रानें डॉ. भांडारकरांस काठेवाडांतील संस्थानिकांच्या तर्फे व्हीएना येथील Congress of Orientalists मध्यें प्रतिनिधि पाठविकें. त्यांस Ph. D. ही पदवी प्राप्त झाल्यापासून युरोप व अमेरिका येथील अनेक संस्थांनी आपा-पत्या संस्थेचे सन्मान्य समासद नेमिले आहे. १८९१ साली त्यांस सरकाराने C. I. E. ही बहमानाची पदवी अप्ण केली. १८९३ साली न्या. मू. तेलं-गांच्या जागी डॉ. भांडारकरांची युनिव्हर्सिटीच्या व्हाइस चॅन्सलरच्या जागी नेम-णक झाली. १९०४ साली मंबईच्या यनिव्हर्सिटीनें त्यांस एलएल, डी. ही दुर्भिक पदवी दिली. मुंबई यनिव्हर्सिटीकइन ही बहुमानाची पदनी प्रथमच हिंदी गृह-स्थास मिळाली. दादाभाई नौरोजी ह्यांस ही पदवी मागाहन देण्यांत आली. १९०८ साली कलक्त्याच्या युनिव्हर्सिटीन Ph. D. ( Doctor of Philosophy) ही पदवी त्यांस अर्पण केली. संबईच्या LL. D. पदवीदान समारंभाच्या प्रसंगी झालेल्या भाषणाचा उल्लेख पढें केला आहे. त्यांस एडिंबरो युनिव्हिंसेटीनेंही LL. D. ही पदवी दिलेली आहे. K. C. I. E. ही पदवी १९११ साली राजाधिराज विलायतेहून हिंदुस्थानांत दिलीच्या समारंभासाठी आहे होते स्वाबेळीं स्वांस देण्यांत आही.

#### भांडारकर प्राच्यविद्यासंशोधन मंडळ.

ता. ६ जुळै १९१७ हा दिवस डॉ. भोडारकर ह्यांच्या चरित्रांत अरयंत मह-रबाचा असा समजळा पाहिजे. त्यांच्या सन्मानार्थं ह्या दिवशी पुण्यास वरीळ संस्था स्थापन झाळी. आजपर्यंत अनेक बिद्वान् संस्थानी ह्यांचा बहुमान केळा होता; त्यांच्यावर पद्य्यांचा व सन्मानपूर्वक संबोधनांचा वर्षाव झाला होता; परंतु हा मान अपूर्व होय. त्यांच्या हयातीत त्यांस हा मान मिळाला; ह्या दिवशीं त्यांना असें समाधान व्यक्त करितां आलें कीं, तुलनात्मक शास्त्रोक पद्धतीनें अध्ययन कहन आपले विचार लोकसमृहापुढें ठेवण्याची जी आपली पद्धत तीस यश आले आहे. त्यांचा बहुमान करण्यासाठीं मोडारकर स्मारकलेखसंप्रह तयार करवृत त्यांस वरील दिवशीं अर्पण करण्यांत आला. हा संप्रहच त्यांस प्रिय अस-लेली शास्त्रोक तुलनात्मक पद्धति यशस्त्री होत असल्याची साक्ष पटचीत आहे.

ह्या प्रयात हिंदी व युरोपियन विद्वानीचे मिद्रन चाळीस लेख आहेत. पैकी सतरा युरोपि भनांनी लिहिलेले आहेत. त्यांपैकी बहुतेक इंग्लंडमधून व चार फ्रा-न्समधून आलेले आहेत. युद्धामुळें जर्मन संस्कृतहांचे लेख मागवितां आले नाहींत.

ही संस्था विशेषेत्ररून दोन हेत आवल्या दशीपदें ठेवन स्थापन झाली. पहिला हेत डा. भांडारकरांच्या वाह्मयसेवेचें योग्य स्मारक करणे व दसरा हेत प्राच्य विद्यांचे संशोधन करणें. संस्थेला गुरुवर्योंचे नांव देऊन पहिला हेत साध्य झाला आहे. आणली वर म्हटलेला विशेष प्रंथ प्रसिद्ध करून गुरुवर्याविषयींचा उत्कट आदर ह्या संस्थेने सस्पष्ट रीतोने व्यक्त केला आहे. डा. भाडारकरांनीही ह्या संस्थेचें खरें महत्त्व जाणून व योग्य रीतीनें सर्व कामें होऊं लागल्यास संस्थेच्यादारें वाड्ययसेवा होणें शक्य आहे हें लक्षांत घेऊन आपला बहमोल प्रथमंत्रह ह्या संस्थेसच अर्थण करण्याचा निश्चय वरील दिवशींच जाहीर केला. डा. भोडारकरांचा संस्कृत प्रथसंग्रह फारच उत्कृष्ट आहे. त्यांत कांही प्रथांच्या दुर्भिळ प्रति, संस्कृत संशोधनासंबंधी सर्व मासिकांचे महत्वाचे अंक. सर्व तन्हेचे मूळ संस्कृत प्रंथ व त्यांवरील परभाषांतर्गत टीकात्मक लेख इ. सांठा आहे. आपल्याम;गें आपलें हें भांडार डेकन एज्यकेशन सोसायटीला दावें असे त्यांच्या मनांत होतें. इतक्यांत ही नवीन संस्था स्थापन झाली. तीसच हा बहमोल संप्रह देण्याचें त्यांनी ठरविलें. वरील संस्थेशी अति निश्च संबंध असलेले एक अध्या-पक म्हणतात "अडीच तीन हजार पुस्तकांचा पंचवीस हजारांवर किंमतीचा. भरयंत परिश्रमाने जमविलेला प्रथसंप्रह एकदम देकन टाक्कों ही हलकीसलकी गोष्ट नव्हे." जें कार्य इतकी वर्षे आपण चालविलें तें योग्य माणसांनी हाती घेतलें आहे अशी खात्री होऊनच त्यांनी हा निश्चय केला. हहीं हा सर्व ग्रंथ-संप्रह साच संस्थेच्या तान्यांत असून, लवकरच ह्या संस्थेच्या द्वारें एक फार मोठी कामगिरी व्हावयाची आहे. ही कामगिरी म्हणजे डा. भांडारकरांच्या सर्वे. इंपजी लेखांचा संप्रह ही होय. है लेख ४ भागांत प्रसिद्ध व्हावयाचे असून ' धैबिसम व बैष्णबिसम' ह्या विषयावरील प्रंयही ह्यांत प्रसिद्ध होणार आहे. सामाजिक व धर्मपर विषयांवरील सर्वे इंप्रजी लेख व व्याख्यांने ह्या संप्रहांत बेणार आहेत.

#### प्रार्थनासमाजाचे मानपत्र.

ज्या दिवशी वरील संस्था स्थापन झाली, व त्यांस भोडारका स्मारक लेख-संग्रह अर्पण करण्यांत आला, त्याच दिवशी मुंबईच्या प्रार्थनासमाजाच्या वतीर्ने त्यांस एक मानपत्र अर्पण करण्यांत आलें.

वर डॉ. भांडारकरांनी लिहिलेल्या प्रंथांसंधंधाने उल्लेख आलाव आहे. परंतु ह्या सर्वात त्यांनी जें एक मोठें काम केलें तें बांबे गॅझीटीयरसाठी An Early History of the Deccan हा प्रंथ लिहिणें हें होय. हा प्रंथ दिसावयास खहान आहे खरा, पण त्यांत त्यांनी आपल्या देशाच्या भावी इतिहासकारांसाठी जी सामग्री एकत्र करून ठेविली आहे तिच्या योग्यतेविषयी विचार केला म्हणजे डॉक्टर साहेबांनी ह्या बावतींत आपल्या देशावर कसे उपकार करून ठेविले आहेत, ह्यांच Ph. D. ही पदवी प्रथम मिळावयास हाच इतिहास कारण झाला, असें ते म्हणत असत.

हा चिरित्रात्मक लेख प्रथम ज्या वेळी १९१० साली लिहिला गेला त्या वेळी लॉ. भांडारकर शैव वैष्णव पंथांचा इतिहास ( दृष्टि मंद झाल्यामुळें ) निवेदन करण्याच्या कामी गुंतले होते. त्यानंतर हा त्यांचा अत्यंत महत्त्वाचा मंय पूणे होकन १९१३ साली प्रसिद्ध झाला. डा. बूलर ह्यांच्या नेतृत्वाखाली Ency-clopedia of Indo-Aryan Research ह्या फार मोठ्या भयाचें कार्य गुरू ह्यांले, व त्यांच्या मागें डा. कीलहान यांनी तें काम चालविलें व डा. व्हर्स यांच्या संपादकत्वाखाली हा सर्व प्रथममह प्रसिद्ध झाला आहे. डॉ. भांडारकरांनी लिहिलेला प्रय हा या मार्वेतील तिसच्या खंडाचा ६ वा भाग कार्हे. घरणाहे. ४ प्रथानंत्रात्वाचा होता या मार्वेतील तिसच्या वाच्याचा कांहीं ही कल्पना होते. डॉ. भांडारकरांनी लिहिलेला हा सर्वात महत्त्वाचा प्रथ डाया मांवावकत्वच ह्या प्रम्थांतील प्रतिपाद्य विषयाचा कांहीं ही कल्पना होते. डॉ. भांडारकरांनी लिहिलेला हा सर्वात महत्त्वाचा प्रथ होया. हा प्रय प्रसिद्ध झाला त्या वेळी त्यांच्या वयांची ७५ वर्षे जलहून गेली होती व त्यांच इत्यांच्या डोळ्यांचर अवलंबून रहांचे लगत होतें. ह्या एका गोष्टी-

वरून त्यांच्या असामान्य उद्योगरतीविषयीं खात्री होते. ह्यांतील सर्व सिद्धांत सर्वांस सारख्या प्रमाणानें कदाचित् पटणार नाहीत. परंतु हा विद्वानांस विचार करावयास लावणारा प्रंय आहे व विचारी जनांच्या ज्ञानामच्यें भर चाव्हन त्यांस निरनिराळ्या पंथांसंबंधानें निश्चित ज्ञान देणारा आहे, ह्याविषयीं कांहीं संशय नाहीं. ह्या प्रंथाची इस्तलिखित प्रत १९११ मध्ये पणे झाली त्यावेळी मालेच्या

संपादकांनी डा. भांडारकरांस लिहिलेल्या पत्रांत पढील मजकर आहे:-

"I hereby congratulate you on the completion of your masterly work which undoubtedly will rouse the greatest interest especially among Western scholars who have felt for a long time the want of a book on these subjects written by an expert like yourself. I heard with deep regret that your eyesight is still impaired and I admire all the more the energy with which you have succeeded in completing your task in so excellent a manner."

१९१२ च्या अखेरीस ह्या महत्वाच्या प्रंथाची सुर्फे डॉ. भांडारकरांच्या हातीं भाठी. त्यावेळी संपादकांनी लिहिकें:—

"When you have returned them (the proof sheets), your work will be done, and I shall be proud to have brought out this volume which will rank with the best contributions to our 'Grundriss," जर्मनमध्ये ह्या Encyclopedia चें नांव असे आहे:-

Grundriss der Indo-Arischen Philologie und Altertumskunde. ज्यांना भागवत धर्माचा उदय कसा झाला, बायुदेव कृष्ण व गोपाळ कृष्ण असे दोन कृष्ण असले पाहिजेत असे डा. मांडारकर को म्हणतात, त्याचप्रमाणे आपल्या देशांत जे अनेक मिक्कपंथ आहेत त्यांविषयी अधिकारयुक्त माहिती हवी असेल त्यांनी हा बहुमोल प्रंय एकवार अवस्य बाचावा अशी आमची आपहाची विफारस आहे.

येथपर्यंत स्वाच्या चित्रांतील साधारण ठोकळ गोष्टी प्रयित करण्यांत आल्या. आतां उत्तरार्धांत त्यांची सामाजिक प्रधारणेसंबंधाची मतें, त्यांची सामाजिक, धर्मविषयक सुवारणेसाठी केलेली खटपट, त्यांची धर्मविषयक मतें, त्यांची धर्मपर व्याख्यांचे विगेष त्यांची धर्मपर व्याख्यांचे विगेष त्यांची धर्मपर व्याख्यांचे विगेष त्यांची धर्मपर व्याख्यांचे विगेष त्यांची धर्मपर व्याख्यांचे क्यांचे त्यांची स्वाचिष्या निद-र्धांनास आण्त दिले त्यांचे संबंधांने येथे दोन शब्द लिहावयांचे आहेत.

वर एके ठिकाणी म्हटलेंच आहे की, तक्षणंस पुढें आणण्यासाठी डॉ. मोडा-रक्तर पूर्वीपासून झटत आले आहेत. कािश्वनायपंतांतारख्यांनी आता सिंडिक होणें योग्य होय असे स्यांस बाटतांच त्यांनी सिंडिकच्या जागेस उमेदबार राह-ध्यांचें नाकारिलें. त्याचप्रमाणें एम. ए. खेरीज खालच्या परीक्षांत परीक्षक हो-ध्यांचेंही ह्याच कारणासाठी म्हणजे नवीन मंडळीस पुढें आणावें ह्या हेतूनें, त्यांनी नाकारिलें. हा एक त्यांच्यांतील विशेष गुण असे. आणि शेवटपर्यंत योग्य तह-णांस पुढें आणण्यासाठी, त्यांचें कल्याण ब्हावें म्हणून आपल्याकह्न होहेंल तितकी खटपट करावयास ते मागें पहात नसत असा अनेकांचा अनुभव आहे.

अध्यापक ह्या नात्याने डॉ. भांडारकर ह्यांनी जी आपल्या देशाची सेवा केली ती अताधारण आहे. त्यांनी मि. ओवेन सारख्यांचे उदाहरण आपल्या दृष्टीसमोर ठेविल्यासुळे आपल्या विध्यवर्गाच्या शिक्षणासंक्यांने ह्यगय अशी त्यांचे हातून कथींच झालेळी नाहीं. एवंडेंच नब्हे, तर एकदां हाती घेतळेळे काम करें तरी तडीस न्यावयाचे असा प्रकार आजपर्यंत केव्हांही डॉ. भांडारकरांच्या हातून झाळेळा नाहीं. त्यासुळे त्यांस कांडी अगरी साधी अशी दिसणारी कांमें कराच्यास हतरांचेक्षा जास्त वेळ लागत असे. एखारें पुस्तक त्यांचेकडे अभिप्रायास जर पाठ-विलें, तर तें तुसतेंच चाळून अभिप्राय देणे ही गोष्ट त्यांच्या हातून कथींही होत नसे. आणि हें ते स्पष्टपणें चोळूनही दाव्यंती असत. ह्यांच्या हातून कथींही होत नसे. आणि हें ते स्पष्टपणें चोळूनही दाव्यंति असत. ह्यांच्याणें काम कर-व्यांची स्थाच्या पढतच असन्यासुळे हाती घेतळेळे कार्य तडीस नेव्यास त्यांस हतांचीता अपल्या शिष्यवर्गास आपला जास्त होत असत. अध्यापक असतांना त्यांनी आपल्या शिष्यवर्गास आपल्याकडून अनेक रोतींनी मदत कराची. त्यांची स्थाप्त्या शिष्यवर्गास आपलांची आपल्या शिष्यवर्गास विवार्यांवर्ग नेहमी अत्यंत आतुर असावयांचा आणि ह्यांचे स्थास्यान चाळळे असतांना ठरळेळा वेळ केव्हां संपळा ह्यांचे शिष्यवर्गासही भाव साहुं नथे । इतके ते तक्षीन होत असत. वरं इतके असून जरी आपल्या

शिष्यवर्गांस कांहीं न कळण्यासाखे भाग राहिले. तरी त्यांची समजूत करून द्यावयास हे नेहमीं तयार असावयाचे. त्यामुळे त्यांच्या घरींही विद्यार्थीगण आपा-पल्या शंकांचें निरसन करून घेण्यासाठीं नेडमी जात असे. असे जरी असे, तरी नियमांचें आणि मग तें कोणीही उलंघन केलेलें त्यांस कधीही खपत नसे. एकटां कॉलेजांत राहाणारे कांही विद्यार्थी जिमलान्यासंबधाचें आ रहें भांडण घेऊन निकालासारी त्यांचेकडे गेले विद्यार्थी त्यांच्याकडे अज्ञा रोतोने नेहमी जात असत. तेव्हां ज्यांनी नियमांचे उद्धंघन केलें होतें. त्यांस त्यांनी जबळच्या येर-वड्याच्या तुरुंगाकडे बोट करून म्हटलें की. त्या ठिकाणी तमच्याचसारखे नियम मोहणारे आणि कायसाचे उद्यंघन करणारे लोक असतात ! नियम झाले की ते मग पाढलेच पाहिजेत । असा सला पज्य मानिलेख्या गुरुवर्यों वा मिळतांच भांडण मिटलें. हें सांगावयास नकी व । रामक्रणपंत हे मोठ्या स्वतंत्र बाण्याचे होते आणि हा बाणा त्यांनी शेवटपर्यंत कायम राखला, डेकन कॉलेजांत मि. वर्डस्वर्थ हे प्रिनिस-पाल असतांना रामकणापंतांनी ( हे त्या वेळी फेलो होते ) 'केवळ आपल्या सोयो तेवढगा पाहन वेळापत्रक ठरावळें 'असे उदार साहेबांनी काढळे. हे आपरुग प्रमुखाचे उदार त्यांस बिलक्षर ठीक न बाटल्यामुळे त्यांनी त्यांस तसें कळविले. आणि ह्यासंदेधाने बराच पत्रव्यवहार होऊन स्यांचा अगदींच गैरसमज झाला होता असे डा. भांडारकरांनी मि. वर्डस्वर्थ ह्यांच्या नजरेस आणून दिलें. येणेंप्रमाणें घरीदारी, ह्या देशी, परदेशी, परक्यांशी व मित्रांशी त्यांनी आपला करारी स्वभाव व सत्यप्रीति प्रसंग येईल तेथे आणि त्या वेळी दाखविली आहे. अशा थोर प्रवाने आपल्या लोकांच्या चिरकालिक उन्नतीसाठी कसे अन्याहत परिश्रम अखेरपर्यंत चाळ ठेविके स्याची साधारण करानाही ह्या लहा-नशा चरित्रांत देतां येणें शक्य नाहीं. तरी पण अने ह सामाजिक वगैरे विषयां-बरील त्यांचे विचार व त्यावरहकूम त्यांचें आवरण ह्याची कांडींशी कल्पना पुढील भागांत करून देण्याचा विचार आहे.

## डॉ. भांडारकर व सामाजिक सुधारणा.

आपस्या देशामध्यें पाश्चात्य शिक्षणामुळें जो अनेक प्रकारची जायति झाळी आहे तींतच आपल्या समाजव्यवस्थेमध्यें कोहीं व्यंगें आहेत किंवा नाहीत तें पाहुन, असल्यास ती काहून टाकण्यासाठीं उपाय योजणें, ही जो जायति झाळी आहे तिचें महत्त्व फार आहे. आपळी समाजरचना असाची तसी नाहीं, अनेक घातक रूढींनी आमच्या मनांवर इतका जबर पगडा बसविलेला आहे की. आम्ही आपल्या हिताहिताचा विचार न करितां. अनेक रूढींचे दास झालों आहों. विवेक आणि प्रत्यक्ष धर्माज्ञा द्यांच्या विरुद्ध जरी रूढि असली, तरी ती प्रचलित आहे. जनसम्हास मान्य आहे. एवढधाच सवबीवर आम्हांस तिचा त्याग करितां येत नाहीं. हें पाइन ज्यांच्या ठिकाणीं विवेक विशेष प्रमाणानें जागृत झाला. रूढीस बळी पडन आपण आपल्या उन्नतीस अवरोध करीत आहों असे उगांच्या लक्षांत **आर्के. व कित्येक घातक रूढींचा त्याग केल्यावांचन अनेक बाबतींत आपल्या** समाजाचे पाऊल पढें पडणें शक्य नाहीं असे ज्यांना बाटलें स्यांनी त्या चाली-विठद समाजामध्यें जागृति करण्याचे प्रयत्न सह केले. त्या प्रयत्नांचा ज्यांच्या मनावर इष्ट परिणाम झाला. व ज्यांनी आपली पाळी येतांच कायावाचामनेंकरून घातक रूढीच्या विश्व चळवळ केली त्यांत डॉ. रामकृष्णपंत भांडारकरांची प्रमु-बत्वानें गणना होत असे. डॉ. भांडारकरांनी सामाजिक सधारणेच्या बाबतींत जैं कांहीं कार्य केलें, त्यांना जो त्रास झाला. सत्यासाठीं, न्यायासाठीं, नीतीसाठीं ते भांडत असतांना त्यांचा जो छळ झाला त्यांची वाचकांस कल्पना कहन देण्या-पूर्वी. सामाजिक सुधारणांतर्गत अनेक विषयांविषयींचे त्यांचे विचार संकलितपणें बाचकांपुढें ठेवणें जरूर आहे. म्हणजे मग त्या विवारांस अनुसहन त्यांचे आच-रण कसें झाठें. आप हें जें उच ध्येय तें राखण्यासाठीं त्यांनी कसे श्रम केले. जें जें स्यांनी केलें तें तें फलाशेनें कसें केलें नाहीं तें कळावयास बरें पडेल. म्हणून त्यांच्या कियोक व्याख्यानां प्रध्ये व लेखांत त्यांनी जे विचार प्रदर्शित केले आहेत स्यांच्या आधारें अनेक विषयांवरील त्यांचे विचार आम्ही येथें सादर करितों.

### स्त्रीशिक्षण.

सामाजिक सुधारणा हा विषय विचारासाठी पुढें येतला की, ल्रीशिक्षण हा विषयाकडेच प्रथम लक्ष वार्वे लगतें; कारण, ह्या विषयाचें महत्त्वच तसें आहे. आमचे विचार कितीही जिल्लाण मिलालें, आमचे विचार कितीही उदार झाले, अनेक अन्यायमूलक, अनीतिप्रवर्तक रूढीचा आम्हांला अतिशय तिटकारा आला, तरी जोंपर्यंत क्रियांची मनें सुसंस्कृत झालेली नाहींत, त्यांच्या ठिकाणीं हा तिद्कारा उत्पन्न झालेला नाहीं, अनेक रूढीचे हानिकर परिणाम पाहून त्यांच्या ठिकाणीं त्वेष उत्पन्न होत नाहीं, तोंपर्यंत आमचे सवै प्रयत्न, आमच्या सभा, आमचे बादविवाद, आमचे ठराव, आमचा त्वेष सवै काहीं व्यर्थ आहे. परंतु

आपस्या देशांत शिक्षणविषयक. नीतिपर. धर्मविषयक उन्नतीचीं जी साधनें. किंवा मार्ग आहेत. त्यांतील अर्धा भाग आम्ही अगरी निरुपयोगी करून टेविला श्राहे. शामच्या ख्रियांना जर शिक्षण देण्यांत येईल, त्यांची मने जर संस्कृत करण्यांत येतील, तर आपल्या देशाची सर्व प्रकारची उन्नति करितांना त्यांचें पष्कळच साहा होडेल. अशा खिया पढल्या पिढीचे शिक्षण उत्तम प्रकारे कहन पढील पिढीला आपल्या अनेक प्रकारच्या कर्तव्यांची ओळख पटवून ती चांगल्या रीतीर्ने पार पाडकाची जोश्यता त्या त्या पित्रीत आफ्रितील आणि अजा क्रियांचे रिवाणी स्वभावतःच क्षमलेख्या च जिल्लणामले विकसित झालेख्या सदणांचा बहजनसमाजावर सपरिणाम झाल्यावांचन राहणार नाहीं." आज जरी आमच्या समाजाचा हा अर्था भाग आम्ही निरुपयोगी करून ठेविला आहे तरी हीच स्थिति हिंदस्थानांत नेहमी नव्हती. 'पुरातनकाळचें आमचें सामाजिक ध्येय विवा उद्दिष्ट श्रेष्ठ व विवेकास परण्यासारखें होतें.' "अगदी जुन्या काळचा जरी विचार केला. तरी त्या वेळचें जें अति श्रेष्ठ शिक्षण त्याचा त्यांस लाम होऊं नये अशी कांही स्यावेळी व्यवस्था नव्हती." आज ऋग्वेदी ब्राह्मण रोज गुरूची नामावली म्हणतांना तीन खियांची नांवें घेत असतो. म्हणजे गागी. वाचवनवी, सलभामैत्रेयी, व वडवा प्रातियेई ह्या त्यांच्या काळी शिक्षकवर्गामध्ये मोडत क्षमन त्यांचे नांव अजरामर होण्याहतक्या विद्वान होत्या. पराणांमध्ये तर सर्व मलीना इतर शिक्षणाबरोबर गायनवादननर्तन ह्या विषयांचेंही शिक्षण मिळत असे. पहचांच्या समाजामध्यें त्या स्वतंत्रपणें वावरत व अनेक मोठमोठ्या बिकट विषयांवर त्या प्रवर्णाशी वादविवादही करीत असे म्हटलें आहे.

बौद्धधर्मीय प्रंथांचें अवलोकन केल्यास आपल्याला अर्से आढळून ये-ईल की, ज्या प्रकारच्या उद्योगामध्यें स्वतः श्रीगौतम बुद्ध गुंतले होते रयामध्यें त्यांत ल्लियांचें भरपूर साह्य असे.

<sup>1</sup> The social ideal was much higher and more national in ancient times.....There is no question that in the very olden times, they (women) were not debarred from the highest education.

<sup>2</sup> Women are represented as mixing freely with men and taking part in conversation on the highest subjects.

३ बुद्धाच्या काळी त्यांस लियांकडून किती साग्र होत असे व त्यांची मान-मान्यता किती राखण्यांत येत असे त्याची माहिती Social History of India हा लेखामच्यें डा. भांडारकरांची दिली आहे ती जिड़ांसूंची अवस्य पहांची.

निर्वाण बगैरे महत्त्वाच्या विषयांवर स्या त्यांच्याधी वादिबवाद करीत असत. पुढें पुढें क्षिया मार्गे पडल्या व ज्या काळी नाळ्य प्रंथ प्रचारांत आले स्या काळी-तरी सर्व क्षिया संस्कृत विक्रत नसत अस वाटतें. तरी पण एवडपावरून त्या-अक्षरशत्रु असत असं मात्र नन्हें, तर त्या स्या बेळच्या ज्या प्रचलित नाषा त्यांतील प्रंथांशी त्यांचा चांगला परिचय झालेला असे व कित्येक स्वतः कवि-ताही रचीत असत. अगदी अकराज्या शतकापर्यंत जरी आपण आली तरी असें. आढळतें कीं, त्या काळपर्यंतही क्षियांना अनेक कला विकियणांत येत असत. एका राजकन्येनें मोटमोळ्या सरदारांच्या सभेमपर्ये एक पद्य उत्तम रीतोंनें खटन्त्याबहल सर्वांनीं तिची स्तुति केल्याचा तिच्या पतीनें तीस कांही ज्यांच हाम करून दिल्याचा उन्नेख जो एका ताजपटामच्यें आढळतो त्याचेवरून असें उपाड दिसतें कीं, उच्च कुलोतील क्षियांच्या गोपाला त्या काळीही प्रारंभ झालेळ उपाड दिसतें कीं, उच्च कुलोतील क्षियांच्या गोपाला त्या काळीही प्रारंभ झालेळ त्याच्या वेशवा काळीते त्याचेवरून असे उपाड दिसतें कीं, उच्च कुलोतील क्षियांच्या गोपाला त्या काळीही प्रारंभ झालेळ त्या हिजांचे अन्नान व त्यांस पडवांत वगैरे ठेवणें ह्यांस ह्या कालनंतर प्रारंभ झाले असूद् सुसला सुसून सुसलमानी अमदानींत हा प्रयात विशेष प्रमाणाने पडला असलार पाहिजे.

हिंदु समाजातील क्रियांची पूर्वकाली ही अधा प्रकारची स्थित होती. आणि आज अध्या समाजाला समाजाच्या उद्धाराच्या कामी आम्ही बहुतेक निकामी कहल ठेविलें आहे. म्हणून त्यांच्या चिक्षणाची व्यवस्या होणें फार अगत्याचें आहे. पण, त्यांचा विक्षण जें यावयाचें तें सर्व प्रकारें पुरुषोसारखेंच असावें काय ? ह्या प्रश्नाचा अधापपर्यंत आमच्या हिंदुसमाजानें निकाल लाविल्ला नाहीं. स्वतः वा. मांडारकरांच्या कुटुंबामध्यें क्रियांच्या उच्चप्रकारच्या विक्षणास प्राधाच्या मिळालेलें सर्वास श्रुत आहे. त्यांच्या चार नाती वी. ए. असून एक एम्. ए. आहे व ती इंदुर येथें अहल्याश्रमामध्यें क्री-विक्षणाचेंच कार्य करीत आहे. त्यांनी एकदा असे स्टालें आहे की प्रवाव-हारिक हष्टीनें पाहिलें असती ही १६ वर्षांची मर्यादा ( मुलीच्या लगावी ) १८

९ मदास येथे १८९४ साली ' मदास हिंदु सोशल रिफार्म अंसोलिएशन'च्याः तर्फे झालेले भाषण पडा.

<sup>2</sup> The seclusion of women and their ignorance is a customthat was introduced in later times, and the Mussalman domination contributed to render it very rigid.

वर्षांपर्यंत वाढविळी पाहिजे. कारण, १६ वर्षांमध्ये मुळींचा ब्हावा तितका विद्या-भ्यास होत नाहीं.'' १८९५ साळी, त्यांनी अर्से म्हटळें आहे कीं, " क्षियांना एम, ए. पर्यंतचा अभ्यास करूं देणें इष्ट आहे कीं नाहीं, हा जरी वादमस्त प्रश्न असला, तरी हायस्कुळांतील त्यांचा सर्व शिक्षणकम होणें इष्ट आहे. मग ज्यांचा पुढील शिक्षणाचा लाभ घेणें असेल व ज्यांना सर्व शिक्षणकमाची आवस्यकता वाटत नसेल त्यांनी आपापल्या आवडीच्या विषयाचा पाहिजे तर अभ्यास करावा." र

स्नीशिक्षणासंबंधानं त्यांनी अगर्दी अठीकडे काढिङेङे उद्वार म्हणजे ता. १५ जून १९१९ रोजी महिला विद्यापिठाचे चॅन्सलर ह्या नात्यानें पहिल्या पदवी-दान प्रसंगी त्यांनी केलेलें भाषण होय. त्यांबेळी ते म्हणाङेः—

स्त्रियांना प्रथमतःच पदवी देण्याचा आपला उपक्रम व स्त्रियांच्या अंगी असल्ला उच्च वीदिक प्रवृत्तीचं प्रकटीमवन या दोन्ही गोष्टी समकालीनच आहेत. ज्या भयंकर महायुद्धांतून आपण तुकतेच पार पडलों त्या युद्धाच्या अनेक हितावह परिणामांपैकीच हें एक फळ आहे. आपल्या साम्राज्याचा नाश होऊं वाचा किंवा तस्त्रेरसणार्थ खांयावर बंद्क घेऊन शत्रूशी लढावें असा प्रश्न इंग्लंडच्या जनतेपुढ़े उमा राहिला, तेन्हां जर इंग्लंडांतील सर्वच पुरुष समरांगणावर गेले तर युद्धांप्यांगी दास्लाल वर्गरे सामान पाठीमांगे कोणी करावें अभी मोठी अडचण उद्भवली, त्या वेळी इंग्लंडांतील स्त्रीवर्ण त्यांच्या मदतीस भांचून आलाल व त्यांचे तो लोखीम परकहन उत्पन्न झालेली काळजी दूर केली. आंगीइत कार्य इंग्लंडांतील स्त्रीवर्णोंने किती वोख बजावलें याचा परिपूर्ण अनुभव आल्यावरच आता इंग्लंडांतील स्त्रियांचा व्यापारघंषांत पुरुषांच्या बरोवरीने कामकाल करण्याचा अधिकार मिळून त्या आतो पुरुषवर्णांच्या बरोवरीने चतन व मुशाहिरा मागण्यास पात्र झाल्या आहेत. पौवांत्य राष्ट्रांतील स्त्रियांचे चतन व मुशाहिरा मागण्यास पात्र झाल्या आहेत. पौवांत्य राष्ट्रांतील स्त्रियांच पात्र साल्या आहेत. पौवांत्य राष्ट्रांतील स्त्रियांच सावतीत त्यांचा पुरुषांपेक्षां इंग्लं आहेत सावांच्यां सावतीत त्यांचा पुरुषांपेक्षां इंग्लं आहे, तथापि धनोत्याद्व उद्योग्यंचांच्या बावतीत त्यांचा पुरुषांपेक्षां इंग्लं आहेत. सावांचा पुरुषांपेक्षां इंग्लं आहेत सावांचा पुरुषांपेक्षां इंग्लं आहेत सावांचा पुरुषांपेक्षां इंग्लं आहेत सावांचा पुरुषांपेक्षां इंग्लं आहेत सावांचा पुरुषांपेक्षां

१ मनोरंजन--दिवाळीचा अंक.

२ ह्याच घोरणास अनुसङ्ग प. वा. सी. शांताबाई पाणंदीकर, डा. भांडा-रकरांचा ज्येष्ठ कन्या, ह्यांचा अभ्यासकम झाला होता.

कभी योग्यतेच्या अर्सेच मानण्यात येत असे. दाक्षिण्य हा जो पाश्चात्य क्षियोचा विशिष्ट हक तोच या त्यांच्या कमीपणाचा अंशतः निदर्शक आहे. पांचांत्य राष्ट्रांत स्वतंत्र व्यक्ति या त्यांच्या कमीपणाचा अंशतः निदर्शक आहे. पांचांत्य राष्ट्रांत स्वतंत्र व्यक्ति या राष्ट्रांते क्षियांचा मान नसून त्यांच्या अंगच्या गुणांचा उपयोग काय तो गृहकृत्यांतच करून पेण्यांत येतो. भगवद्गीतंत क्षानी मतुष्यास मुक्ताचा जो मार्ग उपयोग्य रहल्चे कित्यंक उक्षेत्र आहेत. वितामस्त स्थितींत ब्रासित क्षायास्या नैपुण्या रहल्चे कित्यंक उक्षेत्र आहेत. वितामस्त स्थितींत ब्रासित क्षायास्या दुसरा मित्र नाहीं, रुणावस्यंत मार्तप्रमाणें, धर्मसंवंधी ज्ञानंत पित्याप्रमाणे त्या उपयोगी पढतात. नाटकांत सूत्रधाराची मव मदार अपत्या होवर स्वणा संवयाच्या उपयोगी पढतात. नाटकांत सूत्रधाराची मव मदार अपत्याचे स्वणा संवयाचा प्रमाण स्था विदर्शायिकत्व आण्याची पात्रता च आपर्ले चराणे कर्जितावस्थेस नेण्याची द्रार्शि इयादि अनेक गुणगण भारतीय क्रियांच्या अंगी असल्याचा पूर्वांपर कर्णिक आहे. हा क्षेत्रिक कायम देवावें. क्रियांच्या ठिकाणी गुप्त रांतींने वसत असल्येले हे बिनमोल गुण त्यांनी समाजहिताभिष्ट द्राथ्य प्रसंग पडेल तेव्हां प्रगट केले तरव त्यांचा शिक्षणाचे त्यांनी समाजहिताभिष्ट द्राथ्ये असेंग पडेल तेव्हां प्रगट केले तरव त्यांचा शिक्षणाचे त्यांनी चीज करून दाखावंले असे म्हणता येईल.

या विद्यापीटांत भारतीय घताँवरच ब्रियांना शिक्षण देण्यांत यावें. कोहीं विशिष्ट विषयांसंबंघाने पाश्चात्य घोरणाचा अंगीकार करावा लागेल; परंतु तो तेवडधा-पुरताच असावा. युानव्हिंसेटीचा जीवनकम च घ गुनी जीवनकम यांची ताटात्ट व फारकत हांकं नये. घरगुती जीवनकम हिंदु घर्नांचा असावा. आपल्या मुलांचांचे संरक्षण व संवर्धन करण्यांचे काम आयांवर किया दायांवर सोंपवूं नये. आपल्या मुलांच्या घोष्ट्रणाचें काम या पदवीघर व्यियांचां आपल्या स्वतःच्या अंगाव्या पायांचा घोष्ट्रणाचें काम या पदवीघर व्यियांचा आपल्या स्वतःच्या अंगाव्य घावें. आपण्या विद्यापीठाची कर्णना जपानी विद्यापीठावरून येतली आहे. तेव्हां गेल्या साठ वर्षांत जपानी लोकांनी या पीठाच्या निरित्राळ्या अंगांत कसकती युधारणा केली आहे त्यांची निरीक्षण करणें जहर आहे. ५०१६० वर्षांच्यांचांची निरीक्षण करणें जहर आहे. ५०१६० वर्षांच्यांचांची ते एक घटकावयत होजन बसलें आहे. आपली उन्रति करून घेण्यालाठी जपानने पहिली जो गोष्ट केली ती ही की, एकतटलेली राज्यांचा पक्षणालाठी जपानने पहिली जो गोष्ट केली ती ही की, एकतटलेली राज्यांचांचांचा स्वर्णालाठी जातिवेमनस्य होतें; परंतु लेखणीच्या एका फटकाच्यासरणीं ते पर ल्यांचाताही जातिवेमनस्य होतें; परंतु लेखणीच्या एका फटकाच्यासरणीं ते पर ल्यांचाताही जातिवेमनस्य होतें; परंतु लेखणीच्या एका फटकाच्यासरणीं ते पर ल्यांचा गेले. अधा प्रकारें विरक्तळीत जपान चंचटित सुराष्ट्र बनलें. शेकडों जपानी

पुढारी इंग्लंड, अमेरिका इत्यादि दुधारलेल्या पाधात्य राष्ट्रांत गेले व तेथील मुख्य मुख्य ठिकाणी कांदी काल राष्ट्रन पाधात्य आधिमौतिक शाझें, विचा, कला, रीतिमाति, संस्था, राजनीति इत्यादिकांचें त्यांनी सुक्ष निरीक्षण व अध्ययन केलें. ती शाखें व त्या कला आपल्या लोकांना चिकविष्यासाठी त्यांनी आरेमी इंग्लिश, फेंच, जर्मन इत्यादि तज्ज्ञांची नेमण्क केली. जपानी लोक चिक्न जसजसे तरकेच होत चालले तस्तसे ते युरोपियन लोकांना कामनक्त दूर कहं लागले. निस्तीम स्वाधीत्याग, विमुक्तता, व पुराणप्रियत्वोत्सगे इत्यादि गुणांनी जपान हें बलाहफ राष्ट्र बनलें. हं जपानचें उदाहरण आपण आपल्या दृष्टीसमोर ठेविलें पाहिजे. विटिश साम्राज्य बनविणा-था घटकावयवांच्या योग्यतेस आपलें राष्ट्र चढवावें असें जर तुद्धांला अंतःकरणपूर्वक वाटत असेल तर विशेषतः स्वाधीत्याग व इतरांची न्यायानें वागणें या गोष्टी आपण चिक्लें अत्यंत जहर व दृष्ट आहे.

## जातिनिर्वेध व जागृति.

हिंदु समाजामध्यें जितके व ज्या प्रकारचे जातिनिर्वेध आहेत तितके व त्या प्रकारचे दुसऱ्या कोणत्याही एका देशांत नाहींत असे म्हटकें असतां अतिशयोक्ति होणार नाहीं. मार्गे मुंबई शहरांत रा. रा. शामराव विहल ह्यांच्या अध्यक्षतेखालीं जी प्रांतिक सामाजिक परिषद् भरली होती त्या वेळी ए. वा. मार्केडराय मेहता ह्या विकलांनी असे उद्गार काढिले की, गुजरायेंत एका विशिष्ट जातीचे भेद, पोटभेदर, पोटभेदरों अनेक पोटभेद होतां होतां आती एक कुढंब म्हणजे एक जात झालेली आहे ! अशा प्रकारें आमच्या समाजाच्या ज्या विध्वक्या होत आहेत त्यांस मुलामध्यें काय आधार आहे म्हणून पाहूं जातां पुरातान काली जातिभेद प्रचलित नल्हता; हा भेद फारतर वैदिक कालाच्या असीसि हुह झाला असावा, \*\* असा पुरावा सांपडतो. आपलाव घंदा आपल्या मुलांने वालवावा असी इच्छा बापाला असीं हें अगदीं साहजिक आहे. आण्या ह्यामुळेंच जातिभेद उत्पन्न झाला असें डा. भांडारकरांचें मत होतें. कोही माणकें नवीन ऋचा तयार करण्यांत अगदीं पारंगत असत. जे कोणी अशा ऋचा तयार

<sup>\*</sup> In the very early times the system of caste did not prevail and it seems to have developed about the end of the Vedic period.

# ३०५ रामकृष्ण गोपाळ भांडारकर.

करीत व गात स्यांजवर व ज्या राजांसाठी त्या रचल्या जात त्यांचेवर देवीची कपा असे असा समज होता. अशा ह्या लोकांना जिकडन तिकडन आमंत्रणें येत. त्यामळें त्यांचा तो धंदाच बनला व तोच धंदा चालविणारांची पढें बाह्यण ही जात झाली. स्यानप्रमाणे राजे, राजपत्र, सरदार यगैरे लढायांमध्ये बंशपरंपरेने तोच धंदा चालवं छागल्यामळें क्षत्रिय बनछे. शेती करणारे बैश्य झाले. जेव्हां आपणास आर्य म्हणविणारी जात पंजाब सोडून उत्तर हिंदुस्थानाकडे गेली. तेन्हां तेथील मूळच्या ज्या जाति त्यांची आर्य जातीत भेसळ झाली व ह्या भेसळ जातीला शह मानिलें गेलें. परंत अशा प्रकारें चार मुख्य जाती जरी बनस्या तरी त्यांच्या संबंधाचे उन्नरीचपणाचे नियम आजच्यासारखे स्यावेळी खात्रीनं नव्हते. बाह्यणांचा क्षत्रिय व वैदयांशी रोटोव्यवहार होत असे व स्यातः कांडींडी कमीपणा मानला जात नसे. उच जातींतील पुरुषांचा खालच्या जातीतील मलीशी संबंध ज्याप्रमाणें होत असे त्याचप्रमाणें खालच्या जा-तींचा मुख्या व बरच्या जातीची मुख्यी यांचा शरीरसंबंध झाळेली उदाहरणें प्रष्कळ आहेत: परंतु आतां काय स्थानभेद, देशभेद, प्रांतभेद खाण्या-पिण्यांतील भेद. उद्योगधंद्यांतील भेद, पोषाखांतील भेद श्रांच्यामुळें निरनिराळ्या जाति झाल्या असन जेथें पूर्वी चार जाती होत्या तेथें आतां चार हजार जाती बाल्या आहेत आणि ह्यांच्यांत परस्पर रोटी व बेटीव्यवहार होण्याचे नांव घेणें नको ! ह्या सहस्र भेदांमळें आम्ही आमच्या घातास कारणीभृत होत आहें। बाची आमच्या ठिकाणी जागृति नाहीं, अविचारामळें जे अन्यायमुलक प्रचार आमच्यांत आले आहेत स्यांच्याविषयी किरवेक शतकेंपर्यंत आमच्या ठिकाणी निरम्हार उत्पन्न झाला नाहीं, कोणत्याही कारणामळें को होईना, आम्ही आमच्या क्षियांना जीवंतपणी जाळं लागलों, बालविधवांचें वपन करून त्यांच्या सर्व आय-ब्याचें मातेरें करून टाकूं लागलों, मुली जन्मास येतांच स्थांचा प्राणधात होऊं हातहा, तरी आस्त्री हे सर्व प्रकार धर्माच्या नांव।वर खुशाल चालं दिले. आमच्या ठिकाणीं कोणत्याही प्रकारचा त्वेष उत्पन्न झाला नाहीं की, आमचें अंतःकरण हूं जीवंत माणसांचे बळी घेतलेले पाइन भडभइन आले नाहीं, किंवा हा सर्व अन्या-याचा. अनीतीचा प्रकार पाइन आम्ही आमच्या भिनींच्या तफें मांडावयास धांवलों नाहीं. इतकेंच नाहीं, तर हे सर्व प्रकार रूढीस मान्य आहेत म्हणून सर्वमान्य झाले. रूढी हा आमचा प्रत्यक्ष देव असल्यामुळे ह्या आमच्या देवास संतष्ट्र राखण्यासाठी ह्या अमानव प्रकारांवर धर्माश्रांचेंद्री आवरण षाळण्यांत आलें !\* आजपर्यंत रुढीचे आम्ही पूणेपणें पुलाम झालों, पण आतो शिक्षणाचा इतका प्रसार झाला आहे, तरी आम्ही हेच प्रकार चार्ख देणार काय ? जर हेच सर्व प्रकार आम्ही ह्यापुर्वेही चार्छ दिले तर आमचें तें सर्व शिक्षण न्यर्थ गेलें असे समजावें ! जोंपर्यंत आमच्यामच्यें ही नैतिक जागृति झालेली नाहीं, जोंपर्यंत आमच्या समाजाची विषडलेली चडी पुधारली जात नाहीं, आमचें नैतिक बल वाढत नाहीं, न्याय अन्याय ह्या विषयींच्या आमच्या कल्पना उदाल होत नाहींत, तोंपर्यंत राजकीय बावतींत आमचो खात्रीनें प्रगति होणें नाहीं !

तथापि आमचे हे जातिभेद सर्वांना आजन सुटणे शक्य आहे, किंवा सर्वांनी ते एकदम सांडावे असाच आप्रह आहे असे मात्र नाही. " ' परंतु आपछे उच्च ध्येय निन्य आपल्या दृष्टीपुढें असर्छे पाहिजे. जातिभेद हा मोठा राक्षस आहे, आणि त्याचा आपल्याला नाश करावयाचा आहे हैं आ गा नित्य लक्षांत ठेविलें पाहिजे. आम्हांला किनीही विक्षण मिळालें, खाष्यापिष्याचा भेदाभेद आम्हीं न मानूं लागलों तरीसुद्धां हा राक्षस नाहींसा होत नाहीं. मच्यें व डांकावती ! आणि वर स्हटल्याप्रमाणें खाष्यापिष्याचा भेद न मानण्यापर्यंत जरी आमची मजल गेली असली, तरी मी अमुक एका जातीचा आहें व दुनरा अमुक जातीचा समृत, तो जात निराळी आहे, ही मावना कोणत्या ना कोणन्या क्यानें तरी मनांत उत्यन होतेच होते ! आणि म्हणून स्या राक्षसाळा दूर करावयाचें आहे, स्याचा नाश करणें आहे हें ध्येय नित्य पुढें ठेवून जर अम्ही वागलों नाहीं तर

<sup>\*</sup> Custom is a god whom our race devoutly worships and religious sanction was accorded to these practices by the insertion of texts in the later books......Custom has been and is our authority,—custom is our religion. Our previous history has shown to my mind that custom is the spiritual potentate that san tifies, and sanctifies even horrid deeds.

<sup>1.</sup> There can be no advancement politically, I firmly assert, without social and moral advancement.

<sup>2.</sup> There should spring up in our hearts a sense of justice, a keen sympathy for the sufferings of others and a love for our own country and an anxiety for their future well-being.

<sup>3.</sup> I do not wish you to obliterate all distinctions at once.

ण्कराष्ट्रीयत्व<sup>9</sup> साथर्पे हें जें आमर्चे साध्य तें दिवसेंदिवस अधिकाधिक दूर गेल्या बांचुन राहणार नाही."\*

जातिमेद व जातिमत्सर ह्यांचा विचार करीत असतां आज आपण हेंही लक्षांत ठेविलें पाहिजे की. पूर्वीच्या स्थितीत आणि आजच्या स्थितीत जमीन अस्मा-नाचें अंतर पडलें आहे. सर्वच परिस्थित बदलस्यामळें लोकांच्या समजतीत पुष्कळ फेरफार झाले आहेत. आजच्या काळांत कोणा आरोपीला तो केवळ शह आहे म्हणून तसाच अपराध केलेल्या बाह्यणापेक्षां अधिक जिल्ला देण्यास कोणी धजणार नाहीं, या बाबतीत मन्, याज्ञवल्क्य ह्यांच्या स्मृति बाज्ञस पडल्या आहेत. समारे सत्तर वर्षापवी रस्नागिरीस खन केल्याबहरू एका ब्राह्मणास दिखेळी फांशीची शिक्षा जेव्हां अमलांत आलो तेव्हां लोकांमध्यें कितीतरी गडबड उडाली: परंत कायवाचे स्वरूपच बदलले असल्यामुळे पुढे विशेष कांही झाले नाहीं. आज वेदांतील एकावा अक्षराचा उचार केल्याबरोबर ब्रद्धाची जिल्हा कापन टाकण्यांत चेत नाहीं ! उल्हरपथी एकाटा सोंत्रका बाह्मण विश्वक वेटांतील संत्र बादास विक-विष्यास कांक् करूं लागला, तर त्यास नोकरीवर पाणी सोडावें लागावयाचें ! अशा प्रकारें जरी आमच्या समजुतीत अने क फेरफार झाले आहेत. तरी कांडी बाबतीत तरी फार निराशेची स्थिति आज अनुभवास येत आहे. "जात्यभिमान हा आम्हों हिंद लोकांच्या हाडास खिळला आहे. आमच्या रक्तांत भिनन गेला आहे. म्हणून कांही उपाय चालत नाही. पाश्चात्य ज्ञानाचा पहिल्यानेच जेव्हां आम्हांमध्यें प्रवेश झाला तेव्हां जातिभेट हा बाईट आहे असे आमस्या लोकांस बादन में कांडी सार्वजनिक काम करावयाचे तें सर्व जातीचे गुजराधी व मराठी हिंदु व मसलमान एकजटीने करीत असत. पण थोडक्याच काळाने ही जी नवीन उत्पन्न झाडेलो बृत्ति हिचा लोप झाला आणि आतां तर जातिभेदाचें साम्राज्य बालले आहे ! प्रथमतः मसलमान हिंदुंपासन विभक्त झाले आणि सध्य-

Instead of there being a feeling of sympathy between different castes, there is often a feeling of antipathy. As long as this state of things lasts, I shall feel greatly obliged to any one who will explain to me how it is possible to form a united Hindu Nation.

<sup>\*</sup> निर्निराज्या जातींची कही उत्पत्ति झाली ह्याविवयी अधिकारयुक्त विवेचक औ. सांशरक्रीनी Social History of India या निवंशति केले आहे.

हिंदंमध्यें जिक्के तिकडे भिन्न भिन्न परिषदा होत आहेत. जैनांची परिषद. बीर-होव म्हणजे लिंगायत यांची परिषद, ब्राह्मण परिषद, गीड सारस्वत परिषद, कायस्थ्रप्रभ परिषद, दैवज परिषद, मराठा परिषद, नामदेवशिप्यांची परिषद आणि शेवटली माळ्यांची परिषद अशा किती परिषदा जिक्हे तिकहे भरत आहेत व हिंदु समाजाचे तुकडे तुकडे होत आहेत. भिन्न भिन्न जातींच्या अशा परिषदा झाल्या म्हणजे अवस्थमेव अभिमान व भेदबद्धि ही जागृत होऊन परस्परांमध्ये वैसनस्य तस्पन्न करणार "

### विवाहविचार.

विवादविधीतील मंत्रांच्या अर्थांचा थोडा विचार केला तरी सुद्धां कोणाच्याही लक्षांत येऊन चुकण्यासारखें आहे की. विवाहकाली वधु व वर त्या मंत्रांचा अधै समजण्याच्या स्थितीत असतांना त्यांचा विवाह होत असे. वराने कांही प्रतिज्ञा करावयाच्या. वधनेंही कांहीं करावयाच्या त्या. ही दोघेंही अज्ञान स्थितींत असतांः क्या करणार ! तेव्हां पर्वकालीन स्थितीचा विचार करितां मुली वयांत आल्या-नंतर त्यांचा विवाह होत असे ह्याविषयी कांही संदाय रहात नाही. 9 निरनिराळी सर्जे. कांडी विधि व प्रतिज्ञा ह्या इतक्या स्पष्ट आहेत की, अल्पवयस्क मुलीचे विवाह त्या त्या काली प्रचारांत असावेत अजी जंकाही येत नाहीं. नाटकें वगैरे प्रथ जरी पाहिले तरी त्यांचेवरून मुलीचे विवाह प्रौडपणीच होत, असे निःसंशय म्हणतां येतें. कांहीं सूत्रकारांनी मुली श्रीढ झाल्याबांचन कोणीही त्यांच्याची विव ह करूंच नये. असे स्पष्टपणें म्हटलें आहे. अशा प्रकारची अनुझा देतांना अप्रीढ मलीशी विवाद करूं नये असे दोघांनी स्टटलें आहे. खावरून असे बाटतें कीं. त्या काळी अप्रीढ मुलींच्या विवाहास प्रारंभ झालेला असावा व त्यास आळा बसावा ह्या हेत्रनें वरील आज्ञा देण्यांत आल्या. र अश्री जरी स्थित होती तरी अनेक कारणांमळें ही बयाची इयत्ता कभी कमी होत गेली. ती इतकी कीं

<sup>1.</sup> It admits of no question whatever that girls were married after they came of age.

<sup>2.</sup> After the completion of his study the student shall marry a girl who is not immature. Evidently when these Rishis wrote, the practice of early marriages was coming in; but they set their face against it as irrational.

आज किरवेक ठिकाणी एका वर्षांच्या आंतील मुलांचे विवाह होत आहेत ! प्रथम प्रथम वालविवाहाच्या ह्या चालीचे अनिष्ट परिणाम दिसून आले नाहींत. आणि स्कीचे आम्ही संपूर्णंग्गें दास झालेलों असल्यामुळें स्मांत अनिष्ट असें आह्मांका न दिसल्यापर्यंत आमची मजल येऊन पोंचली !

सामाजिक सुधारणेकडे ज्यांचें लक्ष लागलें आहे त्यांचें केवळ वालविवाहाच्या विद्वह चळवळ करून कोही भागत नाहीं. हिंदुसमाजामध्यें दुसरी एक अत्यंत अनिष्ट रुढि पडून गेली आहे, आणि तिच्यामुळें क्षियांची किंमत कोहींच नाहीं असें समाज मानितो, असें विचार करितां म्हणावें लगतें. हिंदुसमाज पुरुषांचा वाटेल तेव्हां आणि वाटतील तितकीं लगें करावयास पूर्ण मुभा देतो. एक पत्नी मेली की दुसरी, दुसरीची वाट लागली की तिसरी, तिसरी जातांच चौथी असा प्रकार सारखा चार्छ देणारा समाज किती वयापर्यंत पुरुषांचें विवाह करावा याचा

<sup>1.</sup> Here is an instance of the fact that our people through the influence of custom lost all sense of the utter absurdity of the practice.

२ मनोरंजनाचा दिवाळीचा अंक.

कांह्री विचारच ठरवीत नाहीं। "ज्या समाजामध्यें ५०-६० वर्षांच्या माण-साला ११-१२ वर्षांच्या मुलीशी विवाह करण्यास पूर्ण स्वातंत्र्य आहे, असे प्रकार होतांच जो समाज कोणत्याही प्रकारें तिरस्कार दर्शवीत नाहीं, तो समाज ज्ञियांची कांह्रींच किंमत ओळखीत नाहीं व त्यांना गुरांडोरांच्या योग्यतेस नेकन गाँचिततो असें म्हणण्यास कांह्रींच हरकत नाहीं. "" "पुष्कळ प्रसंगी अशा-हिंधतीत मुलीचें लग्न होणें झाणजे तिच्या मृत्यूचें वारंटच तिच्या हाती देणें होय असा अनुभव येतो." आणि "श्रषा ह्या प्रकारांना जिवंत माणसांचे बळी वेणें असें न म्हणाचें तर आणबी काय म्हणांचें तं मला कळत नाहीं।" अशा प्रकारच्या विवाहाविरुद्ध एकंदर समाजांचें तकार केल पाहिजे; पण तशी तकार तर होत नाहीं आणि कित्येक प्रसंगी स्वतः मुलिश्वित लोक अशा प्रकारचे विवाह बेलाशक करितात। शिणि ष्रा चालीचा आतां इतका अतिरेक झाला आहे की, एका वायकोच्या शरीराची राख होत असतां दुसन्या लग्नाची जुळवा—

#### विधवाविवाह.

हाँ. भांडारकर विधवाविवाहाचें समर्थन केवळ शास्त्राधाराच्या जोरावर करीत नसत. न्याय, नीति, दया खांच्या दशीनेंही ह्या प्रश्नाचा विचार केळा पाहिजे

<sup>1</sup> Presidential Address-Poona Social Conference.

<sup>2</sup> I do not know how else to characterise these cases except as cases of human sacrifice.

<sup>3</sup> A great many instances are now before my mind's eye in which when a man married a second girl-wife he had soon to marry a third and a fourth. The husband thus causes the death of the poor girl. And still even highly educated men of the present day, do not scruple to resort to the practice.—

Social History of India. ४ गुजराती हिंदूंतील एका जातींत पत्नीच्या मृत्यूनंतर पहिल्या १५ दिव-सांच्या आंत जर दुसरा विवाह ठरला नाहीं तर तो कमीपणा समजतात! बाई भाजारी पड्न अत्यवस्थ झाली की उपवर मुलीच्या पालकांचें आजारी बाईच्या नवस्याकडे लक्ष असतें व आपली सहानुभृति दाखविष्यासाठी प्रेतयात्रेवरोवर गेल्यावर स्मशानांत आपल्या येथील स्थळाची सूचना गंभीरपणें करच्यांतः येते! (सं.)

# ३११ रामकृष्ण गोपाळ मांडारकर

असे त्यांचे मत असे. आणि शास्त्राधाराचा जरी विचार केस्रा तरी विधवाविदा-हास अत्यंत अनुकल असा शास्त्राधार आहे असे त्यांनी अनेक व्याख्यानांमध्यें व केसांत प्रतिपादिलें आहे. सती जाण्याची चाल क्या आर्थ जातींनी यरोपांत बसाइत केली त्यांच्यापैकी पष्कळ जातीत ( races ) होती. परंत ऋखेदामध्यें सतीच्या चालीचा कोठें उद्रेखही नाहीं. स्यावरून त्या वेळी ही चाल प्रचारांत नव्हती असें होतें. तथापि अग्निहोध्याच्या मृत्यनंतर त्याची पत्नी त्याच्या शवा-वर पड़ली असतांना, तिला मलें व धन मिळेल असा आजीवांद वावा, अजी त्या ज्ञातम वितंति करण्यास्या चालीचा उद्धेख अधर्ववेदांत सांपदतो त्याचप्रमाणे "हे बाई कठ तं अद्यापपर्यंत मृत मनुष्याच्या जवळच काय पहन आहेस ? तुला आतां स्वकरच दसऱ्या प्रवाची परनी होऊन परनीधर्म पाळावयाचा आहे " <sup>9</sup> क्षजा अर्थाचे जे उदार काढण्यांत येत असत. त्यांचेवहून त्याकाळी विधवाविवाह कर होता असें सहज अनमान करितां येतें. अथर्व वेदांत एके ठिकाणीं असे महटकें आहे की, एखावा खोनें आपल्या प्रथम पतीच्या निधनानंतर दुसऱ्याशीं विवाह केल्यावर ती दोघेंही जर 'अज पंचौदन' हा विधि करितील, तर ती पढें केव्हांही विभक्त होणार नाहींत.' ऐतरेय ब्राह्मणामध्यें एके ठिकाणी असा स्पष्ट उल्लेख आहे की, पहचाला पृष्कळ खिया असल्या तर हरकत नाहीं, परंत एका खीला एकान्य खेळीं एकाइन अधिक पति असतां कामा नये. याच्यावरून त्या काळी एका पतीच्या निधनानंतर तिला दसरा पति करण्याची मुभा होती अस स्पष्ट होतें. भागा खीला पनर्भ असे म्हणत असत. हा 'पनर्भ' शब्द अथवंवेदामध्यें व

अथर्व, १८: 3, 9-2.

ऐतरेय बाह्मण, ३, २, २३.

इयं नारी पतिलोकं बृणाना निपद्यत उप त्वा मध्ये प्रेतम् । विश्वं पुराणम-बुपालयन्ती तस्यै प्रजां द्रविणबेह थेहि । उदीर्घं नार्यमि जीवलोकमिता सुमेत-सुप शेष एहि । इस्तमामस्य दिथियोस्त्वमेतरपस्य जैनित्वमिससम्बभ्व ।

२. या पूर्व पति विस्वायान्यं विन्दतेऽपरम् । पंजीदनं च तावजं ददातो न वि गोषतः । अधर्वं, ९-३-५-२७.

३. तस्मादेकस्य बहुधो जाया भवंति नैकस्यै बहुवः सहपतयाः ।

<sup>4</sup> The fact appears to be that in ancient times, the practice of widow-marriage did exist and it continued to be followed up to the time when the metrical Smrities were composed—

Social History of India.

कित्येक स्पृतींत आढळतो. परंतु सर्व स्पृतीमध्ये विधवाविवाहास अनुकूळ मत दर्शविळेळे नाही. ह्यावरून असे दिसतें की, पुरातन काळी विधवाविवाह रूढ होता व ही वाल स्पृतिकाळापर्यंत आद्वांमध्यें रूढ असावी. आतां पुष्कळ स्पृती-मध्यें व पुराणांत विधवाविवाहाच्या विरुद्ध ववनें आहेत त्यांवरून त्या त्या काळीं विधवाविवाहाच्या विरुद्ध मत बनत चालकें होतें असे जरी होतें, तरी ह. स. च्या बाराव्या शतकापर्यंत समाजामध्यें ही चाल रूढ असल्याचा उक्केब सांप-हतो. १९१४ साळी एक जन संन्यासी इतर संन्याशांवरोवर भोजनास बसतांव इतर संन्यासी उठून गेले; तसें करण्याचें कारण अस सांगण्यांत आलें की, संसा-राश्रमाचा लाभ न घेतां तो जैन संन्याशी झाला ही गोष्ट त्यांनें शाखाविरुद्ध केली. त्या वेळीं ह्या संन्याशाला विवाह करून येण्यास सांगितलें. त्याच्यासार-ह्या युद्धाला कोणी सुलगी देईना, म्हणून त्यास विधवेशी विवाह करावयास सांगितलें व तो त्यांने केला; तरी पण पुढें असे विवाह रूढ असल्याचा उल्लेख सांपडत नाडीं.

### अंत्यजोद्धार.

" आजपर्यंत आपल्या इकडील महार मांग, चांभार वगैरे जातींची व महा-सेकडे पारिया वगैरे अगदी नीच मानलेल्या जातींची आम्ही सर्व प्रकारें हेळ-सांडच केली आहे. त्यांना आम्ही दूर दूर ठेवितों, आणि अगदी पुरातन काळा-पासन ही चाल पडलेली दिसते. " एकदां एका महार कीर्तनकारानें आमच्या येथें कीर्तन करितांना म्हटलें " आम्हां दीनांना वेदांनी आणि शास्त्रांनी दर केलें. परंत साधसंतांना आमची कींव आली व त्यांनी आम्हांला जवळ केलें. आणि आमच्या महाराष्ट्रामध्यें एकनाथांसारख्या ब्राह्मणसंतांना व ह्या व इतर प्रांतां-तील इतर संताना ह्या दीनांची कींच आली, ते आम्हांशी प्रेमाने वागले, व स्थांनी आमच्या धर्मशिक्षणाचा मार्ग मोकळा करून दिला हे त्यांस अत्यंत भवणावह आहे ह्यांत बिलकुल संशय नाहीं, " त्या जुन्या काळी ह्या आमच्या साधसंतांनी अंत्यजांच्या उद्धारासाठी अशा प्रकारचे प्रयत्न करावेत. आणि आज सर्व प्रकारें परिस्थित बदलली असतां. व आमची मतें अनेक कारणांनी उदार होत असतां ह्या लोकांना अज्ञानांधकारांतन बाहेर काढण्यासाठी म्हणण्यासारखे प्रयत्न न करणें हें आम्हांस शोभतें काय ? ह्या लोकांची मला जी माहिती आहे. त्यांच्या बुद्धिबलासंबंधानें माझा जो अनुभव आहे त्यावरून मुला असे स्पष्टपणें म्हणतां येतें की. अगदीं तिरस्कृत जे महार त्यांच्यामध्यें बुद्धिमान माणसें पुष्कळ

असतात व त्यांना उत्तमप्रकारचें शिक्षण सहज देता येईछ, त्यांना असे अञ्चाना-तच ठेवणें म्हणजे इतक्या बुद्धीला आमच्या देशानें मुकणें होय !''

एकंदरींत पहाता अनेक बाबतींत आमचें पूर्वीचें ध्येय व आतांची स्थिति ह्यांत जमीन अस्मानाचें अंतर पडलें आहे.

"पुरातन काठी मुठी बयांत आल्यानंतर त्यांचा विवाह होत असे, आतां त्यांचें छम आधी झाठ पाहिचे; पूर्वी विधवाविवाह प्रचारांत होता, समाजास तो संमत होता, आतां त्याच्या उलट प्रकार अनुभवास येत आहे; पूर्वी आमच्या क्रियांना उच्च प्रकारचें विक्षण मिळत असे, त्या गहन विषयांवर पुरुषांधी वाद-विवादही करीत, त्यांना गायन व मृत्य ह्याही कठा श्विकवीत असत; आतां, त्यांना अञ्चानांधकारामच्यें व्यिचयत पडांचें ठगरें व गायन वाइन व नतेनासारखों कठा श्विकचें हें कमीपणांचें समजलें जातें; पूर्वी कार तर चार जाति होत्या, आतां ह्या असंख्य झाल्या आहेत; पूर्वी ह्या जातींत रोटीव्यवहाराची बंदी नव्हती; आतांच्या इजारों जातींत ह्या अ्यवहाराचें नांच ध्यावयास नको; " अशी आज आमची स्थित झाठी आहे.

# सामाजिक प्रगति इच्छिणारांचे कर्तव्य.

"आमच्या समाजाची स्थित पुरातनकाठी आजच्यापेक्षा श्रेष्ठ प्रकारची होती. आतां ती सारखी खाळावत चाळळो आहे. हैं असे कां होत आहे याचा विचार करितां असे दिसतें कीं, आम्हां हिंदुळोकांना अनेक घतकांपासून अनेक प्रकारच्या छुळमाखाठी रहावयाची संवयच झाल्यामुळे आमच्या समाजांतीळ नीतिवळ अगदीं नाहींसे झाळे आहे. राजकीय जुळ्म, आचार्यांचा जुळ्म आणि सामाजिक, किंवा जातीचा जुळ्म अधा तीन प्रकारच्या जुळमाखाठी आमही हतके दडपून गेळी आहों कीं, आम्हांस मान वरच करितां येत नाहीं. आपल्या विचारांप्रमाणें चाळल्यास स्ढीच्या विक्ठ वागल्याचा दोष येदे कर्मुख अमेगुधारकांनीही ती दिशा टाळण्याचाच प्रयस्त केला आहे. आमची सदसिद्धे वेकबुढ्ध, आपण्या विवेचकबुढ्ध जो काय बोध करिते तो ह्या तीन प्रकारच्या जुळमांना भिजन आजपर्यंत वाजूस सारल्यामुळें सातां सदसिद्धे केबुढ्ध टॉचणीच करीनाधी झाळी आहे ।" म्हणून "अपते सातां सदसिद्धे केबुढ्ध टॉचणीच करीनाधी झाळी आहे ।" महणून "अपते सातां सदसिद्धे केबुढ्ध टॉचणीच करीनाधी झाळी आहे ।" महणून "अपते आमही आमच्या चेवकाळा जायत केल्यावांचन, आमच्या चंदार भावांची वाढ

<sup>1.</sup> To continue to keep him in ignorance is to deprive the country of an appreciable amount of intellectual resources.

केल्यावांचून व त्यांच्या साह्यानें मिक्षक व जातींचा जल्दम ह्यांच्या बिरुद्ध घैर्यानें चाल करून गेल्यावांचन ह्या अधोगतीस अवरोध करिता येणार नाही." यासाठी प्रथमतः आमच्या ठिकाणी सस्य व न्याय ह्यांच्याविषयी प्रीति उत्पन्न झाली पाहिजे. इतरांच्या यातना. क्लेश. अडचणी ह्यांच्यासंबंधाने आमच्या ठिकाणी ठिकाणी सहानुभति उदित होऊन स्वदेशाविषयी खरें प्रेम व स्वदेशोद्धारासंबंधानें काळजी ही आमच्या ठिकाणी उत्पन्न झाली पाहिजेत. रयाचप्रमाणे सधारणा कालानराधें होईल. आयोआप होईल. लोकांची मनें काल तयार करीतच आहे असे म्हणन चालावयाचे नाही, आमचे निर्धाराचे प्रयत्न झाले पाहिजेत. आणि ह्या आमच्या सर्वे प्रयत्नांचा पाया न्यायाविषयी. नीतीविषयी. सत्याविषयी आवड. व आपल्या देशांतील क्लेश व यातना ह्याविषयी सहानुभति व आपल्या देशाच्या उन्नतीविषयी तळमळ ही झाली पाहिजेत." "खऱ्या स्वारकाच्या अंत:-करणांतील तळमळीची नीटशी कल्पना न झाल्यामळें कित्येक वेळां लोक त्याला उताबळा सधारक वंगरे नामाभिधानानें संबोधितीलः किंवा सधारकांचे मार्गच नीट नाहीत असे म्हणतील: परंत ज्यांनी सधारणेसंबंधाने आजपर्यंत कांहीच केलेलें नाही. दिवा फारच थोडी कति ज्यांच्या हातन झाली आहे त्यांनी अशा प्रकारची टीका केली म्हणजे त्यांच्या संबंधानें संशय उत्पन्न होतो. तरी पण. सर्व कांहीं सुधा-रणा एकदम तडकाफडकी कहन टाकान्यात असे मी म्हणत नाही. आमच्या अंत:-करणांतन संधारणेच्या कार्यास जोराची स्फर्ति झाली पाहिजे आणि आपल्या प्रसतन संस्था, प्रातन ग्रंथ ह्यांच्याशी असलेला संबंध ताडकन तोडन टाकन आपके चालावयाचे नाहीं हैं आपण लक्षांत ठेविलें पाहिजे. फ्रेंच रेव्होल्यशनची रीत आ• म्हांला नको आहे. इप्रज लोंकांनी फ्रेंच रेव्होल्यशनने झालेल्या कार्यासारखींच कार्ये करून दाखवितांना वर्तमान आणि भूत ह्यांची परंपरा राखिली आहे. आम्डीही तसेंच केलें पाहिजे. आणि तसें आम्हांस करितां येण्यासारखें आहे. विलायतेह्रत वरत आलेल्या गृहस्थानें आपल्या समाजांतील इतर साधारण लोकांत्रमाणेंच राहार्वे. पनस्टा कीने आपल्या समाजातील इतर क्रियांत्रमाणें राहावें. परंत एकदां सधा-रणेला मार्गे टाकली म्हणजे मग ज्या अंतःस्फर्तीमळे प्रथम आपली जागति झाली होती. ती स्फ्रुर्ति अंतःकरणांतील तळमळ नष्ट झाल्यामुळे मंदावते आणि सक

<sup>1.</sup> We must cultivate a sense of justice and a love and sympathy for others, relieve the poor widow of her sufferings, remove the disabilities of womankind and of the lower classes, and allow free play to the energies and canacities of all.

सुधारणेची अवस्यकताही आम्ही विसहन जातों. म्हणून आपलें जें ध्येय, जें उहिष्ट तें नित्य दृष्टीपढें ठेवन तें साधण्याचे प्रयस्न सतत झाले पाहिजेत." " माझे मित्र ना. न्या. म. रानडे छांनी म्हटल्याप्रमाणे सामाजिक सुधारणे-संबंधानें लोकांमध्यें जागृति झाली आहे. हें मला मान्य आहे. ही जागृति पाइन समाधान मानावयाचे की असमाधान मानावयाचे हें त्यांनी ज्याच्या-त्याच्यावर ठेविकें आहे. म्हणून भी म्हणतों की ही जागृति पाइनही माझें समाधान होत नाहीं, आमच्यांतील पुष्कळ बिक्षित लोकांची मनें मुळींच उदार झालेली नाहीत. कित्येकांना आम्ही योजिलेल्या सधारणा आहेत, परंत आपण स्वतः कांहींही करावयास ते बिलकुल तयार नाहींत. आणि दूसरे पुष्कळच असे आहेत की जे सुधारणेसंबंधाने पूर्णपणें उदा-सीन (indifferent) आहेत. (तेव्हां) जागृतिह्मी दिवा पेटला आहे खरा. पण त्याची ज्योत इतकी मंद आहे की, कांहीं अगदीं सुशिक्षित लोकांची सुधारणेसंबंधाची दृष्टि पाइन मला असे बादं लागलें आहे की. ह्या ज्योतीचा प्रकाश अधिक सतेज होणें हैं जितकें शक्य आहे तितकीच शक्यता हा मंदमंद जळणारा दिवा अजीवात विद्युन जाण्याचीही आहे. आणि म्हणून आम्ही सर्वांनी हैं लक्षांत ठेविलें पाहिजे की आम्हांला जें योग्य, जें न्याय्य व जें अबस्य बाटत आहे तें सर्व जांतपणें आणि विशेष गवगवा न करितां आम्ही आचरणांत आणिलैं पाहिजे. म्हणजे स्या स्था सधारणा प्रचारांत येतील आणि त्याच नव्या हृद्धी बनन जाकन लोकमान्य होतील."

सामाजिक युधारणांतर्गत अनेक विषयांसंबंधाची डॉ. भांडारकरांची ही अशी मतें व हे असे विचार होते. ही किंवा अशी मतें त्यांनी पंचावन साठ वर्षे सतत प्रतिपादिली आहेत; परंतु ही मतें प्रतिपाद्न ते केव्हांही स्वस्थ बसके नाहीत. आपल्या महाराष्ट्रामध्यें बोकके युधारक आणि कर्ते युधारक असे भेद दुँदैवाने झाले. परंतु डॉ. भांडारकरांची मजल युधारणेसंबंधानें लोकांना पुष्कळसा उप-देश करून तेथेंच केव्हांहि थांवली नाही. विशेष गाजावाजा न करितां, आपण कांहीं मोठें शतकृत्य करीत आहों असें न दाखवितां, युधारकांनी अनेक युधारणा प्रचारांत आणण्यासाठीं, कर्तव्यताबुद्धीनें न्याय, नीति व सस्य आपल्या दृष्टीपुद्धें ठेवून झटलें पाहिजे, असें जें त्यांचें मत त्या बरहुकूमच त्यांचें आचरण झालें आणि हैं त्यांचें धोरणव जर सर्व युधारकांनी स्वीकारिलें असरों, तर मग बोलके युधारक आणि कर्ते युधारक असें वर्गीकरण फार दिवस टिकलें नसर्ते. असो.

ज्यांना केवळ शास्त्राधारच हवा असेल, त्यांच्या समाधानासाठी विधवा-विवाहास अनुकूल असा शास्त्राधार त्यांनी दाखवन दिला आहे. परंत हा शास्त्राधार लोकांस दाखवन, किंवा त्याची सयुक्तता प्रतिपादन ते बसके नाहीत. त्यांना पसंत असणारें स्थळ आढळतांच त्यांनी आपल्या गतमर्तका मुलीचा पुनर्विवाह १८९१ साली घडवून भाणिला. आपल्या जातीला हा विचार पसंत पडणार नाहीं, जातीच्या स्वामीची आपल्यावर अधिक वक्रदृष्टि होईल, आपल्या जातीची अद्याप तयारी झालेली नाहीं. असल्या विचारांस प्राधान्य न देतां आपल्या मलीसंबंधानें आपलें जें वर्तव्य तें वर्तव्यताबद्धीनें त्यांनी १८९१ साली बजाविलें. त्यावेळी डा. भांडारकरांस जातिबहिष्कृत कर-ण्याविषयीं मुंबईस सारस्वतांची एक सभाही भरली होती: परंत तींत अखेरीस कांहींही न टरतां सर्व लाथाळें मात्र माजलें: आणि सभा बरखास्त करणें भाग पडले हें त्यावेळची वर्तमानपूर्वे वाचणारांस आज सांगावयास नकी. ह्या सभेतील प्रसंगासंबंधाने लिहितांना प. वा. आगरकर छांनी म्हटलें आहे की. " डॉ. भांडारकर ज्ञांना वाळीत टाकण्यासाठी भरलेल्या सभेचें ऑफस झालेलें ऐकृन कोणाहि विचारी मनुष्यास आनंद झाल्याबांचन राहणार नाही, असे आमर्चे मत आहे. डा. भांडारकरांसारख्या सत्यनिष्ठ, विद्वान् , थोर मनाच्या परुपास जातीतन बाहेर टाकण्याचा खटाटोप करण्यास तयार होणाऱ्या अविचारी अदरदृष्टि असमंजस लोकांनी सधारणापक्षावर हा एक मोठा अनुप्रहच केला. असें समजरूं पाहिजे." असो. हीच गोष्ट दसऱ्या सधारणांची आहे. बालविवा-हाचा त्याग होण्याची आवज्यकता आहे असे केवळ प्रतिपादित न राहतां आपल्या कटंबांत प्रौदिववाहच त्यांनी चाल ठेविला. कन्याविकयासारख्या गोष्टीची त्यांच्या येथं गोष्ट्रच काढावयास नको, आपल्या प्रांतांतील स्वीधिक्षण देणाऱ्या लहानमोठ्या भनेक संस्थांशी त्यांचा अखेरपर्यंत संबंध होता. त्यांनी आपल्या कटंबामध्ये स्त्रीशिक्षणाचा भक्कम पाया घातलेला आहे. विलायतेहन परत आल्यानंतर प्राय-श्चित्त घेऊन पावन होण्याचा विचार त्यांस केव्हांही शिवला नाहीं. अज्ञा रीतीनें सामाजिक सुधारणेसंबंधाने त्यांनी आपल्या आचरणाने लोकांस अत्यत्तम किता घालून देऊन आपले धैर्य कोणत्या प्रकारचें आहे व आपली सत्यप्रीति कोणत्या प्रकारची आहे तें जगास दाखबन दिलें आहे.

# सामाजिक सुधारणा व तडजोड.

सामाजिक धुधारणेच्या बाबतीत कांही तरी तडजोड केळी पाहिजे असे बार-बार प्रतिपादण्यांत येतें. मनोर्एजनाचे संपादकांनी डा. भांबारकरांस एकदां हा प्रश्न विचारकाही होता. त्या प्रश्नांस त्यांनी दिखेळे समर्पक उत्तर तडजोडीच्या भक्तांनी स्रक्षांत ठेवण्यासारखें साहे. ते म्हणालेः—

"सामाजिक छुवारणा ही नीतीच्या, भूतद्येच्या आणि सत्याच्या पायावर करावयाची आहे. नीति, भूतद्या, सत्य यांत तुम्ही तडजोड कोणतो व कशी करणार ?...नीति, भूतद्या वगैरे गोष्टीत तडजोड मुळींच उपयोगी नाही ! आपच्या विवेकवाणीला समस्त न्याय्य वाटणारी छुधारणा प्रत्येकाने अवश्य आणि धैयोंने अमलोत आणिलीच पाहिजे. परदेशांत जाऊन येणारांना आपण मुळींच पाप केले नाहीं असे वाटत असल्यास, त्याने समाजाला ख्व करण्यासाठी प्राय-खित्त चेण्याच्या भानगढींत पहुं नये ! असेंच प्रत्येक बावतींत वर्तन ठेवांनें. आपल्या सदसद्विककुद्धीविकद्ध, सत्याविकद्ध, नीतीविकद्ध आणि भूतद्येविकद्ध जी जी गोष्ट असेल, त्या त्या गोष्टीत तडजोड कोणीहि आणि केव्हांहि करूं नये !"

### डॉ. भांडारकर व संमतिवयाचे बिल.

१८९१ साली संमतिवयाच्या बिलाच्या धामधुमीच्या वेळी डॉ. भांडारकरांनी आपल्या देशाची जी सेवा केली ती अप्रतिम आहे. ह्या त्यांच्या सेवेबहल पु-ण्याच्या कृतघ होकांनी त्यांस कोणतें बक्षिस दिहें त्याचा उल्लेख आतां पर्दे होणारच आहे. त्यावेळी महाराष्ट्रांत व इतरत्रही धर्माभिमानी म्हणविणारांनी मोठा कल्होळ मांडला होता: धर्मबाह्य असगारी गोष्ट ह्या कायवामुळें लोकांवर लादली जाणार आहे असा टाहो फोडला जात होता: बायकापोरें, कोळीमाळी, विद्यार्थी, अज्ञान लोकसमृह अशा सर्वांच्या कशा तरी बिलाविरुद्ध अर्जावर सन्धा घेण्यांत येत होत्या. आणि शास्त्रार्थासंबंधानें तर फारसा निश्चितपणा नव्हता. अशा ऐन आणीबाणीच्या वेळी डॉ. भांडारकर आपल्या शास्त्राधारांसह पुढें आले आणि त्यांनी असे सिद्ध करून दाखिलें की. कायदानें जी वयाची अट संभोग हालासंबं-धाने घालण्याचे घाटत होते त्यापेक्षांही कितीतरी जास्त वयाची अट खह शास्त्रांत. आहे. हा लेख फारच मोठा आहे व तो तयार करण्यास श्रम किती लागले अस-तील धाची करपना व्हावयास तो एकदां तरी वाचलाच पाहिजे. प्रथम तो सुधा-रकांत प्रसिद्ध झाला. त्यावेळी आगरकरांनी ह्या छेखासंबंधाने लिहितांना महटलें आहे. की. ' या संमतीच्या कायदास आपल्या लोकांनी पूज्य मानिलेक्या धर्म-शासकारांची पूर्ण संमति आहे, असें सिद्ध करून दाखविल्यानें हा प्रस्तुत वाद मिटण्यासारखा असेल तर तेवढी कामगिरी आपले परमपुज्य धर्मनित्र गृह बाक्टर मांडारकर यांनी वेळी बजाविली आहे. जे कोणी हा निषंध निरिभमानाने कक्ष-पूर्वक वाचतील त्यांस स्वष्टपणें असे दिसून येईल की, विवाहकालाची व संभोग-कालाची जी मर्यादा अलीकडील समंजस व सुविक्षित लोकांस प्रशस्त बादं लागली आहे तीच मर्यादा आमच्या पुरातन प्रमुख स्ट्रतीस व ऋषींस पूर्ण मानवली होती; इतकेंच नाहीं, तर त्या मर्यादेचें उक्षंघन करणें त्यांनी मोठें पाप मानिलें होतें.'

वरील उताऱ्यावरून डॉ. भांडारकरांच्या लेखाची व स्याचप्रमाणें स्या वेळच्या लोकमताची साधारण कत्यना वाचकांस सहज होणार आहे. पहातां डॉ. भोडारकरांचा हा लेख प्रसिद्ध झाल्यावर निदान शास्त्रार्थासंबंधानें तरी बिलाच्या विरुद्ध असणाऱ्या शहाण्या लोकांची वाचाळता बंद बहावी. पण तसें कोठन व्हावयाला ? मग धर्मामिमान तो कसला ? देशामिमान तो कसला ? हा लेख बाहेर पडल्याने आतां जर्णकाय आपल्या शास्त्रार्थाच्या कल्पनांवर एक दम गदाच येऊन पडली आहे असे वादन धर्मामिमान्यांच्या रक्षणासाठी रा. रा. बाळ गंगाधर टिळक घांवन पढें आले: टाइम्सकारांनी त्यांच्या शास्त्राधाराच्या पत्राला आश्रय न दिल्यामळें तें पत्र नेटिवओपिनियन पत्रांत प्रसिद्ध झाळें. त्यांतील मुद्यास डा. भांडारकरांनी समर्पक उत्तर दिलं, डा. भांडारकरांचा मुळ शास्त्राधाराचा विस्तृत लेख, रा. रा. टिळकांचें उत्तर व डॉ. भांडारकरांचें प्रत्य-त्तर ही जिज्ञांसनी अवस्य वाचावी. डॉ. भांडारकर हे अनेक महत्त्वाच्या विध-यांवर १८६४ सालापासून वाद लढत आहेत: परंतु हे बाद सशास्त्रशतीनें चालवात्रयाचे असा त्यांचा बाणा आहे. स्याचप्रमाणे असे वादविवाद चाळ असतां लोकरंजनास बळी न पडतां शाखोक्त रोतीनें बाद चालवाबयाचा ब व्यक्तिपर टीका. खाजगी गोष्टींचा संबंध. प्रतिस्पर्ध्यासंबंधानं कृत्सित वृत्ति व भनादर असा न दाखवितां वाद चालविण्याचा त्यांचा बाणा असल्यामुळे रा. टिळकांचा व्यक्तीवरील हल्ला त्यांस बिलकुल पसंत पडला नाढी. त्यास उद्देशन ते म्हणतातः---

One point more and I have done. I have been carrying on literary controversies since 1864, but never did I hitherto meet with an opponent who treated me with such studied discourtesy as Mr. Tilak has been doing. This circumstance has rendered my task

disagreeable and even painful, and I should have much preferred to remain silent now, were it not for the fact that the silence was likely to be misconstrued.

पण, संमतिवयाच्या बिलाच्या वेळी डॉ. मांडाएकरांनी निरपेक्षबुद्धीनें जी लोकसेवा बजाविली, जे त्रास सोसले, त्यांचेबहुल त्यांना फळ काय मिळालें ? अपमान! चेष्टा! दगडांचा मार! लोकांच्या घरांत कोंडून घेण्यांची आवस्यकता! जीव घेण्यांची घमकी! ह्यावेळी पुण्यांतील धर्माभिमानी म्हणविणारे शहाणे लोक आपलें मनुष्यपण विमरून पशुक्रतीस ह्योभण्यासारखींच कृत्यें करीत होते; तरी पण, आगरकरांनी महत्य्याप्रमाणें "विधेनें, वयांनें, स्वभावांनें व आचरणांकं सरंत पूज्य अशा डॉ. मांडारकरांसारख्या गृहस्थाला पुण्याच्या लहानमोठ्या छोकांनी दिवसादवव्या दगड मारावे, आणि संस्थाकाळ होतांच भन्या मनुष्याच्या चरांत कोंडून धातल्यासारखें करून, त्यांचेवर वाळूचा, दशांचा व कुशब्दांचा चर्षांव करावा व पोलियांनें कांकणें घालणाऱ्या ज्ञियांहून क्षेण होऊन असल्या मोष्टा धडधहीत आपल्या रष्टीसमोर होऊं खाव्या, याहून पुष्याच्या लोकांच्या भाणि पुष्याच्या पोलिसाच्या नांवास कर्लक आणणारी शोचनीय व ळजास्पद गोष्ट कथीही वडली नसेल."

संमतिवयाच्या विलाच्या वेळी आपली मानहानि झाली, आपला छळ झाला, आपल्या स्पष्टे कांबहुत आपल्या जीवावर येऊन वेतर्छे, हें पाहून त्यांनी आपली स्पष्टोक्ति सोहून दिली, अगर सुधारणेसाठी जे श्रम करणे आपल्या ह.तचे आहेत ते देखील करण्याचे यांवविले, असे मात्र कोणी समज् नये. तिकडे विल पास व्हाव-यांचे ते झालें; डा. साहेवांचा नेहमीप्रमाणें व्यासंग चालू राहिला, मात्र पुणेकरांनी आपलें नांव कायमचें बहु करून पेतर्ले!

### व्हारसर्वेन्सलर डॉ. भांडारकर.

१८९२ साठी ठॉ. हेरिस ह्यांनी मुंबईच्या युनिव्हर्सिटीच्या व्हाहसॅबॅम्स- छरच्या जागी प. वा. काचिनायपंत तेलंग ह्यांची योजना केलो. ह्या वेळे- पर्यंत नेहमी ह्या जागी कोणातरी युरोपियन एहस्पाचीच नेमण्क करण्याची चाल असे. परंतु लर्फ हॅरिस ह्यांस ह्या जागेवर केवळ युरोपियनाचीच नेमण्क करण्यात वावी, आणि एतहेशीय मनुष्य कितीही हानी, बिद्वान, लोकमान्य व राजमान्य असका, तरी तो केवळ एतहेशीय आहे म्हणून स्थानी ह्या जागी

नेमणक होऊं नये. हा विचार नापसंत पहल्यामुळेंच त्यांनी ह्या बाबतींत स्वतः उदाहरण घाळन दिलें. आणि लॉर्ड हॅरिस ह्यांनी जी बोजना केली ती साहजिकपणें सर्वास पसंत पडली. परंत पदवीदानसमारंभाच्या वेळी काशीनाथपंतांची प्रकृति नादरुस्त असल्यामळें त्यांस आपलें भाषण करितां आलें नाहीं: आणि हा लाम भापल्याला पढोल साली होईल. अश्वी आशा स्यावेळी लॉ. हॅरिस ह्यांनी प्रदर्शित केली होती. परंत ईश्वरी नेमानेम कांडी निराळाच असल्यामळें न्या. म. तेलंग हे अकाली मृत्यमुखी पढले आणि त्यांच्या जागी ला. हॅरिस ह्यांनी पुन्हां एतहेशी-बाचीच, म्हणजे डॉ. भांडारकरांची, योजना केली, डॉ. भांडारकरांसारझ्या जग+ न्मान्य विद्वान् , ज्ञानी, सत्यप्रिय, स्वदेशाच्या डिताप्रीत्यर्थं झटत असणाऱ्या... विद्याखात्यांतच आपलें सर्व आयुष्य घालविलेल्या बाणेदार गृहस्थांची ह्या जागी नेमणक झालेली पाइन सर्व सशिक्षित, विचारी व समंजस लोकांस आनंद झाला. म्यांनी आपल्या दोन वर्षांच्या कारकीर्दीत जें काम केलें त्याचें स्वक्रप दाखिन ण्याचें हें स्थळ नब्हे. तथापि ब्हाइसचॅन्सलर ह्या नात्यानें त्यांनी जें भाषण ता. २० फेब्रवारी १८९४ ह्या दिवशी केलें तें एतहेशीय व्हाइसचॅन्सलरांनी केलेलें. पहिलेंच भाषण होय. त्या भाषणांतील कांही भाग सामाजिक सधारणेस अन-लक्षन होता. हें स्यांचें भाषण अस्यंत कळकळीचें असे होते व स्यांत सधारणेचा संबंध असल्यामुळे त्याचेवर अनुकल प्रतिकल बरीच टीका झाली होती.

एतद्देशीय ब्हाइस चॅनसलर यांनों केलेंलें तें पिहेलेंच भाषण, आणि त्यांत लोकांच्या नावडीच्या सामाजिक छुआरणेच्या प्रश्नाचें विवरण ! मग त्याचेवर वर्तमानपत्रांतून टीका ब्हावयास अवकाश कसा लागावा ! कोणी म्हणूं लागके की हैं कारच लांकलचक चन्हाट झालें. कोणी म्हणाले व्याख्यानांतील बच्याच गोधींचा विश्वविद्यालयांची हांहींच संवध नाहीं. कोणाचे असेही आक्षेप आले की, लां. मांडारकरांस आपलें सामाजिक छुआरणेंचें चोडें नेहमी पुढें दकलल्या-वांचून चैनच पडत नाहीं. कोणास असेही बाहें लागलें की, खांची अनुमानें चुकीची आहेत. आणि कांही विचारी, शांत, विद्वान् लोक खा अत्यंत कळ्य-ल्यानें केलेल्या भाषणाचा शांतपणें विचार कहं लागले. खां लां मांडारकरांच्या मताचेच सर्व लेले होते असे नाहीं. हों. मांडारकर चच्या. मू. रानदे हे स्तेष्टी. सामाजिक आणि धर्मीविध्यक छुआरणेसंबंधानें दोषांचेही विचार बहुतेक साह से ता तरण पदवीवरांत यृत्यूचें प्रमाण असावें त्याच्यापेक्षा अधिक आहे हो गोष्ट दोषांसही मान्य, परंतु वां. भाडारकरांच्या मताजिक आणि धर्मीविध्यक छुआरणेसंबंधानें दोषांचेही विचार बहुतेक साह से ता सामाजिक आणि धर्मीविध्यक छुआरणेसंबंधानें दोषांचेही विचार बहुतेक साह से ना परंतु वां. भाडारकरांच्या मताजिक आणि धर्मीविध्यक छुआरणेसंबंधानें दोषांचेही विचार बहुतेक साह से ना स्वास्ते स्वास्ते सामाजिक आणि धर्मीविध्यक छुआरणेसंबंधानें दोषांचेही विचार बहुतेक साह से ना सामाजिक आणि धर्मीविध्यक छुआरणेसंबंधानें सहणें की, जरी लोक धरिक धरिक स्वास सहित सामाजिक साह से ना साह साह साह से साह से साह से साह साह से साह साह से साह से साह से साह साह से साह से साह साह से साह साह से स

नसके, गरीब असके, अभ्यासाच्या वर्यात खाष्यापिण्यासंबंधाने ह्यगय होत असकी, तरी बाळिबवाह हें ह्या परिणामाचें प्रमुख कारण आहे. न्यायमूर्वीचें खण्णें असें असे की, तक्षण पदवीधरांत सृत्यूचें प्रमाण फार आहे खरें, पण कों. मोडारकरकरांनी तें दाखिकें आहे तितकें नाहीं, आणि वाळिबवाहाचा क ह्या परिणामाचा फारसा संबंध नाहीं. दिलणी लोकोच्या दारियाचा हा सर्व परिणाम आहे. दिलणी लोकोपेक्षां गुजराधी हिंदु पदवीधरांत मृत्यूचें प्रमाण कमी असरें, ह्यावकन दारिया हेंच प्रमुख कारण ठरतें. ह्यास उत्तरादाखल डों. मोडारकरांचें असें खणों की, आपळे मित्र राजे ह्यांनी मृत्यूचें प्रमाण कमी करण्याचा जो प्रयत्न केला आहे तो ठीक नाहीं, प्रमाण ठरविते वेलों आजपर्यं-तच्या पश्चीधरांची सरसकट नोंद घेणें चुकीचें आहे. २५–३० वयाच्या दरम्यान आपळे निवाशीं साधारणपणें पद्यीधर होतात; आणि चाळिसांच्या आंत त्यांतीळ किरयेकांस मृत्यु येतो. अर्थात् आज ज्यांचें वय इतकें झालेलें नाहीं त्यांस प्रमाण कावितेचेळी परतां येत नाहीं. असो.

हों. भांबारकरांनें हें भाषण व प्रज्युपर्स् अंसोसिएशनच्या विश्वमानें झाकेंछें न्या. मू. रानडे शांनें भाषण शांचा आता इतक्या वर्षांनीं जे शांतपणें विचार करितील त्यांस प. वा. आगरकरांनी त्यावेळी जें म्हटलें होतें की, दोषांच्या दृष्टिभेदाचा हा परिणाम होय, तेंच विशेष रीतीनें पटणार आहे.

# सुशिक्षित तरुणांची जबाबदारी.

हा आंडारकरांनी धर्मविषयक सुधारणेसंबंधानें जें कांहीं कार्य केलें त्याची करूपना येथें करून देणें अत्यंत अगत्याचें आहे. पण त्यापूर्वी दुसऱ्या एका विषयाचा येथें उन्नेख केला पहिजे. डॉ. आंडारकरांची सर्व नोकरी विक्षणत्यात्यांत झाली. होकडां, हजारों तरुणांची विक्षण त्यांच्या हातृत झाले. त्यांच्या आकांक्षा, त्यांची विचार, त्यांच्या आशानिराशा, त्यांच्या अववणी, त्यांची कालकृष करण्याची रीत, त्यांच्या आशानिराशा, त्यांच्या अववणी, त्यांची कालकृष करण्याची रीत, त्यांच्या आशानिराशा, त्यांच्या अववणी त्यांची विचार त्यांची कालकृष करण्याची रीत, त्यांच्या अग्राग्व आशे होते आणि सर्व देशाचें वरें वाहंद करणें हैं सर्वस्वी तरुणांच्या कर्तवगारीवर अवल्यान आहे असे त्यांच वादत असल्यासुळें तरुणांचे च्येय उच्च असानें, त्यांच्या टिकाणी आपल्या जवानवारत आसल्यासुळें तरुणांची प्रेय उच्च असानें, त्यांच्या टिकाणी आपल्या जवानवारीची आहती आहती असाने, असे त्यांच वाटत असे त्यांच वाटत असे त्यांच वाटत असे त्यांच वाटत असे त्यांच कालकृष्ट करणांची अपल्या अवनीिक असानें, ते जर केवळ एककक्षी साले, असल, अन्याय, अनीिक

ह्यांच्याविषयीं चीड येणें हें चांगलेंच आहे. परंतु आपल्या स्वतःच्या समाजांत क्षसत्याची, अन्यायाची, अनीतीची बजबजपरी माजलेली पाइनही, परक्यांना असत्य, अन्याय व इक ह्यांच्याविषयी जर व्याख्याने वावयास लागले. तर हैं असलें घोरण घातक होणार अशी त्यांची हढ श्रद्धा असल्यामुळें कोण-स्याही हकांची सावणी करण्यापर्वी आपण स्था हकास किती पात्र आहों हें आधी पाहिलें पाहिले अमें त्यांचें नेहमीं सांगणें असे. हा विचार हम्रीपढें ठेवनच पेन्शन धेतेवेळी त्यांनी आपल्या विद्यार्थांचा निरोप घेतांना जे लहानसे भाषण केलें स्या वेली प्रदर्जे की:---

" हिंदुस्थानच्या लोकांत आपल्या देशबांधवांविषयी कळकळ नाडी असे नाही. व्यक्तिविद्योषास साह्य करण्याचा प्रसंग आला की आपलो परो-पकारबुद्धि जागृत झाल्यावांच्न रहात नाहीं. व्यक्तिविशेष संकटांत पडलेला पाहिला की, आवल्या मनोवृत्ति कळवळन जातातः परंत सार्वजनि ह कर्तन्यासंबं-धाने पाढिळे तर त्या बुद्धीचा मात्र आपल्यात अभाव आहे. सार्वजनिक अन्या-यासंबंधानें जी मनास चीड यावयाची ती केवळ आपल्या छहरीवर अवछंबन असन क्षणिक अजी असते. ज्या गोष्टीचा संबंध केवळ व्यक्तिमात्राच्या हिताशीं नसन सार्वजनिक हिताशी जडलेला असतो. अशा गोष्टीत नेटाने श्रम करण्याची अद्याप आपणांस सवय झालेली नाहीं. जनता, देश, राष्ट्र या कल्पना जितक्या स्पष्टपणे आपल्या मनांत बिंबल्या पाहिजेत तितक्या स्या बिंबळेल्या नाहीत. राष्ट्रीय हिताविषयी आपणास जितकी कळकळ बाटावयास पाहिजे तितकी बाढं खागली नाहीं, राष्ट्रीय हितार्थ झटणें हें आपलें कर्तव्य आहे. ही बुद्धि अवाप आपल्यांत व्हावी तशी जागृत झालेली नाहीं. राष्टाचे हित म्हणजे ज्याच्याशी आपण बोलतों चालतों. ज्याच्या कृतज्ञताबद्धीचा आपगास अनुभव घेतां येतो. अशा व्यक्तिविशेषांच्या हिताप्रमाणेंच आहे ही कन्पना अद्याप आमच्यांत कर बालेली नाहीं: व अशाप्रकारें राष्ट्रत्वाचें किंवा समुद्रायस्वरूपाचें आपणास पूर्ण आकलन न झाल्यामळें राजकीय गोष्टीत स्वार्थ किंवा व्यक्तिविशेषाचें हित सांचाच आपल्या मनावर परिणाम होतो व ह्यांच्याच धोरणाने आपके आवरण होत असतें. अभी स्थिति असल्यामुळें अर्थातच सार्वजनिक कामांत जेथें दोन पक्ष ( Parties ) व्हावयाचे त्यांच्या जागी तट ( Factions ) होतात व व्यक्तिविशेषाच्या भावडीनावडीपुढें सार्वजनिक दिताकडे दलक्ष होतें: व जीपर्यंत ही स्थित अशीच चाळ राहील तोंपर्यंत प्रातिनिधिक संस्थांपासन हित होक्याचे एका बाज्स राहुन आहित मात्र होईछ, हैं उचड आहे. याकरितां कोणताड़ी राजकीय इक्ष मागण्यापूर्वी स्यास आपण कितपत पात्र आहें व तो मिळाल्यां वे राष्ट्रांचें निरकाळ हित होण्याचा संमद आहे किंवा नाहीं, बाचा प्रत्येकांचें आपा-परुवा मनाजी नि:शक्षपातबद्धींचें विचार करावा."

डॉ. भांडारकरांच्या भाषणांतील हे उदार केवळ राजकीय चळवळीच्याच मार्गे लागळेख्या व वर्तमानपश्रहती इत्यारे आपस्यापाशी चेळन बसळेल्या कांडी मंडळीस मळींच रुचके नाडीत. खांत कांडी आधार्य नाडी. स्यांच्या दर्शनें हा भाग अगदींच अप्रासंगिक ठरला: हा उपदेश 'नामर्दपणाचा' होय असेंही -सर्टिफिकिट एका 'जवानमदे' छेखकाने दिखें ! परंत ह्यांत कोडी विशेष नाडी. आपल्या बळणांतळे जे विचार नाहीत क्षशा विचारांस कोणी महत्त्व दिलें. तर एकतर तथा विचारांवर खरमरीत टीका व्यावयाची. नाहीं तर त्या विचारांस जितकी कमी प्रसिद्धि मिळेल तितकी वर्रे असे बाटन ते दावण्याचा प्रयत्न करा-वयाचा: असे घोरण महाराष्ट्रांतील कोही वर्तमानपत्रांचे असल्यामळे डॉ. मोडार-बरांच्या विचारांवर अप्रस्तन टीका ब्हावयाची हैं ठरडेडेंच असे. त्याप्रमाणें वरीड रपदेशाच्या वेळी प्रकार झाला ! तो त्यांच्या टीकाकार मंडळीच्या शीलास अन-सब्तव झाळा ! परंत आपणास न पटणारे विवार आग्रुया वळणांतील व्यक्तीनें प्रदर्शित केल्यास ते दावन टाकण्यांत येतात ही आमची टीका कदाचित कोणास अनुदार वाटण्यासारखी आहे. स्यांच्या माहितीसाठी इतके सांगितलें म्हणजे परे आहे की. १८९४ साली मुंबई सोइन जातांना मि. हाम साहेबांनी मुंबईकरांचा शेबटचा निरोप घेतला त्यावेळचे त्यांचे भाषण सर्वत्र प्रसिद्ध झाले. परंत वरीख भोरणाच्या पत्रकर्यांनी स्यांतील कांडी विचार अजीवात डाबन टाकले। ते विचार पढील आशयाचे होते:--

" हिंदुस्पान स्वतंत्र ब्हावा अशी तुद्धांत्रमाणें मासीही फार इच्छा आहे, परंतु स्वातंत्र्य मिळप्यास अंगी पात्रता लागते ही गोष्ट विसद्धन चालावयाचें नाही. अधाषि तुमच्या अंगी तो पूणेंपणें आली आहे असे माह्यानें म्हणवत नाहीं. ती येण्यास तुमची शारोरिक, मानसिक व नैतिक रिधति सुशारली पाहिजे. तुम्ही जी सुखं- मुलींची लमें लावतां त्यांपासून तुमच्या धारोरिक स्थितीवर अलिष्ट परिणाम चक्यावाचून राहतील असे तुद्धांस वाटतें काय ? धारोर सुहढ तर मन सुहढ. तेष्ट्यां तुम्ही आगले धारोरिक स्थितीवर साम सुहढ. तेष्ट्यां तुम्ही आगले धारोरिक स्थित सुधारस्याशंचून तुमची मानसिक धाष्टि स्थारावी कशी ! तसेंच स्रीधिक्षण हें तर समासद्धारणेवा मळ पाया होय.

त्याचा प्रसार झाल्यावांचून तुमचा समाज खुवारेल ही आधा व्ययं होव." मि. स्मृ झांचे हे विचार, किंवा पदवीदानसमारंभाच्या वेळी डॉ. आंडारकरांनी केळेळे आवण, व त्यांची इतर व्याख्यांने हाांत कितीतरी साम्य आहे. परंतु हे विचार आमच्या कित्येक विद्वान् पत्रकर्यांना हचत नसल्यामुळें व ह्यामसाहेच राजकीय वाबतीत आपल्याच वळणांतले म्हणून त्यांच्यावर टीका न करितां ते विचारक अजीवात गाळून टाकप्यांत आले! असो.

हों भोहारकरांनी आपल्या विष्यांना व त्या कालच्या विद्यार्थ्यांना अशा प्रकारें जागृत करण्याचा प्रयत्न केला, परंतु त्यापूर्वी विद्यार्थीनी विद्यार्थीदशेंत असतांना करें वागावें, ज्याला संशिक्षण प्राप्त झालें आहे त्याचें वर्तन करों असार्वे शाविषयी त्यांनी मननीय विचार आपल्या विद्यार्थ्यापुढें ठेवण्याचा नित्य प्रयत्न केला. आमच्या शिक्षणाचा हेत्र म्हणजे केवळ परीक्षा पास होऊन नंतर दोन पैसे मिळविष्याची पात्रता अंगी भागणें एवढाच होऊन बसला आहे: परंत क्षजा शिक्षणाने जे साध्य त्यास आपण मकल्यासारखे होतों है जाणन त्यांनी एकदां सांगितलें की. ' आपल्या मनाला जणं काय एखाद्या उच्चासनी अधिष्ठित. करून तेशन सर्व स्थिति आपले जे पर्वप्रह झालेले असतील त्यांच्या धोरणाने न पहातां जभी आहे तभी पहाण्याची पात्रता आणणें, हा शिक्षणाचा एक हेत आहे. ' एकंदरींत पहातां. 'अनेक विषयांसंबंधानें स्पष्ट विचार प्राप्त करून धेणें. निरीक्षण करण्याचे सामर्थ्य संपादणे व तलनात्मक दृष्टीने चिकित्सा करण्यास शिकृत भापल्या पूर्व प्रहाच्या ताब्यांत मनास न ठेवतां स्वतंत्रपणें सर्व विषयांचा विचार हरण्याची पात्रता व औदार्य आणणें आणि कांद्री विषयांसंबंधानें निश्चित ज्ञान संपादणें हे शिक्षणाचे हेत होत. '\* परंत अशा प्रकारच्या शिक्षणानेंच सर्व कांहीं. साध्य होतें असे मात्र समजतां नये. अशा प्रकारें आपलें मन किंवा बुद्धि यांची: तयारी करणें हें एक साधन आहे. परंत हें साधन प्राप्त झालें प्रणाजे त्याच्याव-बरून ज्याला तें प्राप्त झालें तो स्वतः चांगला आहे असें कांही होत नाही मनुष्याच्या ठिकाणी अनेक प्रकारच्या वसी व भावना आहेत व त्यांचा त्याच्या

<sup>\* &</sup>quot;The acquisition of clear ideas and of the power of observation, comparison and criticism, the freeing of the mind from the narrowness consequent on prepossession or prejudice and a positive knowledge of subjects constitute the aim of mental education."

इच्छाक्षकीवर सतत परिणाम होत असतो; ह्या इच्छाक्षकीच्या द्वारेंच कार्यस्कृतिं होत असते, म्हणून सस्य व न्याय ह्यांस एके वाजुस साकन स्वतःच्या सुवाची इच्छा वक्ष्मतर होऊं देतां नये. परोपकाराच्या आह स्वार्थ येतां उपयोगाचा नाहीं. आपछी सदसद्विकेबुद्धि, किवा आपस्या अंतःकरणोतील मंजुळ घ्वनि, अगर अंतरीचा झानदिवा जो मार्ग दाखबील स्वाच मार्गानें आपस्या सर्व दूर्तीस खाण्याची संवय व्यापणे हैं शिक्षणानें नें कांद्वी साध्य आहे त्यांत अस्यंत श्रेष्ठ होय. ' " ज्याळा आपस्या स्वतःवर योग्य दाव ठेवता येत नाहीं, ज्याक सस्य व न्याय खांस अनुसक्त आपस्या आवरणास स्वरूप देतां येत नाहीं, हिंबा ज्यास आपळी विकसित झालेळी जी सदसिवकृत्वित तो ज्या प्रकारचा उपवेश करील त्याप्रमाणे वागतो येत नाहीं, त्यास आपल्या स्वतःला सुधिक्षित असें म्हण-वन चेण्याचा कांडी अधिकारच नाहीं,"

अधा प्रकारें आपल्या मनाची तयारी करावयास कालेजांत शिक्षण होत असता पुष्कळच संधि मिळत असते. कॉलेजामच्यें जी पुस्तकें धिकविष्यांत -येतात त्यांचा योग्य रीतीनें जर अभ्यास केळा, केवळ परीक्षेसाटींच ती जर बाचलीं बाढ़ीत, तर त्यांच्यायोगें मनावर इष्ट परिणाम झाल्यावीचून राहणार नाहीं. जी नाटकें किंवा ज्या कार्दवन्या कॉलेजांत बाजल्या लगतात त्यांच्यांत बांगलें व बांइट, स्रहुण व दुर्गुण, लांच्यांत बाललेली जी स्पर्धा ती पुष्कळ वेळा दाखविष्यांत येते; ह्या नाटकांचें व कार्दवन्यांचें योग्य रीतीनें जर अध्ययन केल, तर कांगल्यांक केले अञ्चणकंक, सहुतीकक प्रवृत्ति झाल्यावीचून राहणार नाहीं. आण प्रत्येक कोलामच्यें जो कित्येक सुत्रील, सदाचरणी अध्यापक अस-तात ते विषयाच्यांना जीवंत बालते बोलते कित्तेच होत.

आमच्या तरूपांना केंक्रिजामध्ये जे विक्षण मिळते त्याच्यायोगे आपरुया रीतिमाति, आपरुपा संस्था, युरोपिअनांच्या रीतिमाति आणि संस्था ह्यांची दुळना करून आपळे जे कोही बाईट व अनिष्ट आहे ते घोधून काहून त्याचा त्याग करूप्याची इच्छा अंतःकरणांत उत्पन्न झाळी पाहिजे. कारण हें आस्ट्री

<sup>\*</sup> A man has no right to be called an educated man if he has not acquired the habit of controlling himself and shaping his action in accordance with truth and justice, the dictates of an enlightened or cultured conscience.

नित्य आपल्या दृष्टीपुढें देविलें पाहिजे कीं, आपल्या एकंदर समाजामध्यें जें कोही अनिष्ट किंवा बाईट आहे तें पाइन तें काइन टाकल्यावांचन आमची जबनि होत्याची आजा करणें हैं अगदी क्यर्थ आहे. आणि ह्या बाबतींच्या विकारांत दोन प्रकारचें वळण लागण्याची भीति आहे. "कोणास असे वारण्याचा संभव आहे की हा। ज्या नवीन संधारणेशी त्याचा परिचय होत आहे. तिच्या-मध्यें जें जें कांही आहे तें सर्व चांगलें. आणि त्याचा स्वीकार करणें अवस्थ आहे. अशा रोतीनें इतरांच्या लहानसहान चालीरीतींचा व संक्यींचा सरसकट स्वीकार करणें हें कोत्या बुद्धीचें दर्शक होय: परंत आपल्या ठिकाणी जी जागृति झाली आहे. आपल्याला जें शिक्षण मिळालें आहे त्याच्यायोगेंही आपल्या समाजांतील दृष्ट चालीरीति कळत नाहीत असे दाखविणे, किंवा जे कांही आपलें जर्ने व पर्वापर आहे तें सर्व चांगलेंच आहे असे आग्रहानें प्रतिगादणें हा केवळ मर्खपणा व आपल्या चालीरीति व संस्था क्रांच्या संबंधानें खोटा अभिमान होय: आणि दोन्ही समाजातील स्थितीची तुलना कहनही आपल्या स्थितीप्रमाणे वरील प्रकारचा आग्रह धरणे हाणजे भावी उन्नतीविषयींची सर्क आज्ञा खंदविणे होय." हा असा परिणाम होतो म्हणन ध्यांनी तहणांस मोठ्या कळकळीनें असा उपदेश केला आहे: "स्वदेशाभिमान व स्वातंत्र्य ह्यांच्या व्या कल्पनांना तम्ही भळन जाऊं नका, जें कांडी चांगलें आहे. सत्या आहे. मंग तें स्वदेशीयांकडन प्राप्त होवो किंवा परदेशीयांकडन होवो. स्याचा आदरानें स्वीकार करण्याची तमची तयारी पाडिजे. आपल्याला अनुभव बिल-कुल नसन तो आहे असें लटकेंच दाखबून इतरांना दोन गोष्टी सांगण्याचा आह एक्टांच बालूं नका. तुम्हांला अनुभव प्राप्त होईपर्यंत त्याला अवकाश आहे: आज तम्ही आपले सर्व शिक्षक. आपली मातापितरें खांच्यासंबंधानें मनामध्यें अत्यंत भादरबद्धि राखा म्हणजे त्याच्यायोगें जें जें कांद्री सस्य व चांगलें आहे. स्वाच्यासंबंधाने आदर राखण्याचा गुण तस्त्रांस प्राप्त होईछ. विद्यार्थीदहोतः असतांना केवळ अभ्यासाकडील लक्ष कमी न करणे हें आज तमचें मुख्य कर्तव्य आहे. हें लक्षांत देवा. वैनीच्या, ऐषआरामाच्या कोणत्याही गोष्टीकडे तमचें लक्ष जातां नये. अशा रीतीनें जर तम्हीं वागाल तरच तमच्या मानसिक शक्तींची बाढ होईल, नीतिबल बाइन तुमचें शील बनलें जाईल, अशा रीतीनें आपसी तयारी जर तम्ही कराल तरच ह्या पतित देशाचा सद्धार करण्याची व इतह बाष्ट्रांशी टक्कर मारण्याची पात्रता स्वाच्यामध्ये तुम्ही आणं शकाल."

# डॉ. भांडारकर व प्रार्थनासमाज.

" वेथील प्रार्थनासमाज ह्यांच्या जाण्यामुळें केवळ उचडा पडल्यासारखा झाला. आहे. बामुळें मात्र खेद बाटतो. भाज सुमारें दहा वर्षे हे ( डॉ. मांडारकर ) या समाजाचे उपाध्यक्ष असन समाजसंबधी बहतेक कामांचा पढारीपणा ह्यांच्या-करें होता. धर्मसंबंधी विचारांचा सर्व बोजा गांती आपल्या जिरावर घेतला होता आणि स्या कामांत गांची बरोबरी करणारा किंवा शांच्या जवळ जवळ पोंचणा-राखदों समासद आज आज्ञांमध्यें नाहीं, ही मोठी द:खाची गोष्ट आहे. समाजा-विषयीं अनेक शैरसमज किलोक सभासटांच्या व इतर लोकांच्या मनांत होते ते बहतेक अंशी घाळवून त्याच्या खऱ्या स्वरूपाचें ज्ञान ह्यांनीच करून दिलें: तसेंच समाजाची हुई। जी स्थिति आहे ती मह्यावेंकरून ह्यांच्याच योगाने प्राप्त झाली असें महटलें पाहिजे. समाजाचे सर्व सभासद यांची विदत्ता. योग्यता. आस्था व उद्योग जाणन यांस मोठा मान देत असत. अशा पुरुषाच्या जाण्यामुळे समा-जाच्या एकंदर सभासदांस आतां समाजाचें कस होईल म्हणन चिंता उत्पन्न झाली आहे. ह्यांत कांही फारसें आश्चर्य नाहीं " असे उदार १८८२ साली ज्या वेळी डॉ. मांडारकर डेकन कॉलेजमध्यें संस्कृताचें अध्यापक होऊन गेले स्यावेळी सबोधपत्रिकेनें काढिले. त्याला आतां जवळ जवळ ४५ वर्षें झाली. तेव्हां गेलीं पन्नास पंचावन वर्षे सतत कोणा एका संस्थेची डा. भांडारकरांनी जर सेवा बजाविली असली तर ती प्रार्थनात्वपाल ही संस्था आहे. ह्या एवडवा अवधीत त्यांची जी बेंद्रहों धर्मपर ब्याख्यानें झाली त्यांचा अत्यल्प भाग व तोही सारह्मपानें त्यांच्या व्याख्यानांच्या संप्रहांत आलेला आहे. परंत त्यांनी ह्या दीर्घ काळांत प्रार्थनासमाजाची जी सेवा बजाविली आहे. जें धर्मप्रचाराचें काम केलें आहे. आपली भ्याख्यानें, आपले लेख, आपली कीर्तनें, आपली विद्वता, आपली सत्यप्रीति व आपलें धर्मावरण हाांच्या टारें जो किता घालन विका आहे त्याचे जसेंच्या तसें वर्णन करण्याची पात्रता प्रस्तत लेखका-मध्यें बिलकल नाहीं. तसा त्याचा अधिकारही नाहीं, हें तो पूर्णपणें जाणून आहे. गेली तीस वर्षे त्याने ह्या समाजांत जी घालविली आहेत. तेवढया अवधीत स्याका समाज, समाजकार्य व समाजाचे पुढारी ह्यांच्यासंबंधाने जी माहिती झाछी आहे. त्याचप्रमाणे प्रत्यक्ष सहवास व समाजाच्या वर्तमानपत्राच्या जुन्या अंकांचें लक्षपूर्वक बाचन ब्रांच्याद्वारें प्रार्थनासमाजाचे पुढारी व प्रधान आचार्यः गुरुवर्य हो, भोडारकर ह्यांनी प्रार्थनासमाजाच्या हारें केलेल्या धर्मसेवेची कल्पना

स्याला जी झाछी आहे तिची अस्यष्ट छाया तरी वाचकीपुढें ठेवण्याचे बाहक तो येथें कर्तव्य म्हणून करीत आहे. डॉ. भांडारकरांच्या योग्यतेनुकर पुढील छाया-चित्र वठलें नाहीं असा जर अनुभव आछा तर तो अनिषकारी केसकाचा दोच असें समजुन वाचकांनी स्यास क्षमा करावी.

प्रार्थनासमाजासंबंधाने डॉ. भोडारकरांकडन झालेल्या कार्याविषयी वाचकांस कल्पना करून देण्यापूर्वी खुद प्रार्थनासमाजाची मुळपीठिका येथे दिली पाहिजे. प्रार्थनासमाज " स्थापन होण्यास वास्तविक कारण म्हटले असती सा देशांतील इंग्रजी विदेश प्रसार हैं होय. ह्या विदेश प्रसार झाल्यापासन सन्नि-क्षित लोकांमध्ये सत्यासत्य, योग्यायोग्य, कर्तव्याकर्तव्य सांविषयी विचार कर-ण्याची शक्ति वादत चालली, लोक्डद्वीस अनस्टन व धर्माच्या नांबाने उगा शेकडों गोष्टी आपण नेहमी करितों, त्यांत कित्येक अगदी निरर्थक आहेत. व कित्येक तर हानिकारक आहेत. याकरितां त्यांचा त्याग केला पाहिजे व कित्येक गोष्टींचा प्रचार आपणांत नाहीं, पण त्यांची फार आवश्यकता आहे. याकरितां त्या चाछ केल्या पाहिजेत. असे किरयेक सुशिक्षित छोकांस वाहूं छागछें. कांहीं दिवसपर्यंत असे नसते विचार मनांत येतां येतां पढें त्या विचारांप्रमाणें प्रत्यक्ष आचरण घडलें पाहिजे असे मनांत येऊन जेथे इंग्रजी विदेश विशेष फैलाब झालेली अशी ह्या देशांतील मुख्य कलकत्ता, मंबई व महास ही शहरें तेथें वरील उदेशाच्या सिद्धचर्थं प्रथम मंडळ्या स्थापित होऊं लागल्या. सन १८३० साली कलकत्ता येथे बाह्यसमाज ह्या नांवाची मंडळी राजा राममोहन राय गांनी स्थापन केली." पुढें १८४० साली मंबईत परमहंस सभा कशी स्थापन झाली. ती बंद कभी पडली व त्यानंतर प्रार्थनासमाजाची कशी स्थापना झाली. स्थापना झाल्यानंतर डा. भांडारकरांनी तत्त्वांची प्रनर्घटना कश्ची केली खाचें सविस्तर विवेचन ह्या इतिहासांत आल्यामळें तेंच येथें देत नाहीं.

पूर्वीच्या तत्त्वांमध्ये परमेश्वरविषयक सिद्धांत विशेष सविस्तर रीतीनें नम्हता; परंतु, समाज स्थापन करणारांची जरी समज्जत झालेळी असलो, व स्यांचे विचार जरी ठरलेळे असले तरी भावी प्रजेच्या हितासाठीं समाजाची परमेश्वर संबंधाची समज्जत सूत्रक्षानें ठरलेळीच असणें जरूर होतें; म्हणून सबै देशीच्या उदार धर्मास शोभण्यासारखाच पहिला सिद्धांत ठरविण्यांत आकेळा आहे, हें तो मनव-पूर्वक वाचणाऱ्यांच्या लक्षांत येहेंळ. खांत कोहीं वर्षांमार्गे '' प्रेमस्वक्ष '' खाः सम्बाची भर पालण्यांत आली. दुसरें असे लक्षांत ठेविक पाहिज की, प्रार्थनाक-

माजाचा धर्म है केवळ हिंदधर्माचें नव्हे तर किस्ती, मुस्छमान, वगैरे म्हणके -मन्ध्यमात्रास जबकेसा जो धर्म स्याचे विकसित प्राकेल्या बढीने शोधित असे -स्वरूप आहे. प्रवीच्या सिद्धांतांमध्ये प्रतिमापजनासंबंधाने फार कठोर सदार आहेत. तितक्या कठोरतेची धर्मेसिकांत ठरवितेचेळी आवस्यकता नाहीं. व्यक्तिशः हा, भांदारकरांचें ह्या बाबतीत असें मत आहे की. "प्रतिमापजन हें पाप आहे असे नाहीं: तो ईश्वरोपासनेबा खरा मार्ग नव्हे. म्हणन खरा जो मार्ग नव्हे त्याचे अवलंबन लौकिकासाठी करणे हा प्रकार अत्यंत रुपता आणणारा आहे. पाप बाहे असे मला बाटत नाही. मात्र मृतिपुजेवर अदा नसन अदा आहे असे भासविछे तर ते पाप होईछ. " पूर्वीच्या तत्त्वांत अवतारवाद, प्रंथांचे केंशरप्रणीतत्व सांसंबंधाने कांडी सक्केस नाही. अशी ही तत्त्वें ठरल्यानंतर ती क्यांच्या बुद्धीस पटतात, ज्यांच्या विचारांस पटतात, त्यांस केवळ तेवढथाच कार-णावरून समाजांत दाखल करावयास हरकत नाहीं असे मात्र डॉ. भांडारकरांस बादत नाही. स्यांनी एके ठिकाणी असे स्वष्ट महदले आहे की. " ज्यांस मतें मान्य आहेत आणि जे प्रतिहेप्रवाणें शह निष्कपट भावानें स्थास अनसहन आवरण करण्याचा यस्त करण्यास सिद्ध असतील त्यांसच सभासद करावें, समाजांत प्रविद्य होऊन मारुति व गणपति ह्यांसारख्या देवतांची जो पूजा करितो आणि स्यांस नवस करितो तो समाजाचा योग्य सभासद नव्हे. "

अशा प्रकारें तस्वांची खिद्धता झाल्यापासून जवळजवळ ५० वर्षेपर्येत ह्या तस्वांचा प्रसार करण्याचें योर कार्य डॉ. भांडारकरांनी सतत केर्छे.

## धर्मप्रसाराचे कार्य.

प्रार्थनासमाजाची जी सहा तरवें १८०३ साली निश्चित करण्यांत आठी स्यांचा प्रसार करण्यांचे काम गेली जवळ जवळ पन्नास वर्षे डॉ. भांडारकरांनी केछें असे वर म्हटलें आहे. आता विशेषतः तीन साधनांच्या द्वारें कोणस्याही धर्मांचा अगर धर्ममतांचा प्रसार करितां येतो. पहिलें, व सर्वात मोठें साधन म्हणजे व्यक्तीचें सीख, व्यक्तीचें आवरण. दुसरी साधनें व्यक्तीचे विचार व उचार म्हणजे व्याक्त्यांनें वर्गेरे. प्रत्येक व्यक्तीच्या शीलावा, मग ती व्यक्ति आमंत असो, वरीब असो, विद्वान् असो अगर नसी, एकंदर समाजावर कमी अविक प्रभाणांनें परिणाम होत असतो. म्हणून आपश्या विचारांस शोमध्यासारचें चर आपछें शील वसकें, तर स्या विचारांची योग्यता कमी ठरतेच; परंदु झा

विसंगतीमुळे त्या मनुष्याचा आमच्या एकंदर समाजावर अत्यंत अनिष्ट असा परिणाम होत असतो. हा दर्शने पहातां प्रार्थनासमाजाचा प्रत्येक समासद कसा प्रचारक आहे तें तथह होतें. हां, भांडारकरांनी आपण प्रार्थनासमाजाचे एक प्रचारक आहोंत ही गोष्ट आपल्या तरुणपणापासन आपल्या मनांत विविविली होती व त्या बरहकम त्यांचे आचरण असल्यामळे त्यांच्या एकंदर आचरणाचा. त्यांच्या तेजेस्वी शीलाचा परिणाम समाजावर अत्यंत इष्ट असा झालेला आहे. स्यांची असामान्य सत्यप्रिति, त्यांचा करारीपणा. त्यांचे अस्यंत प्रखर आत्मपरी-क्षण, त्यांची भक्ति, त्यांचा परमेश्वरावरील इदभाव, परमेश्वराच्या मंगल बोजने-वरील त्यांची निष्ठा इ॰ त्यांच्या अलौकिक गुणांचा प्रकाश त्यांच्या आचरणाच्या. त्यांच्या विचारांच्या व त्यांच्या उच्चारांच्या टारें पहत आहे. मनष्य व देव ह्यांचा संबंध भन्ना विषयांसंबंधाने डॉ. भांडारकरांशी एक तास अर्था तास ज्या कोणास संमाषण ऐकण्याची संधि मिळाली असेल त्यांस प्रमेश्वराची अघटित योजना. मनष्याचे कर्तव्यः स्याची पापाकडील प्रवृत्तिः, आपल्या अंतःकरणाला वारंबार जागत करण्याची आवश्यकता शासंबंधाच्या त्यांच्या स्वानभवपर विचारांचा तकीबा. नामदेव, कबीर, नानक आदिकहन साधसंत व पुरातन ऋषींची वचने ह्यांच्या आधारें सारखा बहाणारा ओघ पाहन त्यांच्या जागृतीचा प्रत्यक्ष अनुभव पटन त्याच वेळी आपली निद्धितावस्था आपल्या अनुभवास येळन आपली आप-स्याला लाज बाटं लागे, आपण प्रार्थनासमाजाचे एक सभासद आहोत. प्रार्थ-नासमाजाची सहा तरवें स्वतः आपल्या अनुभवास पटवृत त्यांचा प्रसार करणे हें. आपलें कर्तव्य आहे. हा आपला थोर अधिकार आहे. अशी त्यांच्या ठिकाणीं सतत जागृति असे. ह्या जागृतीमुळें गेल्या पनास वर्षांत त्यांनी जी देवाची सेवा केली आहे तिची यथार्य कल्पना प्रस्तत अनिधकारी अननुभवी लेखक कशी करून देणार ? आणि हें धर्मप्रसाराचें कार्य त्यांनी वर म्हटल्याप्रमाणें आपळे स्वतःचें शील. आपले केख. उपासना. व्याख्यानें व उपदेश व कीर्तनें ह्यांच्या-द्वारें केलें आहे. त्यांनी सुबोधपत्रिकेसाठी लिहिलेले बहुतेक लेख आता एकत्र प्रसिद्ध झाले आहेत. त्यांची कांडी व्याख्याने सारकवाने आता जनसम्बाधहे आहेतच. परंत स्यांच्या नित्याच्या प्रार्थना, नित्याचे आत्मपरीक्षण ह्यांच्यायोगे स्यांना आपले हें धर्मप्रसाराचें कार्य करण्यास सामध्ये प्राप्त होत असतें. हें आमच्या तरण पिढीनें लक्षांत ठेविलें पाहिजे. ह्या त्यांच्या चरगुती उपासनांस अनुलक्षक रा. रा. कोरगांवकरांनी आपला अनुभव पुढीलप्रमाणे लिहन ठेवला आहे:---

"दादांनी मूर्तिपूजा आपल्यासारस्या चिक्लेस्या विचारी माणसांना पाप-मलक म्हणून तिचा त्याग केला होता पण देवपूजा ते नित्यनेमाने करीत असत. लोणावळे येथे असतांना फिल्न येऊन थोडी विश्रांति घेतल्यावर आमचे स्नान व्हावयाचे. त्यानंतर दादौनी स्नान करून स्वच्छ कपडे वाल्डन प्रार्थनेच्या खोलीत आपली तंबरी घेऊन बसावयाचें. आम्ही मुलगे समीर व बाजुला बायका संबक्षी बसल्यावर दादोनी तंबरीच्या सरोत निर-निराळ्या रागांत-विशेषतः भैरव. भैरवी. भूप. असावरी, तोडी, केदार व जोगी या रागांत आपल्या आवडीच्या अभंगांपैकी बार पांच अभंग एका मागून एक असे म्हणावे व आम्ही ते पुस्तकांत पाहन त्यांच्यावरोवर म्हणावे. याप्रमाणें भजन झाल्यावर गाइलेल्या एकाद्या अभंगाच्या आधारें दादा प्रार्थना करीत, ती प्रार्थना स्वाधायनिवेदनपर, किंवा आत्मपरीक्षणपर असन स्वतःला उहे-शन असे. प्रार्थना होत असतां दादांच्या डोळ्यांतून कधीं आनंदाचे तर कधीं खेदाचे अश्रविद इळ्डळ गलांवरून खाली पडत. आधीच तें स्थळ अत्यंत रम्य. नैसर्गिक सौंदर्याने चारी दिशा पूर्ण भरलेल्या. खिडक्यांतून दरवाजीतून बाहेर दृष्टि गेली तर एकापेक्षां एक उंच अशा गगनचंत्रित पर्वतांच्या रांगा दिसावयाच्या. आंगावहून स्वच्छ शीतल वाय बाहावयाचा. अशा त्या रमणीय स्थळी दुपारचे अकरा वाजण्याच्या शांतवेळी हे महर्षि आपल्या परिवारासह बसन जगतपित्याचे नामगान करून त्याच्यापढें आपलें इटत मोकळ्या मनानें निवेदन करीत असळेळे पाइन एकावा नास्तिकाच्याही मनांत आस्तिक्यभाव उत्पन्न झाल्याबांचन राहाबयाचा नाही. मग आमच्यासारख्यांच्या कोमल अविकृत मना-वर सपरिणाम प्राला तर नवल काय ?

ही त्यांची नित्याची उपासना केवळ सुटीच्या दिवसांत वेळ पुष्कळ असतो म्हणून ते करीत असत असे नाहीं. प्रार्थनासमाजाच्या कटुंबांमध्ये धर्मजायृतिः क्शी राहील याविषयीं समाजाच्या प्रस्थापक मंडळीमध्यें ऊहापोह होऊन बास मुख्य उपाय महदला महणजे कीटंबिक उपासना असें ठरल्यापासन दादौनीं जी ही. उपासनापद्धति आपल्या कुटंबांत सक केली ती त्यांच्या वाचेंत बोलण्याची शक्ति होती तेयपर्वंत अञ्चाहत चालविली इतकेंच नाही तर बाचा बंद झाल्यावर ही. आंतरिक रीतीनेंही त्यांची उपासना नियमानें बाल होती."

स्योच्या धर्मप्रसाराच्या कार्यासंबंधाने इसरी एक गोष्ट अश्री आहे की, मेदि-रामध्ये ते ज्या तपासना बालवीत त्या विशेषतः स्वतःस्या लामासाठी अस- तात आणि म्हणून मंदिरोतील सामाहिक अगर विशेष उपासना वाल्यावयाची त्यांची नेहमी सिद्धता असे. १८८२ सालीं मुंबई सोड्न ते जेब्द्रा पुण्वास गेळे त्यांचेळी त्यांच्या सन्मानार्थ जो एक लहानसा समारेम करण्यांत आला होता त्यांत त्यांनी सागितलें की, "मी प्रथम धर्मोपदेश करूं लग्गलों तेब्द्रां मला तें मोटें ओम्नें वाटत असे, परंतु मी धीर न सोहता सतत यत्न वालविला. तसतसें तें काम मला सुलभ व आनंददायक होतं लगालें आणि आतो मला असें वाटतें की, या अभ्यासापासून इतरांला जो कोहीं लाभ होत असेल त्यापेक्षांही मला स्वताला मोटा लाभ झाला आहे." आणि ही तक्षांस अत्यंत अनुकरणीय व लाभदायक अशी त्यांची प्रति सामर्थ होतें तोंपर्यंत कायम होती.

#### आश्रेपांचे निरमन.

प्रार्थनासमाजावर आजपर्यंत अनेक प्रकारचे आक्षेप आहे आहेत व नित्य येत आहेत. त्यांपैकी अनेक आक्षेपांचें त्यांनी निरसन केल्याचा उहेल ह्या भागाच्या प्रारंभीच्या अवतरणांत आलाच आहे. हैं निरसनांचें कार्य त्यांचें नित्य चाल असे. धमेंपर ठेलांत व व्याख्यानांत त्यांनी अनेक आक्षेपांस समर्पक उत्तरें दिली आहेत. धमेंपर विषयांसंबंधानें आस्था असणारांचा प्रार्थनासमाजासंबंधानें जर कांही गैरसमज झालेला आहे असें त्यांच्या अनुभवास आहें, तर त्यांचा गैरसमज तात्काळ दूर करण्याचा ते प्रयत्न करीत. त्यांचा गैरसमज पूर करणें त्यांच्या हातांत नसे. परंतु वास्तलेक स्थित त्यांच्या निदर्शनास आण्न प्रार्थना-समाजाचा आपल्याला असलेला योग्य अभिमान ते व्यक्त करीत. प्रार्थना-समाजाचर एक वारंवार असा आक्षेप घेण्यांत येत असती. हीं संस्था ' निर्गुणीपासक' आहे. खरें पहातां 'निर्गुणाची' 'उपासना' होणें क्षत्रम नाहीं आणि प्रार्थनासमाजाचा पहिला सिद्धान्त पाहिला म्हणजे प्रार्थनासमाज निर्गुणो-पासक नाहीं हें व्यक्त होतें. परंतु प्रार्थनासमाज जर निर्गुणीपासक नाहीं, तर तो अर्थात समुणोपासक आहे, आणि सुगुणोपासन्त प्रतिमाधूजनाचाही अंतर्भाव होतो. म्हणन प्रयंनासमाजास मान्य असणारी जी

#### सगणोपासना

तिष्यासंबंधानं त्यांनी आपला असिप्राय स्पष्टपर्णे कळविला. हा असिप्राय इतिहासाम्या पू. ८५-८६ वर दिला आहे.

अशा प्रकारें त्यांनी अनेक आक्षेपोचें निरसन करून प्रार्थनासमाजास मान्य असळेल्या धर्मसत्त्वाचें वास्तविक स्वरूप लोकांपुटें टेवण्याचा प्रयस्न केळा आहे. आणि ह्या प्रयत्नांची साझ स्थांचे लेख व ब्याख्यांने उत्तम रीतीनें पटवृन देत आहेत. \* त्यांची अशी दढ अद्धा असे की, " सगळ्या हिंदुस्थान देशाची उन्नते करणारा असा हा घर्म आहे...त्तें हिंदुस्थानांत नीतीची उचल झाळी पाहिजे आणि ही उचल ब्राह्मसमाजाच्याच हातून होईल. तुसती हिंदुलोकांची स्तुति केल्यानें त्यांना नैतिक उन्नति प्राप्त होणार नाहीं...हिंदुस्थानांत अखेरीस

# वकेश्वरी धर्मच

लेकांचा धर्म होणार असे माह्रे मत आहे. हा धर्म विचारास धरून आहे. इत-केंच नाही, तर त्याप्रमाणे आचरणही करतो येण्यासारखें आहे. म्हणून ब्राह्म-प्रार्थनासमाजाच्या सभासदांनी आप ते वर्तन कित्ता ठेनण्यासारखें ठेनिलें पाहिजे. आमच्यामच्यें अत्यंत श्रुम असें कांही तरी ननीन आहे, आमचें वर्तन नीतीला अनुसरून आहे व आत्म्यास उन्नत करण्यासारखीं तक्ष्में आमच्या धर्मात आहेत असें लेकांच्या दृष्टीस आमहीं आण्न दिलें पाहिजे. कारण, आज व्यक्तीला किंवा राष्ट्राला जसा धर्म पाहिजे तसा आमचा धर्म आहे." अशा प्रकारचा जो हा श्रेष्ठ धर्म त्याच्या साधनास प्रपंच, आमचा नित्याचा व्यवहार, आमचे ऐहिक उद्योग आहे रेतात अहीं साधारण समज्जत आहे. परंजु हो मोठी चुक आहे. प्रपंच परमाध्यास जाचक नस्तुन वास्तिक पहाता पोषक आहे. तसा तो पोषक आसांस करितो येण्यासारखा आहे हैं आमहीं नित्य लक्षांत ठेनिलें पाहिजे, असा हपारा संगत समेतीला वाविवादाच्या नेळी १८८९ साली त्यांनी दिला आहे. तो असा:—

" प्रपंच आणि परमार्थ यांमध्यें हुईं। विरोध आहे; कारण, प्रपंचांतील ऐहिक युखांच्या साधनार्थं अति परिश्रम करतां करतां हुईं। किरयेक विद्यासंपन, झानसंपन्न व ऐश्वर्यंचान् अशाही यूरोपीय राष्ट्रांमध्यें स्वार्थपरतेमुळें एकमेकांविषयीं दुरिममान, बैरमाव वगैरे बाहून एकमेकांच्या नाशार्थं असे काय अधिकाधिक शोध चालके आहेत. असे पाहिकें म्हणजे प्रपंच करूं नये असे बाटतें. परंतु मनुष्यांमध्यें राहून मनुष्यांचें देवधर्माविषयीं झान बावतें हें खरें. तेव्हां प्रपंच करणें हें आपकें करिव्य होय. आणि हा लाभ ज्यापेक्षां सर्वांस होण्यासारखा असावा त्यापेक्षां सर्वांस

<sup>\*</sup> आक्षेपनिरसन असें त्यांचें एक धर्मपर ब्याख्यान आहे तें पहावें.

<sup>ां</sup> हा भाग संगत सभा प्रकरणांत दिलेला नाहीं.

संसार करून राहावें हें योग्य दिसतें. आतां तकोबासारसा निर्वाहापरता करावा क्रदर्ले तर त्यांच्याप्रमाणे सर्वांच्या बद्धीचा तथाने उत्तरोत्तर प्रकाश होणार नाहीं. तेव्हां संसार, शोध, सुधारणा यांची होईल तितकी बृद्धि करावी हैं उचित. परंत बांच्यायोगें कामकोधादिक प्रवल होतील हैं खरें आहे. तर मग हा विरोध दर करण्याचा प्रयत्न अशा रीतीनें आपण केला पाहिजे. ज्या रिपंशी युद्ध करून त्यांस दर्जय करण्याच्या संधी संसारांत आल्याच पाहिजेत. ते असे प्रवल असतां स्यांस जिंकणे यांतच पराक्रम आहे. स्यांच्या भीतीने आप छे एवढें मोठें कार्य सोडं नये. मात्र स्वार्थाचा स्थाग करावा. प्रपंचाच्या योगाने परमार्थाकडे लक्ष लागत नाही हा आपला दोष आहे. म्हणून जनकराजासारखा प्रपंच कहन दोष-मक्त व्हावें. प्रपंचांतच उन्नति होते. कामकोधादिकांचा व विवेकाचा प्रपंचांत झनडा दिसतो खरा. पण सर्वप्रकारें सदश्तींची वृद्धि करून या रिपंचा पराजय तें अत्यंत प्रबळ असतील तेथे त्यांस गांठन करणें हेच शौर्य व वैभव होय. आपण कामकोधादिक जेजेंकहन प्रबळ होण्याचा संभव आहे असा संसार मात्र करितों: त्याबरोबर त्यांस जिंकण्याची साधनें जशी प्रबळ असावीं तशी योजित नाहीं. तर असे करूं नये. प्रपंच म्हणजे ईश्वराची पूजा असे झालें पाडिजे. म्हणजे मग प्रपंचाकडेस विशेष लक्ष देणारे परमार्थास मुक्रणार नाहीत. व परमार्थाकडे विशेष लक्ष देणारे प्रपंचास मुकणार नाहीत. ते ईश्वराची इच्छा दोन्ही पक्षी सिद्धीस नेकन प्रपंच आणि परमार्थ ह्यांचे एकीकरण करीत आहेत असे होईल. यरोपीय लोकांप्रमाणें प्रपंच आणि आपल्या लोकां-प्रमाणें परमार्थ ह्यांचे ऐक्य झालें म्हणजे ठीक होईल, जन्मास येऊन ईश्वरप्राप्ति करणें आहे. आणि धर्मानें प्रपंच केला असतांना त्याने परमार्थास मोठें साहाहरू होते. तेव्हां मन्त्यानें कर्मयोगी व्हावें म्हणजे प्रपंच करावा हेंच उचित आहे. कियासामध्ये ईश्वरानेंच आपणास दिलें आहे. तर त्याचा सदपयोग करणें आपलें मोठें कर्तव्य होय. पुन्हा असें की, कर्म कोणी सोड्रं म्हणतील तर तें सुटणार नाहीं व सोडणें योग्यहि नव्हे, सत्कार्यें हीं पूर्णे होत. तीं वाहन संसा-रमंदिरीं देव पूजावा. भगवद्गीतेचा व ज्ञानोशंचा याविषयी असाच सिदांत आहे. प्रपंच व परमार्थ ह्यांत जो विरोध होतो तो आपला दोष आहे आणा तो ज्या प्रकारचा प्रांच आपण करितों. म्हणजे केवळ स्वार्थासाठी जो प्रपंच करितों त्यानें होतो. प्रपंच ग्राणजे केवळ परमार्थ बुद्धीनेंच करावा. सत्समागम, भजन, कीर्तन इत्यादि साधनांनी हैं साध्य होईल आणि सग प्रयंत्र आणि परमार्थ है

प्रक्रमेकांच्या पूरणार्थं साहाय्यार्थं होतील. सारांध, खरा प्रपंत्र व खरा परमार्थं बात विरोध नाहीं; इतकेंच नव्हें, तर एक सोहन दुसन्यार्चे साधन करणें संपूर्णं धर्मे नव्हें व मनुष्यार्चे अखिल कर्तेव्य नव्हें, आणि एकार्नेच ईश्वरप्राप्ति पुरी होणें नाहों, खण्न दोहोंचें साधन केटें पाहिजे आणि असें केल्यार्ने दोन्हींच्या पूर्णं सुलाचा मनुष्यास अनुमव येहेल."

प्रपंच आणि परमार्थ ह्या दोहोंचें साधन केके पाहिजे असा त्यांचा उपदेश असे आणि ह्या दोहोंचेंही साधन त्यांस झाठें हें त्यांच्या चिर-त्राचा विचार केळा असतोना कोणासही आढळून येण्यासारखें आहे. परंतु ह्या मार्गातील अढचणी त्यांच्या लक्षांत आलेल्या नाहींत, असे त्यांची धर्मपर ज्याख्यानें वाचणारा कोणीही झण्णार नाहीं. अडचणी बारंवार येतात, केकेले निष्यय श्चर्यार्थामच्ये आग्ही विसरतों. 'स्मरणीच विस्मरण ' असे आमचें बारंचार होतें. सत्कार्याच्या द्वारंच अहंतेचें पुछीकरण होतें आणि एकदा बढ़ता बळा-बली की धर्मोन्नतीची वाढ खंडलीच असे त्यांचें वारंवार सांगणें आहे. आणि म्हणून तर

### पकांतवास व आत्मपरीक्षण

ह्यांची अस्यत आवश्यकता आहे. कारण, "एकांतवासीत असता आपण स्वतः विचार केन्यांने जो आपल्याला अनुभव येतो, तसा अनुभव प्रपंचांत राहुन आपल्यांने आ आपल्याला अनुभव येतो, तसा अनुभव प्रपंचांत राहुन आपल्यां आला पाहिजे. तैयें (एकांतवासांत ) आपल्याला परमेश्वराचें जें सामन्यें दमतें तें आपण येथें पाहिलें पाहिजे. तैयें आपल्या कल्यनासुसरीच्या अनुभी कि अप अनर्थ होत आहेत त्यांची इत्रांची प्रपंचांतील स्थिति पाहुन साक्ष्य पटली तर येथें (संसारांत ) त्या सुसरीपासून लांव राहण्याचा आपण प्रयत्न केला पा. जे. तेथें परमेश्वराच्या व्यवस्थत सर्वत्र नियम, सर्वत्र व्यवस्था, सर्वत्र आनंद, प्रेम, युयोजना ही आपल्याला आढळलीं, तर तो अनुभव प्रपंचांत आणून त्याच्या । दो गोने आपण्या वागलें पाहिजे. मत्या, कोभ, अविवेक ह्यांचा परित्याय न न, येगंप्रमाणें अविवेकाचा आपल्यावर ताचा होणार नाहीं अशा रीतांचें आपण्या हो हो सर्वे साही अया रीतांचें आपण्या हो हो सही अया हो साही हो स्वाह सेवाल प्रयाह होच सत्य मार्ग आहे, अाना हाच देवाला प्रयासार स्वाहें संदेह नाहीं."

#### अनधिकारी माणसे.

वर्म राववर्यी स्थांचा अभिप्राय वर एके ठिकाणी दिला आहे; परंतु स्था तरुवांच यम र करावयास जी पात्रता लागते ती आपणा सर्वे सभासदात नाही बाबी प्रसर जागृति त्यांच्या ठिकाणी असे. ऋणन तर त्यांनी एकदा सदलें की... " समाजांत प्रविष्ठ झालेल्या लोकांत आपण स्वीकारलेल्या धर्मांचा प्रसार कर-क्याची बोज्यता क्षमावी तजी नाहीं, परमेश्वराच्या ठायीं इहनिहा नाहीं, स्वार्थ-स्यागाची तयारी नाही. धर्मांचा प्रचार करूं लागलों असता स्यापासन होणारी सर्व प्रकारची द:खें सहन करण्याची तयारी नाहीं. असदया अंतःकरणांत वासः करीत नाहीं: यामळें समाजाचा धर्म व्हावा तसा जयशाली होत नाहीं. " आणि ही पात्रता नसल्यामळें सत्कार्याच्या द्वारेंही अहंता जतन होण्याचा संभव आहे याची जागति विशेषतः तरुण सभासदांस ते वारंवार करून देत असत. वारंवार उपासना, बारेवार भजन, उत्सर्वातील कार्ये वगैरे अध्यंत स्तत्य उद्योगांत समाजांतीस तहण जरी गंतले. जरी त्यांचा इष्ट उद्योग पाहन समाधान प्रदर्शित दरीत असतांनाही तरुणांस ते जागृत करोत असत की, संभाळा, जे कांडी करीत भाहां, त्यांत धर्मबद्धि जागृत ठेवा, केवळ छोकांना दाखविण्यासाठीं पसारा मांडं नका, ह्या उद्योगामुळें चित्ताला समाधान प्राप्त होऊन समाधानाची वृक्ति कांहीं काळपर्यंत तरी राहील तर बरें.\*

धर्मप्रसाराच्या ह्या कार्याची सर्व जवाबदारी आतां तरुणांवर, नव्या पिढीवर... येऊन पडली आहे. म्हणून त्या पिढीकडे त्यांचें सतत लक्ष असे. आणि जेव्हां जेव्हां त्यांच्यात जागृति उत्पन्न करण्याचे प्रसंग येत तेव्हां अत्यंत प्रेमाने व कळ-बळ्याचा उपदेश त्यांस करण्याचा त्यांचा प्रधात आहे. डॉ. भांडारकरांचे सहकारी: मित्र बामनराव मोदक अकाली परलोकवासी झाले. त्यांच्या मनामध्यें समाजसेवा करण्याचे पुष्कळ होतें. परंत शारीरिक दर्बलतेमळें तें झालें नाहीं. त्यावेळी आपले बहतेक सर्व मित्र गेले. व कार्य तर अद्याप पुष्कळ व्हावयाचें आहे हें लक्षांत. आणून अगदी सददित इंठानें तहणांस उद्देशन ते म्हणाले " महान प्रभ पराण-परंप सत्वाची उत्तरोत्तर अधिकाधिक प्रवृत्ति प्रपंचांत करितो ती आद्यांसारख्या मनुष्यांच्याच हातें करवितो. तेव्हां त्याचे मंगल उद्देश सिद्धीस नेण्यास त्याच्या हातची साधने तुम्ही होणार की त्यांच्या कार्यास प्रतिबंधक होणार ह्याविषयी

<sup>\*</sup> Allow me to express an earnest hope that there is in all this pure and sincere spirituality and little or no show and at the end you really feel elevated and the elevated condition lasts. for some time. ( From a personal letter. )

विचार करा. प्रतिचंचक झालं, तर तुमची व तुमच्या राष्ट्राची काव दक्षा होईल हैं सांगाववास नको. हैयराचें कार्य सिद्धीस नेण्याकरिता त्याच्या हातची सावचें होणें, ब्रासारिखें दुसरें महाभाग्य कांही नाहीं. देवाने तें आग्य जमला विकें असतें, तर माझा जन्म सफल झाला असे भी मानिलें असतें. तेव्हां ह्या गोष्टीविचयीं विचार करा. पूर्वीच्या गताग्रय पिखीनें ही संस्था उभारलें, त्या पिढीनें मोठे कष्ट बोस्ता, एवादें महस्कार्य केलें असें म्हणों अगदी नाहीं. माझें मन मझा सांगतें: कीं, आमनें कतेंच्या आन्हीं तिष्ठेनें आणि आस्थेंनें केलें नाहीं. आम्ही देवापाधीं अपराची आहों. परंतु आझांमच्यें जी न्यूनें होतीं त्यांचें पूरण करून, दोव होतें: त्यांचें कृतेस्य आहे. स्याचेवहलः अपकर्ष वह होतेंच्या उसकी करणें तुमचें कर्तम्य आहे. स्याचेवहलः अपकर्ष वह होतेंच्या तर होतेंच तर होतेंच तर होतेंच तर हातेंच तर हात्रच्या पिढीस डाग लागेल."

#### कीर्तने.

प्रार्थंगासमाजास मान्य असलेख्या छुद्ध धर्ममतीचा प्रसार करण्याचे आणखीः एक साधन आहे, हें साधन म्हणजे हरिकीर्तन हें होय, अगदीं जुन्या वळणाच्या कोकांना प्रार्थंनासमाज हें कांद्री तरी बंड आहे असे क्षणभर बाटणें धन्य आहे; परंतु प्रार्थंनामंदिरांत जी कीर्तनें होतात त्यांचा लाभ घेण्यासाठी अगदीं जुनीं चुनीं माणसें मोठ्या आवडीनें येत असतात.

# त्यांची पहिछी दोन कीर्तने.

डॉक्टर भांबारकरांनी पहिलें हरिकोर्तन शनिवार ता. ३० मार्च १८७८ रोबी समाजाच्या ११ व्या वार्षिकोत्सव समयी केलें. प्रार्थनासमाजाच्या वतीनें झाकेलें व एका सभासदानें केलेलें हैं पहिलें कीर्तन होय. स्थानें वर्णन छुबोध-पत्रिकेच्या एका वाचकानें पुढील प्रमाणें केलें आहे:—

"ओ. रामकृष्णपंत ह्यांची विद्वता, त्यांचें गाष्याचें अंग, त्यांची कीतैनपहति, बोखण्याची शैली, विषयाची रचना आणि वेणेंकहन तथन होणारें माधुर्व व श्रीत्यांच्या अंतःकरणावर तमटचारा ठसा, व त्यांच्या मागील गाणारांची ( ह्यांतः रा. रा. राममाक मावगांवकर होते. ) योग्यता आणि या सर्वांच्या संयोगार्के सहर्योख प्रस्ता वेक्या कीतेनाचा चट हत्तर कीतैनप्रसंगी क्रमितच नकरेस. परवेखा, परमेश्वराचे गुणानुवाद गाण्यास कीतैन हा उत्तम मार्ग आहे व रसमाजांचेकी क्रमित च सामाणां प्रस्ता गुणानुवाद गाण्यास कीतेन हा उत्तम मार्ग आहे तर समाजांचेकी क्रिक्ता च्यांच्या प्रदेश सामाणांचेकी क्रिक्ता च्यांचारां ओ. रामकृष्णपंत वांचा योग्य क्रिक्ता च्यांचारां

१२ व्या वार्षिकोत्सवांत बुधवार ता. १८ मार्च १८७९ रोजी रात्री रामकृष्ण-पंतांनी दूसरें हरिकीर्तन केलें. सुबोधपत्रिकेच्या त्या बेळच्या संपादकांनी त्या प्रसंगाचें वर्णन पढीलप्रमाणें केलें आहे:--

"कीर्तन समारें ८ वाजतां सरू झालें व बरोबर १२ वाजतां आटोपलें. मंद्रळीची गर्दी फारच झाली होती. माडीची जागा क्रियांकरितांच महाम ठेविली होती व ती सर्व जागा क्रियांनींच व्यापन टाकिली होती. समारें १५० वर तरी क्रिया आल्या होस्या त्यांत कित्येक योक्त वयोवद्वहि होस्या, मंहिराच्या खालच्या मध्यभागांत पाऊल देवण्यासहि रीध नव्हती. इतकी लोकांची गर्दी झाली होती. सर्व दरवाजे व खिडक्या लोकांनी भरून गेल्या होत्या. आणि उभें रहाण्यास जागा नसल्यामुळे पुष्कळ लोक निघन गेले. इतक्या लोकांचा जमाव मंदिरांत फारच थोड्या प्रसंगी होतो."

प्रवार वामनराव मोढकांच्याही कीर्तनाचा लाभ घेण्यासाठी शेंकडों क्रियाही मोठ्या आतरतेने येत असत. वामनरावांच्या मृत्यनंतर मंबईच्या समाजामध्ये उत्सव-प्रसंगी नित्य हा. भांडारकरांचेंच कीर्तन व्हार्चे व शरिराची दुर्वलता अनावर होईपर्यंत स्यांनी हा आपला प्रिय उद्योग केला व अखेरीस समाजाच्या पन्नासाव्या वार्षि-कोत्सवसमयी त्यांनी उत्सवांतील कीर्तनास प्रारंभ करून दिला व तें पढें त्यांचे चिरंजीव रा. ब. डा. प्रभाकरपंत भांडारकर छांनी केलें. मंबई व पूर्ण येथील समजांच्या उत्सवासाठी डॉ. भांडारकरांनी आजपर्यंत तेवीस कीर्तनांची पस्तकें तयार केली आहेत. डॉ. भांडारकर कीर्तनांतील आख्यान हा साधारणपणें गौण भाग समजत. त्यामुळें प्रत्येक कीर्तनासाठी त्यांनी नवीन आख्यान तयार न करितां दहाच नवीं आख्यानें रचिली, कीर्तनांतीळ पूर्वरंग हाच महत्त्वाचा भाग असल्यामुळे त्याच्यासाठी बराच परिश्रम करून तयारी करण्याची त्यांची वहिवाट असे. ह्या तेवीस कीर्तनांसाठी स्यांनी (१) अद्वैती तों माझें नाहीं समाधान: (२) कृपावंत किती। दीनें बहु आवडती; (३) हा तो नव्हें कांहीं निराशेचा ठाव: (४) हेचि बोर भक्ति आवडती देवा: ( ५ ) काय तो विवाद असो भेदाभेद: ( ६ ) कैसें असोनि ठाउके नेणा; ( ७ ) म्हणऊनि शरण जार्वे; ( ८ ) सकळिकांच्या पाया माझी विनवणी, ( ९ ) पवित्र सोवळी । एक तीच भूमंडळी: ( १० ) आठवे तो देव करावा उपाय; ( ११ ) हिरा ठेवितां ऐरणी; ( १२ ) येथूनियां खब; ( १३ ) आतां तरी पढ़ें हान्व उपदेश: ( १४ ) ऐसे भाग्य कई खाडाता होईन: ( १५ ) विश्वातीची शांति; (१६) नको साहूं अनः; (१७) हा गे आलों कोणी ख्णती खुडितया; (१८) बहुतां छंदांचे बहुवसे जनः; (१९) जातं देवाचिया गांचा; (२०) नावडावें जन नावडावा मानः; (२१) इपावंत ऐशा सोह्नी निदानाः; (२१) मान्नी निर्फल वासना, (२१) हेंचि जतन करा दान, झा चरणांनी प्रारंभ झालेके तेवीस अभंग घेतके होते. ह्या तेवीसही प्रसंगी त्यांनी जें विवरण केंछें तें जर व्याख्यानक्यांने आज उपलब्ध असतें तर त्यापासून कितीतरी जाभ आला असता.

#### प्रार्थना

र्डो. भांडारकर उपासनेच्या प्रसंगी ज्या प्रार्थना करीत त्या फार प्रेमळ असत व न्या. मू. रानडे ह्यांच्याप्रमाणे प्रार्थना हाच उपासनेचा मुख्य भाग असे त्यांस वाटत असे. मुंबईच्या प्रार्थनासमाजाने 'प्रार्थनासंप्रह' ह्या नांचाचे जे पुस्तक प्रसिद्ध केळे आहे त्यांत त्या पुस्तकासाठी निरानराळ्या प्रसंगांस व वृत्तीस अनुल-खून ट्डॉ. भांडारकरांनी रचिकेल्या ३२ प्रार्थना आहेत. ह्यांनी केळेळी आसंत प्रेमळ अशी कांही पर्ये \* प्रार्थनासंगीतामच्यें असून, पुण्याच्या उत्सवश्वसंगी जे स्वतंत्र मजनांचे पुस्तक छापवीत असत त्यांपैकी कित्येक वर्षांच्या पुस्तकांत त्यांनी रचिकेळी अजने आळेळी आहेत. असो.

अधा प्रकारें आपके तील, आपके उद्घार व उदात्त विचार, आपके केख व व्याह्मानें, आपकी कोर्तेनें, उपदेश, खासगी संभाषणें, व आपल्या नित्याच्या उपासना ह्या सर्वाच्याद्वारा हों. मांडारकरांनी आज ५० वर्षे धर्मप्रवाराचें कार्य केंद्रें. आणि जेन्द्रां नावतें वार्धक्रंय, अशक्तता, कोता आवाज ह्यांसुळें तें काम पुढें वालविंग अशक्य झालं तेन्द्रां त्यांनी महत्वें "यानंतर आणखी नवीन व्याह्मानें तयार होज्याचा संभन नाहीं. कारण, माझा आवाज आतों कार कोता झाला आहे आणि बोलज्याचें सामध्येंही राहिलें नाहीं. तेन्द्रां ह्या प्रयाची येथेंच समाप्ति झाली असे समजावें. " हे उद्घार वाचून कंठ दादन येतो व मनामध्यें अस्यंत उद्देग उत्पन्न होतो. परंतु शारीराच्या दुवैलतेपुढें कोणाचा इलाज आहे हैं

<sup>\*</sup> त्यांनी रचकेल्या पद्यांचे पुढी क प्रसाणें अंक आहेत ११, १९, ५९, ५७, ७३, ७४, ९३, ९४, ९७, ९८, १०९, १२३, १२४, १७९, २११, २८७, २८८, २८९, ३०९, ३३६, ३५५.

तकापि अबेरपर्यंतचा त्यांचा समाजाच्या सर्व कार्याविषयीचा उत्साह, धर्मकार्या-विक्रवीची त्यांची आच्या व कळकळ ही क्यांनी वाहिली त्यांस तरुगांचा उत्सासकी कवी बाउत शमे

### यज्ञ कां येत बाहीं है

डॉ. भांडारकरोच्या अनेक धर्मपर व्याख्यानांत वाचकांस थोडी निराशेची श्रांक आढळन बेते. \* प्रार्थनासमाजाला यावें तसें यश कां येत नाहीं याचा खल वारंवार आपल्या व्याख्यानांमध्यें त्यांनी अगदी स्पष्टपणें केला आहे. मानमा रहीने धर्मप्रसार करण्याचे वर्ण कोणते त्यांचा उद्येख त्यांनी कित्येक. व्यास्थानांत केला आहे. कांडी वर्षांपूर्वी ' प्रार्थनासमाज अप्रिय असल्यास तो कां आहे', ह्या विषयाची चर्चा जेव्हां सबोधपत्रिकेमध्यें झाठी तेव्हां त्यांनी या. विषयाचा पढीलप्रमाणें ऊहापोह केलाः---

\* ही निराठीची झांक स्यांच्या धर्मपर व्याख्यानांत जागोजाग आढळन बेते. परंत बेळगांव मुद्धामी १९०८ साठी त्यांचे जे एक व्याख्यान झाठे त्या वेळी त्यांनी पुढील आश्याचे उदार काढले होते:---

प्रस्ततचा काळ भंजनाचा ( Destruction ) दिसतो. पुनर्षटनेचा (Reconstruction ) दिसत नाहीं. पुनर्घटनेचे काम सुरू हीण्याचे अगोदर हा -डासकाळ बराच लांबत राहणार असें दिसतें. आम्ही हिन्दी लोकांनींही पनरें-चनेचें काम आरंभिर्के आहे. बंगाल्यांत ब्राह्मसमाज व संबर्दत प्रार्थनासमाज आहे. पण फारच थोडे सुशिक्षित लोक ह्या पंथास सामील आहेत. या लोकांचा जन्या धर्मावरील विश्वास जरी अगदी जात आहे. तरी ह्या समाजापासक ते अलग राहतात. आणि औदासिन्य व बाह्य संमति यांतच ते संतष्ट राहतात. यरोपतिल व हिंदस्तानांतील एकेश्वरी पंथ म्हणजे एक ठिणगी होय. व्ययाची प्रगति झाली पाहिजे. तर ह्या ठिणगीच्या योगाने शब्क धर्मपंथांचा नायनाट होकन यनुष्यास जास्त माणुसकीने बागतां आले पाहिजे. पण हक्षी पहाने लो जिक्डेतिकडे एकच गोंधळ माजन राहिला आहे. "

सुविक्षित कोकांच्या विचारांच्या आजच्या स्थितीविषयी वे जरी थोडे निराध बाढेले दिसत. तरी प्रार्थना किंवा बाम्हसमाजासारक्या धर्मसंस्थोद्वारे प्रसत होगारा जो धर्म तोच अंती सर्वमान्य होगार अशी त्यांची खात्री असे हें मात्र स्थात देवलें पाहिजे.

" इंप्रजी चिक्छेल्या लोकांमध्यें दोन वर्ग आहेत. त्यांपैकी एकाची सामा-जिक संबंधानें मरें फारच पढें गेलेली आहेत. त्याचें म्हणणें आज ३०-३५ वर्षे हें आहे की, प्रार्थनासमाजाचे लोक बोलल्याप्रमाणें कृति करीत नाहीत. स्टणजे सर्व बातिबंधने सोहन टाकन बाह्यण, मराठे, भंडारी इत्यादिकांमध्यें परस्पर अन्नसंबंध, किंवा शरीरसंबंध घडवून आणित नाहींत म्हणून त्याची अगति होत नाहीं, परंत मस्रा तर हैं कारण सबळ दिसत नाहीं. ह्याप्रमाणें व्यवहार दरण्याला समाजाची कोणाला मनाई आहे असे नाही. खुशाल समा-जांत प्रविष्ट होऊन अशा प्रकारचा व्यवहार करावा. दुसऱ्या वर्गामध्ये सर्व सुधारणेचे जे देंहे त्यांचा समावेश होतो. त्यांना तर प्रार्थनासमाज हा सुधारकेला पंथ आहे म्हणून तो अप्रियन आहे. आणि तो अप्रिय असल्यामळें त्याविषयीं नाना प्रकारचे खोटे अपवाद ठरवून बऱ्याच लोकांस समाज त्यांनी अप्रिय करून सोडला आहे. परंतु ह्या कारणांची कार्लेक्डन आमचे यत्न सरळीतपणे चालले असतां निवृत्ति होण्याचा संभव आहे. तिसरा वर्ग आहे तो समाजाच्या उपासना-पद्धतीमध्यें खिस्ती धर्माचें अनुकरण आहे. आणि आतां जरी इतकें नसलें तरी पूर्वी पुष्कळ होतें. म्हणून विमुख झाला आहे. कांहीं तर ग्रुद्ध नास्तिक आहेत: अयांना प्रार्थनासमाज प्रिय होण्याचा संभवन नाहीं, मनुष्याच्या सामान्य स्वभा-बास अनुसहन कित्येकांस अलौकिक, गृढ, सामान्य लोकांच्या अनुमवास न येणारें असे जें असेल तें आवडतें: म्हणून ते योगाकडे वळतात. किंवा यिआस-फीचें अवलंबन करितात. कित्येकांची बुद्धि एकेश्वरधर्मास अनुकूल जरी असली तरी आपल्या मतांस नियत आहार देऊन त्याप्रमाणें वागण्याचा निश्चय किंवा वैर्य त्यांस नसतें: असे छोक समाजापासून दूर रहातात.

सामान्य लोकांच्या संबंधाने विचार केला असतांमला असे वाटतें कीं, विशेषतः ब्राह्मसाजामध्यें लिस्त व वायबल ह्यांचेवर फार भरिभार ठेवून विचारसरणी व भावासरणी चालते म्हणून तो समाज अप्रिय झाला आहे. हें कारण आब इतकी बचें आमच्या प्रार्थनासमाजामध्यें जी सरणी चालत आली आहे तिजव-का त्या समाजाल लगू होत नाहीं. तथापि त्याही समाजास आणि ब्राह्मस-धाजास लग्नु असे देवताबहुत्व, प्रतिमांची लग्ने, ब्रातिभेद यांचा अच्हेर या कारणांनी हे दोन्ही समाज सामान्य लोकांस अप्रिय झाले आहेत. आम्ही असे पाहिले आहे कीं, तुक्केबांसरस्थांचे अभेग व मगवद्गीता आणि उपनिचर्ष बांतील बच्चांच्या आधार आम्ही उपदेश केला असती तो यावत सबै हिंदस मान्य

होतो आणि ते माना डोलावतात आणि असले उपदेश वारंवार ऐकण्याची स्यांस इच्छा होते; परंतु हा उपदेश प्राधंनासमाजाचा आणि तो समाज जाति मानीत नाहीं, आणि गणपती, राम, कृष्ण इत्यादि देवतांची अर्चा करीत नाहीं, असें समजतांच ती इच्छा नाहींशी होते. ही कारणें अप्रतिकार्य आहेत. समा-जाची जी प्रधान मतें ती समाजाला सोडता येत नाहींत. आणि सामान्य जनांच्या संबंधानें तुकोबांनी जें सांगितलें कीं, "देवधर्म सांदी पडिला सकल । विषयी गोंधल गाजतसे ॥ रात्रीदिस न पुरे कुटुंबाचें समाधान । दुर्लभ दंशन ईश्वराचें ॥" "जन तरी देखें गुंतलें प्रपंचें । स्मरण तें त्याचें त्यास नाहीं ॥" "इंद्रियांचा गाजे गोंधल ये ठायीं । फोडितसे डोई अहंकार ॥" हैं समाजाच्या अप्रियतेला, किंवा प्रियतेच्या अभावाला मोठें सबल कारण झांलें आहे.

परंतु माझा असा अभिप्राय आहे की, सध्यो आमनी जो उपासनापद्धतिः
पुष्कळ वर्षे चाळ आहे तीस अनुसहन म्हणजे उपनिषदीपासून कनीर, नानक,
नामदेव, नुकाराम ह्यांजपर्यंत ह्या देशांत धर्मसंबंधी विचारांचा जो एकसारखा
भरपूर प्रवाह चालत आला आहे त्याच्या आधारें आमही उपदेश कर्ह लागलों
तर त्या दोन कारणांचें महत्त्व नाहींसें होहेल. मात्र उपदेशक जे आहेत त्यांनी
एकनिष्ठमनांनें स्वात्मपरीक्षण करून हृदयस्थ दोषांची निकृत्ति करण्याविषयीं जपून,
परमेश्वराच्या ठायीं निष्कपट प्रेम आणि भक्ति ही हत केलीं पाहिजेत आणि सर्व
जनांविषयीं निरिममानता आणि आरत दुद्धि ही संपादिली पाहिजेत आणि सर्व
असतां हिंदुधर्मांच्या चाळ् समजुतीविषद्ध हरी समाजाची मेर्ने असली, आणि
जनांमध्ये देवधर्मं जरी सांदींत पढला आहे, तरी तो समाज प्राह्म होहेल. एकंदर्शति मला असे बाटतें की, खरोखरी नन्न, प्रेमळ, देवास ज्यांनी 'हारीं आणिलें'
आहे असे उपदेशक, आह्मांमध्यें झाले तर समाज लोकांमध्यें अधिक प्रिय होव्यास कोंहीं बाधक दिसत नाहीं."

# कांहीं सावधगिरीच्या सुचना.

डॉ. भांडारकरांनी जागोजाग आपल्या व्याख्यानीत प्रावैनासमाजाच्या समा-सर्दास व इतरांस सावधिरीच्या सूचना केल्या आहेत. म्हणजे समाजावरीक आहोप, सभासदीचें आचरण, त्यांच्या विचारांचें त्वरूप व त्यांची आस्या ह्या सर्वांचें निरोक्षण करीत असतां वेळोवेळी त्यांच्या जे दोष प्यांनी आके ते रहीपुढें ठेषुल त्यांनी त्या सावधिरीच्या सूचना केलेल्या आहेत. वंगाल्यांतीळ ब्राब्ट्संड-

कीमध्ये एकंदर हिंद समाजापासून आपण अलग आहोत, स्वतंत्र आहोत. असे समजण्याचा प्रचात फार आहे. हें घोरण हों. मोहारकरोस विस्तहरू पसंत नाहीं, ते ह्या धोरणाचा बारेवार संभावणामध्ये निषेध करीत असतात. विश्व कौन्सिलचे मेंबर असतीना एकदां त्यांनी महटलें "येथील (बंगाल्यांतील) बाह्यधर्मीय लोकांची अशी एक चक होत आहे की. ते हिंद व बाह्य असे स्पष्ट भेद करितात, मुंबई इलाख्यांतील प्रार्थनासमाजाची मंडळी असा स्पष्ट भेद करीत नाहीं. कारण. असा स्पष्ट भेद करणें बरोबर नाहीं असें आमच्या मंडळीचें मत आहे. तं हिंद आहेस. भी ब्राम्ह आहें. असे म्हणणें बरें नाहीं. यामळें ब्राह्म-धर्माच्या प्रसारास हरकत येत आहे. असा तटकपणा मनोत बाह्य लोकांनी वागवं नये." कारण, "घरोघर, झोंपच्यांतन जाऊन स्था धर्मांचा उपदेश" आपल्याला करणें आहे. दुसऱ्या एका प्रसंगी ते म्हणाले, "इतर लोकांना आम्हांला टाकाव-याचे नाहीं, समाजाची धर्मतत्त्वें अशी आहेत की, ती कोणत्याही धर्माच्या लोकांस मान्य व्हावीं, परंत पर्वीपासन आपल्या हिंद लोकांची धर्मसंबंधानें आस्था विशेष दिसत आहे. आज आपल्याच प्रचलित धर्मात घाण झाली आहे असे नाही, पारकांच्या, ससलमानांच्या धर्मानाही अवनत स्वरूप प्राप्त झाले आहे. पण. त्यांना आपापल्या धर्माची सधारणा करावी अशी कोठें आस्था नाहीं. ती हिंदुंनाच आहे. हिंदुंनीच प्रथम ही धर्मसुधारणेची चळवळ सुरू केली आहे. अशी वस्तिस्थिति असतां आम्ही बाह्य आणि तुम्ही हिंदु असा प्रकार केल्यास साधारण जनसमहावर वजन राहणें शक्य नाहीं. " परंतु जनसमूहावर वजन ठेवण्यासाठीं लोकाराधना करावी. सत्याचा, न्यायाचा विचार करूं नये असे मात्र केव्हांही ते म्हणत नाहीत. उलट त्यांचा असा आग्रह आहे की. " आपण आपला पक्ष तर सहोदित कायम देवलाच पाहिजे. आणि सर्व धर्मातील विकसित तत्त्वांचा आदर करावयास तयार असलें पाहिजे. विशेष रीतीनें जी तत्त्वें इतर धर्मात विकास पावली आहेत. स्थांचा अवस्थमेव स्वीकार केला पाहिजे: परंतु आपला धर्मप्रचार जो आहे तो एतरेशीय प्रन्यांच्या आधारेंच विशेषेकहन झाला पाहिले. हिंद लोकांच्या झोंपच्यांत जाऊन तेथें त्यांस बायबल. अगर कराण सांगत बसाबयाचे नाही. त्यांना उपनिवदें भगवदीता वगैरे प्रन्यांतील तस्वांस अनसकान उपदेश केला पाहिजे." मात्र " जेथे स्वधमैप्रन्थांत तत्त्वांसंबंधाने गौजरब असेल तेथें दसऱ्या कोणस्याही परक्ष्या धर्मप्रन्थांचें साह्य घेण्यास कांडींच इरकत नाडी, प्रवर्डेच नम्डे तर अशा वेळी तसे न करणे हा अविवार होणाएं

आहे. " बॉ. भांडारकरांच्या मतें इतक्या तयारीनेंडी भागत नाडी. " समार्कात प्रविष्ट झाळेल्यांनी आपली निषेधपूर्वक जी तत्त्वें आहेत स्यांसंबंधानें पूर्ण कटाख ठेबिला पाहिजे. मुर्तिपूजा, जातिभेद ह्यासंबंधाने पूर्वीच्या साधसंतांनी ठिक-किहाणी निषेध केलेला आहे. परंत त्यांत त्यांची हदता दियन आकेली नाहीं. मरारिडासांनी. ' याति संतांसी असेना ' असे म्हटके आहे. परंत स्या तत्त्वावर त्यांनी विशेष लक्ष दिलेलें नाहीं, एकनाथांनी महारांस आपस्या पंकीस घेतलें खरें, परंत त्याचा परिणाम असा झाला की, त्यांस विभक्त केलें आणि आज एकनाथी ब्राप्सणांची लहानशी जातही आढळते । आपलें हें निषेधाचें तत्त्व निथयाने पुढे ढकलण्याचा प्रयत्न पूर्वीच्या साधुसंतांनी केलेला नाही. तो आपण केला पाहिजे. विधिन्दरूप जी तस्वें आहेत त्यांपेक्षां निषेधात्मक तस्वांविषयीं आपण सदोदित फारच जागृत असलें पाहिजे. ह्यासंबंधानें आपल्या आचरणांत. व्यवहारांत ढिलेपणा भाणिला भी. मग आटोपलेंच ! " सारांश. आमच्या हा मार्ग उत्तम आहे असे म्हणण्यांत कांडी अर्थ नाहीं. तर प्रथम 'सेवितों हा रस ' असें झाठें पाहिजे. आणि त्यानंतर ' वांदितों आणिकां' ही कामगिरी आपल्या-वर येते. जोंपर्यंत आम्हांला स्वतःला प्रकाशाची गोडीच कळणार नाहीं. तोंप-र्थंत इतरांस तें बांटण्याची किती आवश्यकता आहे तें आपल्या लक्षांत येणार नाहीं. ''

वास्तविक पहातां " जो मार्ग अवलंबिला असतांना देवाच्या सन्निध मनुष्य न जातां त्यापासून दूर जातो त्या मार्गाचा प्रार्थनासमाजाने त्याग केला आहे. नित्य देवाची अक्ति करून त्याचें ध्यान करून त्यास प्रिय होतील अशीं करें करून, त्याजविषयी अनन्यभाव अंतःकरणामध्ये परिपृष्ट करून तोच प्रमाण, इसरें कांडी प्रभाण नाडी. या तत्त्वाचा स्वीकार करून वागण्याचा जो मार्ग तो इश-राच्या सन्निध नेणारा मार्ग आहे. हा आमचा मार्ग आजपर्यंत जें म्हणून मनुष्यास धर्मसंबंधीं ज्ञान प्राप्त झालें आहे त्याचें एकीकरण करून सिद्ध केला आहे आणि पढेंही मनुष्यास जें अधिक ज्ञान प्राप्त होईल स्याचाही समावेश या मार्गामध्यें होणार, अहा। प्रकारचा प्रार्थनासमाजाचा मार्ग असन वर वनांमध्ये त्याचा प्रसार होत नाही, तर त्या गोष्टीचा बोजा आमच्या चिरावर आहे. आम्हींच त्या मार्गाचें अवसंबन करून आपसी स्थिति सुधारकी नाहीं, आपस्या अंतःकरणाचे परीक्षण करून त्यांतील दोव काइन टाकण्याविवयी यस्न केला नाही. देवाच्या स्वक्रवाचे चितन, स्थाजविषयी उत्पन्न होणारी जी पुज्यबद्धि आणि जें प्रेम तें कर आस्टी आपस्या अंतःकरणामध्ये परिपुष्ट केठे नाहीं आणि असे परिपुष्ट करून बोहीकरे जाउन लोकांस या धर्मांचा उपदेश केला नाहीं; लीकिकापेक्षां, धनहत्व्यापेक्षां आम्हांस देव अधिक आवता हैं आपस्या कृतीनें लोकांस जर दाव्यविठें नाहीं, तर आमच्या मार्गांकरे लोक वळतील कसे ? आज चाळांस वर्षेपर्यंत धर्मप्रवारक नेमून समाज्यमांचा प्रसार करणाविषयीं यता करीत आहों; पण त्याचेंही फळ ताहश दिस्ता येत नाहीं; परंतु ह्या धर्मांचा प्रसार होकन त्याचा जय होणारच; मतुष्य परमेश्राच्या सिक्ष्य जाणारच; त्याचीं सरूप होणारच. पण हैं काम सिद्धीस नेष्याविषयीं आम्हीं आपलास अयोग्य करून टाकिलें तरीं तें काम मार्ग परमायविषयीं आम्हीं आपलास अयोग्य करून टाकिलें तरीं तें काम मार्ग परमायविषयीं आम्हीं आपलास अयोग्य स्थानी दुसरे या कामास योग्य अकेल येतील. कदाचित् युरोपियन लोक अशा प्रकारचा मार्ग गृहीत करून त्याचा प्रसार करणाविषयीं त्यांचा नेहमींचा जो अप्रतिहत उद्योग तो करतील; परंतु हैं प्रेय आमच्या हातांदून दवडाचयाचें नाहीं अशी जर इच्छा असेल, तर आम्हांस सावध झालें पाहिजे आणि निध्यपूर्वक आपलें अंतःकरण, आपली कृति युधारून एकसारखा वेवाच्या नावाचा जयजयकार करण्याच्या उद्योगास आम्हीं लागलें पाहिजे. "

अशा प्रकारें समाजांत जे प्रविष्ट झाले आहेत त्यांस त्यांनी आपल्या व्याख्या-नांत जागोजाग सावधिगरीच्या सूचना केल्या आहेत. आणि जे समाजांत प्रविष्ट झालेले नाहींत त्यांसही त्यांनी सावध करण्याचा प्रयत्न आपल्या लेखांत व व्याख्यानांत केलेला खाहे. The Position of the Prarthana Samaj in the Religious World ह्या १९०३ सालच्या व्याख्यानाच्या अखेरीस त्यांनी लसे विचारलें आहे की, उपनिषदें, भगवद्गीता, साधुसंतांचे वहार ह्यांच्यांतिल जो उत्तमांच त्याचा दुम्ही स्वीकार करणार की, ज्या प्रचलित वहार क्यांच्यांतिल जो उत्तमांच त्याचा दुम्ही स्वीकार करणार की, ज्या प्रचलित वहारा क्यांच्यांति जो लक्षांच सोमण्यासारखे सर्व प्रकार आहेत त्यांसच विकट्सन साहजार ! \*

<sup>\*</sup> Will you then accept the best portions of the Upanishads, the Bhagavadgita, and of the teachings of the medieval Saints, supplemented by certain ideas from Buddhism or from the Bible; or will you adhere to all the religions that go under the name of ordinary Hinduism, the religions which represent all the stages of evolution beginning from the most primitive such

अशा प्रकारें त्यांनी प्रार्थनासमाजाच्याद्वारें चर्मांची जी एकनिष्ठ सेव बजां-विछी आहे ती—

सर्वीग सुंदर

आहे. क्षणजे विद्वता, अनेक अमोलिक गुण, असामान्य धमैनिष्ठा व सस्यप्रीतिः हांच्या योगें धमैप्रचाराचें कार्यं करण्यास त्यांच्या इतका लायक दुसरा कोणी नव्हता. परंतु धमैपर लेख लिहिणें, धमैपर व्याख्यां ने देणें, संभाषणां-मच्यें धमैविषयक चर्चां करणें व लोकांस जागृत करणें, सतत आत्मपरीक्षणपर वृत्ति हेवून स्वतः जागृत राहृन आपल्या विचारोप्रमाणें इतरांस अनुकरणीय असें वर्तन देवणें, इतकेंच करून ते थांवले नाहीत. तर मुंबई व पुणें ह्या दिकाणी भावी प्रजाजनांच्या लाभासाठीं मुंदर प्रार्थनामंदिर उमारण्याच्या कामी त्यांनी अत्यंत परिश्रम केले लाहेत. मुंबईच्या मंदिराकिरतों हव्यसाख जमविष्यासाठी त्यांनी वरेच थम घेतले; परंतु पुष्याचें नवें हरिमंदिर हें त्यांची आस्यात साचा रखंचा करांनी वर ह्या कामी पुढाकार घेतला नसता तर पुण्याला अशा मुंदर व मध्य मंदिराचा लाभ झाला नसता. ता. २० जुलै १९०५ रोजी नवें मंदिर उमारण्याचा निश्चय मुकरर झाल व तेवहांपासून मंदिर संपूर्ण होईतों बॉक्टर भांडारकर तानमवर्षकरून झटले. त्यांचें फळ हक्षींचे दगडी मंदिर आहे.

as the worship of trees and stones, serpents and cows, and of fetishes? Will you accept mere mechanical ceremonial which can have no connection with your moral advancement as your worship of God, or take up the spiritual mode chosen by the Prarthana Samaj which alone is calculated to purify the heart and elevate it and prepare you to perform your duties in life? The existing forms of religion belonging as they do to earlier stages of civilization are destined, if India is to advance, to disappear, and along with their disappearance all that is good in the higher religious thought of the country is also in danger of disappearing, unless we deliberately choose it and make it alone our religion. And the existing mechanical modes of worship must be entirely thrown away and the spiritual mode substituted to bring about the moral reformation of the country-which is so urgently needed.

## ३४७ रामकृष्ण गोपाळ मांडारकर.

#### डॉ. भांडारकरांच्या उपदेशांचे रहस्य.

हाँ, भांडारकरांचे धर्मपर लेख व व्याख्यांने हा ग्रंथ रा. रा. महाजनि ह्यांस 'डॉ. भांडारकरांच्या देवी संपत्तीचे भांडारच बाटला.' नागपुर येथील 'हितचाद'-कारांनां तो 'उच विचार व उदास कराना ह्यांनीं पूर्णपणें भरलेला आहे ' असा अनुभव आला. बेळगांवच्या चिकित्स्यकाला ' ह्या पस्तकाच्या योगें एका आधुनिक विद्यमान महातम्याची ओळख होऊन अंतःकरण ग्रद्ध होतें व मन उन्नत होतें ? असें स्वानुभवावरून वाटलें. 'सदर पुस्तकाच्या वाचनानें तरुणांच्या धर्मसमजु-तींवर पुष्कळ नवीन प्रकाश पडेल' असा आनंदाचा विश्वास आहे. प्रार्थनासमा-जाशी संबंध नसणाऱ्या गृहस्थांनाही ज्या लेखांचे व उपदेशांचें इतकें महत्त्व बाटत आहे. त्यांचें रहस्य तरी काय आहे ह्याचा येथें थोडा विचार करणें गैर होणार नाही. वरील विवेचनांत जागोजाग जे आम्ही वेंचे घेतले आहेत त्यांच्या-वरून त्यांच्या उपदेशाचें साधारण स्वरूप वाचकांच्या ध्यानांत आलेंच आहे. परंत त्यांच्या लेखांचें किंवा व्याख्यानांचें रहस्य कशांत आहे ह्याचा जर कोणी शांतपणें विचार करील, तर तें त्यांच्या नित्याच्या जागृतीत आहे. आणि ही सत-तची जागृति त्यांच्या आत्मपरीक्षणपर वृत्तीचे फळ आहे. असे त्यांच्या लेखांचे व व्याख्यानांचें मनन करणारांस वाटल्यावांचन राहणार नाहीं. मंबईच्या विश्व-विद्यालयाने एळएळ. डी. ही पदवी देऊन त्यांचा बहमान केला. त्याच वेळी मंबर्डेच्या प्रार्थनासमाजातील तरुण सभासदांनी त्यांस मानपत्र दिलें. \* त्या प्रमंती जी आपने बाली म्यांस उत्तर देतांना ते प्रणाले: " आतांपर्यंत सज-

दिंख्या— धर्मिनिष्ठा अति जाज्वला जयाची।
जया लोकच्छल लेशही न जाची॥
विचाराचारी साम्य वरें आहे।
असें वर्तन जो झहुनि करूं पाहे॥ १॥
स्महिन देंशा तुज जो सदैव वागे।
जरा न फिरे जरि अन्य न ये मागें॥
अधा आधुचिया मार्गवर्शका या।
वीषें देंई आयुष्य सुदृढ काया॥ २॥

<sup>\*</sup> ह्या प्रसंगासाठी जी पर्ये मुद्दाम रा. रा. दीनानाथ विष्णु माडगांवकर ह्यांनीः रचिकी होती त्यांतील दोन पुढें दिली आहेतः—

विषयीं जरी बरीच अनुकूल भाषणें झालीं आहेत. तरी 'अंतरींचा भाव काय कळे लोकां । एक मानी एका देखोदेखी ' अशांतलाच प्रकार पुष्कळ झाला आहे. माझ्या स्वतःची उन्नति किती झाली आहे. ह्याविषयी खरा खरा माहितगार मजिशवाय दुसरा कोणी असं शक्रणार नाहीं." स्याचप्रमाणें "प्रपत्तीचें लक्षण व तुकारामबुवांनी आपल्या प्रपन्नदशेविषयी केलेलें वर्णन यांचा विचार कहन या प्रकारची प्रपन्नदशा सजसध्ये येण्याचे भाग्य अजन मजला प्राप्त झाले नाहीं" असे उद्गार त्यांनी व्याख्यानांच्या दसऱ्या आवत्तीच्या निवदनपत्रांत काढले. ह्यावरूनही त्यांची जागृति किती प्रखर असे तें दिसन येतें. आणि अशा प्रकारची जागृति कायम ठेवन, जें कांडी सस्य आहे अशी आपली खात्री झालेली आहे स्याप्रमाणें वागण्याचा निश्चय केला व तसे आपण बागं लागलों, म्हणजे पुष्कळ गैरसोयी सोसाव्या लागतात. पुष्कळ गैरसमज होतात व लोकप्रियता नष्टही होते. ग्राचीही त्यांच्यांत कशी जागृति होती ती पहा. "लोक-प्रियता कोणास नको आहे ! परंत लोकप्रियता आणि सत्यप्रीति ह्यांतील एक निव-दण्याचा प्रसंग भाला म्हणजे सत्याचीच निवड करण्याचा प्रयत्न मजकहन झाला आहे. आजपर्यंत आपस्या विवेकास जें सस्य वाटलें. अनुभवास जें पटलें. त्याचा लोकप्रियतेसाठी कदापीही स्याग होणे नाही असा दढ संकल्प असल्यामुळे व त्याचप्रमाणं आचरणाने धोरण ठेवण्याकडे कल असल्यामुळे लोकांची गैरमर्जी झाली आहे !" ही अभी जागृति रात्रंदिवस त्यांच्या ठिकाणीं असे म्हणन त्यांस आध्यात्मिक बळ प्राप्त झालें आणि असे हें बळ ज्यांस प्राप्त झालें होतें स्यांनीं लिहिकेले हे लेख आहेत. किंवा त्यांनी दिलेली ही व्याख्याने आहेत अशी साक्ष स्यांचे केख व व्याख्याने पटवीत असतात. म्हणून ते बहमोल आहेत.

#### डॉ. भांडारकरांची वास्तविक योग्यता.

नरील सर्व विवेचनायरून डॉ. भांडारकर गेळी ५० वर्षे स्वदेशाच्या उद्धारासाठी कसे झटत द्वोते त्यांची अस्पष्ट करूपना तरी वाचकांस झाली असेल. त्यांची स्पष्टीिक, त्यांची सस्पप्रीति, त्यांचा निर्मीडपणा व त्यांचें उदार धर्मावरील निश्वल प्रेम, हे अत्यंत अमोलिक गुणही प्रसंगी त्यांच्या मान-हानीस कसे कारण झाले आहेत तें त्यांच्या चरित्रावरून सुल्यक होत आहे. आजपर्यंत अनेक बावतीत त्यांच्या संबंधानें विलक्षण गैरसमज झालेके आहेत, परंतु त्यांची कर्तव्यनिष्ठा केज्द्राही डक्कली नाहीं. विशेषतः केवल राजकीय चळ- वळीचाच पुरस्कार करणारांस त्यांच्या विचारांचे रहस्य कळलेले नाही. कोणींसी राजकीय चळवळीत पढं नये असा त्यांचा कटाक्ष नसे, तसे असते तर कियोक क्वें कायदेकीन्सिछचे मेंबर असतांना त्यांनी सरकारी धोरणाविरुद्ध केव्हांत्री टीका केली नसती. तरेंच डेकन एज्यकेशन सोसायटीचे अध्यक्ष ह्या नात्यांने कांडी वर्षांपूर्वी ज्यावेळी सोसायटीच्या मेंबरांच्या इकावर सरकार पाछा वालं लागळें व मेंवरांनी राजकारणांत पढ़ं नये असा सरकाने हर धरिला. स्यावेळी सरकारचें हें अधोगामी धोरण आहे असें त्यांनी निश्चन सांगितलें व अखेरीस सरकारका आपका हुद्र सोहाबा कागला. त्यांना एकतर्फीपणा नको होता सर्वे प्रकारच्या संचारणांविषयी भागची तयारी असली पाहिजे: संचारणा जी कराव-बानी ती सर्वांगांनी झाली पाहिजे. मात्र शामनी समाजानी क्रियंडकेली घडी सवारण्याकरे आसर्चे अधिक लक्ष पात्रिकेः आसी आसच्या स्वतःच्या उन्नतीकरे लक्ष दिलें पाडिजे: व्यक्तिमात्रानें आपल्या स्वतःच्या दोवांच्या निरसनार्थं प्रयस्त केले पाहिजेत. स्वदोषजागति नित्य देविली पाहिजे व आपल्या सर्व कार्यास धरी-बुद्धीनें प्रारंस झाला पाहिजे.\* नीति, सत्य, न्याय, पवित्राचरण ही आपली ध्येषे लक्षांत देवन प्रत्येकाने वागले पाहिजे. पंचवीस तीस वर्षांपवी कित्येकांना बार बिंबा अज्ञान प्रकारच्या विचारांत तथ्य बाटत नव्हतें: परंत अज्ञांच्याही विचा-रांत आतो पाळट होकं लागला आहे. विकारवश झाल्यामळें कांडी वर्षांपवीं क्यांनी हो. मांबारकरांची अगर्वी निर्भासीना केली व अपरिपक्त विचारांच्या लोकांत त्यांच्याविवयी अनादर बुद्धि बादविण्यास जे कारण झाले तेही नंतर त्यांस 'विद्वान, सदाचरणी, व उत्कृष्ट गृहस्थाश्रमी पंडित' म्हणूं लागले.

<sup>\*</sup> म्या. सू. राजडे, ह्यांस हीच विचारसरणी मान्य होती हैं साताऱ्यास प्रांतिक परिषदेच्या वेळी झाळेल्या त्यांच्या भाषणांतील पुढील वाक्यांवरून स्पष्ट होत बाहे:---

<sup>&</sup>quot;You cannot have a good social system when you find yourself low in the scale of political rights, nor can you be fit to exercise political rights and privileges unless your social system is based on reason and justice. You cannot have a good economical system when your social arrangements are imperfect. If your religious ideas are low and grovelling you cannot succeed in social, economical or political spheres.

तथापि महाराष्ट्रांतील व इतर ठिकाणच्या सुजाण लोकांनी डा. भांडारकरांची वास्तविक योग्यता केव्हांच जाणिली होती: एवढेंच नव्हे तर किस्पेक बाबतीतील मतभेदामुळे त्यांचा आदरभाव किमपिही कमी शाला नाहीं. १९०४ साली यनि-व्हर्सिटीनें त्यांस एलएल, ही, ही पदवी जेव्हां क्षपण केली तेव्हां त्यांचे सर्वे विचार मान्य नसणाऱ्या त्यांच्या एका सच्छिष्यानें ( प. वा. मंगेश विवाजी तेलंग ) पढील उदार काढले:"जबरदस्त विद्याध्यासंग्र निष्कलंक खासगी वर्तन, अखंड सत्य-निष्ठा, इत्यादि पौरुष गुणांनी युक्त अशीं जी मुठभर माणसे आजला आमच्या सुदैवाने ह्यात आहेत त्यांत डॉ. रामकृष्णपंत भांडारकर ह्यांची गणना प्रमुख-त्वानं होते...बहुजनसमाजाचे रूढ मतांचे विरुद्ध जाण्यास सत्यनिष्ठा प्रखर असावी लागते. आणि सध्यतिष्ठा प्रवर होण्यास सध्यान्वेषणाचे सहतर वृत अञ्याहत चाल देवावें लागतें. हें वत डॉक्टर साहेबांनी जसें अविश्वित्र चाल देविलें आहे. तमें फारच थोच्या विदानांनी चाल देविकेलें आपल्याला दिसन येतें...डॉक्टर साहेबांची सत्यनिष्ठा...रंग पालटणारी नाही. सात्विक सत्य वेगळें व व्यावहारिक सस्य वेगळें. हा घातक भेद डॉक्टर साहेबांच्या उचारांत किंवा आचारांत आज-वर केव्हांही दिसन आलेला नाही." याच साली अहमदाबाद येथे सोघल रिफार्म असोसिएशनच्या सधारणामंदिराच्या पायाचा दगढ बसविण्याचा समारंभ डॉ. भांबारकरांच्या इस्तें ब्राला, त्या समारास 'ब्रानप्रकाश'ने गुरुवयौसंबंधाने पुढील उद्गार काढले होते. " सुधारणा मंदिराच्या पायाचा दगढ बसविष्याच्या ग्रम इत्याच्या समारंभाचे अध्वर्यस्य करण्यास कोणी आमच्या ह्या इलाख्यांत सर्वधैव योग्य पुरुष असेल, तर ते एक हा, आंबारकर होत. आजच्या पिढीच्या सर्व स्विक्षित लोकांचे ते ज्याप्रमाणें विद्यंत त्याचप्रमाणें स्थारणेसंबंधी कर्तव्यां-तही परम गुरु होत. आजमितीस जी मंडळी व्यवहारास लागली आहे. त्यांपैकी बहतेकांचे ते गुरु व तरुण पिढीचे ते परमगुरु आहेत. आणि समाजसभारणेच्या संबंधीत केवळ भाषणाने किंवा उद्देशानेंच नब्हे. तर प्रत्यक्ष उदाहरण बाल्यन बैकन त्यांनी तत्संबंधी गुरुत्व लोकांच्या प्रत्ययास आणून दिले आहे. अशा सर्वधा वंदा प्रकारण हात्न अहमदाबाद समाजसभारकसभेने आपले मंदिर उमें कर-ण्याचा प्रथम संस्कार करविला यांत तिनें स्वतःचाच मान कहन चेतला. "आणि शेवटीं ता. २४ भागष्ट रोजीं त्यांच्या अंत्येष्टीच्यावेळीं जो अनुभव आला त्यानें बा. भांडारकरांसंबंधाने पुण्याच्या मंडळीत उत्कट आदरभाव जागृत होता त्याची साक्ष पटली. त्यांचा अंत झाल्याची बातमी शहरांत पसरतांच स्यांच्या जेवटच्या

न्धानासाठी हजारों लोक आश्रमाकडे वळले व स्थांचे अबेरचे दर्शन घेते झाले. स्यांच्या प्रेतनात्रेवरांवर स्थाचप्रमाणें ऑकारेश्वराकडे प्रचंड जनसमूह हजर होता न्यावरूनडी वरील गोष्ट्रच सिद्ध होते.

डॉ. भांडारकरांस LL. D ही पदवी अर्पण करण्याचा विशेष समारंभ ता. १७ आक्टोबर १९०४ रोजी झाला. ह्या प्रसंगी व्हाइस चान्सलर ह्या नात्यानें हों. संकिकत सांती केडेलें भाषण व चेन्सलर लॉर्ड लॅसिस्टन सांचें भाषण ही उचांनी वाचिली किंवा ऐकिली असतील त्यांस विश्वविद्यालयाच्या ह्या दोषांही अधिकारी पुरुषांनी डॉ. भांडारकरांची वास्तविक योग्यता आपल्या भाष-णांबरून कभी दर्भविली तें स्मरत असेलव, हा, मॅकिकन हे मंबर्डेत आल्यापा-सन हा, भांडारकरांस ओळखीत आहेत. हा, भांडरकरांची विद्रता, त्यांचे ज्ञान. स्यांची कार्य करण्याची पढत. स्यांची शोधक बुद्धि, स्यांचा चौकसपणा, त्यांची सत्यप्रीति, स्पष्टोक्ति व स्यांची धर्मनिष्ठा ह्या सर्व गुणांची डॉ. मॅकिकन ह्यांस माहिती चांगळीच आहे. अशा थोर पुरुषाचा सन्मान विश्वविद्यालयाने आजपर्यत केला नाहीं हैं ठीक झालें नाहीं असे बादन स्थानी ह्या बाबतीत पढ़ाकार घेतला. बरील दिवशीं ब्हाइस चान्सलर ह्या नात्यांने त्यांनी जे भाषण केले त्यांत त्यांनी बा. भांडारकर बा। थोर पदास सर्वपरि कसे लायक आहेत तें दाखविलें. परंत बाच प्रसंगी लॉर्ड लॅमिस्टन बांनी जें लहानसें भाषण केलें त्यांत डॉ. भांबारकरांच्या चरित्राचें रहस्यच त्यांनीं जणं काय आणि छें आहे. ह्या चरित्र-केंद्राच्या वाचकांसाठी हा भाग आम्ब्री जशाच्यातसाच पढें देत आहों. तो इतका संदर आहे थी. त्याचे शब्दशः भाषांतर करून त्याच्यांत विघाड करूं नये असे भाग्हांस वाटतें: तथापि इंप्रजी न जाणणारांचे फायद्यासाठीं त्याचें सारही पुढें कंसांत दिलें आहे.

"His object has been to show that individual honesty of purpose, true public spirit and the faculty of co-operation are necessary preliminaries for the efficient working of free Institutions. These are the qualities, which he desires to see infused throughout his countrymen. It is only to be expected that the advocate of such principles should expose himself to the criticism and antagonism of others. It is at this

point that perhaps his most striking characteristicappears. His independence of thought has given him a fearlessness and a courage of conviction which have produced a character like that of one of the Stoics, or perhaps I might more aptly say, like that of Rama, that hero of the popular Hindu Epic, and rigid adherent of truth. No opposition could disturbhis serenity or make him swerve from the path that his reason and conscience have dictated to him tofollow."

[ व्यक्तिमात्राचे छ्रद्ध हेतु, सार्वजनिक हिताबिबर्यी खरी कळकळ व परस्परी-तील दळणवळण हे गुण सार्वजनिक संस्था छुरळीतपणें चालावयास अवस्य आहेत. आपल्या सर्व देशबाघवांमध्यें हे गुण वसावेत अशी त्यांची फार इच्छा आहे. अशी ज्यांची मर्ते आहेत त्यांचेवर लोकांची टीका व्हावी व कांही लोकांचे ते नावबते व्हावेत यांत कांही आवर्य नाहीं. परंतु लशा वेळींच त्यांच्या शीलांची योग्यता लोकनिदर्शनास लाली आहे. त्यांच्या विचारसातंत्र्यामुळें त्यांच्या निर्मयता वर्स्स लागले आहे. व लोकापवादास न मितां आपळे सत्य विचार निर्मादपणें लोकांचुटें ठेवण्याच्या संवयीसुळें त्यांचें एकंदर सील एकाया स्टोईकप्रमाणें, किंवा आपल्या परिचातील उदाहरण सोगावयाचों म्हणजे सरप्रिय रामचंद्राप्रमाणें वनळें आहे. विवद्यपक्षाकहून कितीही प्रहार झाले तरी ह्यांची शांविकल्या मार्गों पासून ते तळमात्रही ढळत नाहीं, किंवा त्यांच विवेक व सदसद्विवेकबुद्धि ह्यांची दाविकल्या मार्गों पासून ते तळमात्रही ढळत नाहींत. केंत्र सोचेविकल्या नागीं पासून ते तळमात्रही ढळत नाहींत. केंत्र सोचेविकल्या नागीं पासून हो तळमात्रही ढळत नाहींत. केंत्र सोचेविकल्या नागीं पासून हो तळमात्रही ढळत नाहींत. केंत्र सोचेविकल्या सार्गों पासून हो तळमात्रही छळत नाहींत. केंत्र सोचेविकल्या सार्गों सार्वजने किंति आहे सिंव सांचेविकल्या सार्गों पासून हो किंता वाचलें आहे त्यांचेवल्य सार्गों पासून हो किंति सार्वजने केंत्र सोचेविकल्या सार्गों सोचेविकल्या सार्गों सार्वजने केंत्र सार्वजने सार्वजने सार्गों सार्वजने सार्वजने सार्वजने सार्वजने सार्गों सार्वजने सार्वजने

#### न्या. मृ. रानडे व डॉ. भांडारकर.

व्हाइस वॅन्सवर ह्या नात्यानें डॉ. आंडारकर ह्यांनी जें आषण केवें त्यांतीक एकदोन शुद्दे न्या. मू. रानदे ह्यांस पढले नाहीत हैं पाहुन डॉ. आंडारकरांच्या विचारांविकद नेहमींच टीका करणारीस चांगर्लेच फावकें व टीकाकारांचा मतभेष्ट. निर्भासीनेच्या रूपानें प्रकट होकं कांगस्त. याचा उद्देश वर दोग्य स्वकी सातकः भाहे. अशा टीकाकारांना न्या. म. रानडे ह्यांचे ठायी डॉ. भांडारकरांसंबधाने किती प्रेम व आदर ही वसत होती याची कांही कल्पना नसावो. न्या. म. रानडे ह्यांस डॉ. आंडारकरांसंबंधाने आपला आदरभाव व्यक्त करण्याची जाहीर संधि १८९७ साली आली. ह्या साली डॉ. भांडा/करांच्या नांवें एक फकट वाचनालय मंबईतील प्रार्थना मंदिरांत उचडण्यांत आलं. त्यावेळो त्यांनी आपल्या मार्गदनक मित्रासंबंधाने जे उदार काढले ते ह्या ठिकाणी साररूपाने नमद करणे आम्ही आमचे कर्तव्य समजतो:--" आपगांपैकी कित्येकांना डा. भांडारकर हे आपले पर्वपिदातील एक ग्रहस्थ असे बाटत आहे. परंत जो भी आज कित्यंक बाबतीत त्यांनींच दाखविलेल्या मार्गाचें अवलंबन करोत आहें, त्या माझी व त्यांची चाळीस वर्षीपूर्वी झालेली ओळख जणं काय पर्वाच झाली असे मला वाटत आहे. ह्या अवधीत सदैवाने त्यांचा व माझा असा परिचय झाला आहे की, त्याच्या योगे ध्योच्या हातन घडळेली सत्करमें अवलोकन त्यांच्याविषयीचे माझे प्रेम व माझा भावर ही बद्धिगतच भाली आहेत.....कोणी म्हणतात की प्रार्थनासमाज हा काय एक प्रार्थना करण्याचा दिवाणखाना आहे आणि एकेश्वरी धर्माचा प्रशार करणारी सायक माणसे कांडी ह्या प्रांती झाठी नाडीत. परंत मजप्रमाणेंच आपल्या सगळ्या आयध्यभर हा. भांडारकरांचा ज्यांस परिचय झाला आहे व ते जी कांदी थोर कार्ये करीत असत त्यांची योग्यता ज्यांस माहीत आह त्यांस असल्या विधानांची दिमत सांगणें नलगे. होय. आमचा हा दिवाणखाना खराखर प्रार्थना करण्याचाच दिवाणखाना आह आणि माझ्या दृष्टीनं ह्याचे अधिक चांगले वर्णनच करितां यावयाचे नाही ! परंत आमच्या मतांचा प्रसार करणारी छायक माणसें ह्या प्राती झालीच नाहींत चिंवा आज नाहींत अले म्हणण ह मात्र वस्त-स्थितीस सोइन आहे. डॉ. भांडारकर ह्याची याग्यता ब्राह्मसमाजाच्या थार पुढाऱ्यांपेक्षा मुळीच कमी नाहीं. डा. मांडारकर ह केवळ विद्वान गृहस्थ नाजात. पुष्कळसे श्रम केल्याने विद्वत्ता कोणासही प्राप्त होते. ते विद्वान असन त्याच्याही विक्षा फार थोर आहेत. ते मागदर्शक आहेत: पण ते मार्गदर्शक आहत असे म्हण-ण्यानैंही त्यांच्या योग्यतेची खरी कल्पना होत नाही. हे आमच ग्रह आहेत. त्यांचे उदाहरण आम्ही आमच्या दृष्टीपढें देविके आहे व त्यांच्या द्वारा आमच्या आयुष्यांत आम्हांस पुष्कळच बोध झाला आहे.\*"

<sup>•</sup> He has been an example and a teacher from whom we received the best instruction in our career.

## प्रार्थनासमाजाचा इतिहास. ३५४

## गुरुवर्योच्या चरित्राचे रहस्य.

हा भांडारकरांच्या चरित्राचें येथेपर्यंत अवलोकन करणारांच्या हें लक्ष्यांत आलंच असेल की, ज्या विशेष गुणांमुळें पुढें डा. भांडारकरांची कीर्ति वाढली व ते अग्नियही झाले. त्या मुख्य गुणाचा-सत्यनिष्ठा व चिकित्सक बुद्धि-पाया ने कॉलेजांत शिकत असतांना घातला गेला होता. स्थांस जे अध्यापक लाभले होते त्यांत मि. ओचेन ह्या नांवाचे एक सज्जन गृहस्थ होते. प्रेमळपणा सत्यनिया, सारासार विचार, समतोलपणा, सर्व बाजंबा विचार करून स्वतःचे मत बर्नावणें, प्रवेग्रहांचा त्याग कहन, सरळ ब्रद्धीने हातीं घेतलेल्या कार्यात मन घालणें. इ॰ मि. ओवेन ह्यांच्या गुणांचा रामकृष्णपंतांवर अत्यंत अनुकृत असा परिणाम झाला, इतका की, ज्या ज्या वेळी चरित्र लिहिते वेळी मि. ओवेन ह्यांच्याविषयी संभाषणाचा योग आला त्या ह्या बेळी. मि. ओवेन ह्यांच्या संबंधाने अत्यंत आदराचे उदार त्यांनी काढले व जर कोणा एका अध्यापकाच्या चारित्र्याचा व विचारांचा माझ्या मनावर विशेष परिणाम झाला असेल. तर तो मि. आंवेन ह्यांच्या चारित्र्याचा, विचारांचा व सहवासाचा होय असे उत्पार त्यांनी काढलेल लेखकास स्मरते. आणि ह्या गुणांमळेच केवळ अध्ययन व अध्या-पन, संशोधन व तासंबंधी व्यवसाय ह्यांत ते गढून राहिले नाहीत. सत्यान्वेष-णाचं कार्य सर्व प्रकारच्या व्यवहारांत त्यांनी केलें: आणि केवळ ह्या दशीनेंच सामाजिक व धार्मिक वाबींकडे त्यांचें लक्ष वेथलें गेलें. सत्याचेंच प्रहण कराव-याचं, तर धर्माचा विचार करीत असतांना, विवेकास न पटणाऱ्या अतएव असस्य अशा पुष्कळ गोष्टी दिसतात. त्यांस चिकट्रन धर्मभावाची वाढ कशी व्हावी ? सामाजिक बाबतीतही हाच प्रकार. केवळ कांडी तरी नवीन करावयाचे ह्या बुद्धीनं डा. भांडारकरांनी कांहीं केलं नाहीं. बालविवाहाचा त्याग काय. गतभर्त-कांचा विवाह काय, जातिनेदाचे वंड मोडणे काय, भागवतधर्माचे सेवन काय, जुन्या कित्येक आचार्यवचारांचा त्याग काय, सर्व कार्यांत असत्याचा स्याग करून सत्याचा आश्रय करावयाचा; आकाश कोसळो, लोकप्रीति ढासळो. मान-मान्यता दूर पळो, कांहींही होवो, परमेश्वराने दाखविलेला मार्ग सोडावयाचा नाहीं, त्यांतच रहावयाचें हा त्यांचा बाणा होता. आणि ही एक गोष्ट स्थांत केवन परमेश्वराच्या क्रुपेनं दीर्घ काळपर्यंत दिकलेल्या स्यांच्या चरित्रांती**ल सर्व** गोष्टीकडे पाहिले पाहिजे. एकदां पत्रास हजार रुपये किमतीच्या जमीनीची मालकी व थोडेसें असत्य भाषण असा प्रश्न त्यांच्यापुढें आला असतांना ऋणजे धोडेसें

असत्य भाषण केल्यास पन्नास हजार रुपये किंमतीची जमीन मिळण्याचा संभव असतांना जमिनीच्या मालकीचा मोह त्यांस बिलकुळ झाळा नाहीं व सस्य गोष्टीचें कथन करवन त्यांनी अपूर्व जय मिळविळा.

बा भांडारकरांनी गेली पन्नास पंचायन वर्षे प्रार्थनासमाजाची जी सेवा केली आहे व निरनिराळ्या रीतींनी जो धर्माची सेवा बजाविली आहे स्याची क्षरपद्ध कल्पनाही 'ह्या येथे सहज करून देणे शक्य नाहीं, जेथे सर्व कार्ये धर्म्य कार्ये म्हणून होत होती. जेथे त्यांच्या रोमरोमामध्ये धर्मभावना संचरत होती, तेथें ही इतकीं कार्यें त्यांची धर्मसंबंधाची असे सांगणें कठिण शाहे. खरें पहातां मंबर्डेच्या समाजाची स्थापना अगदीं थोड्या व्यक्तांनी मा घाटरी १८६७ साली केली व स्यावेळी गुरुवर्य रस्नागिरी येथे हेडमास्तर होते. म्हणन प्रार्थनासमाजाच्या स्थापनेपासन ध्यांचा ह्या संस्थेशी संबंध नव्हता अमें प्रत्णावयास आमची तयारी नाहीं, कारण ह्या बाबतीत "मी येथें नव्हतीं म्हणजे केवळ शरीरानें नव्हतों. मी कामानिमित्त परगांवीं होतों. पण. संस्था स्था-पन झाली तिचे उद्देश मला मान्य होते व म्हणूनच पुढें दीड वर्षाने येथे आल्या-बरोबर मी समाजांत प्रविष्ट झालों आणि समाजाशी निकट संबंध जोडला. तो तेव्हां-पासन अद्यापपर्यत तसाच कायम आहे" अशी स्यांची स्वतःची वाणी आह्यांला सांगत आहे. १८६९ साली येथें आल्यापासन प्रण्यास जाईपर्यंत १२ वर्षांत मंबई समाजाची बहमोल सेवा त्यांनी बजाविली. स्थापनेच्या वेळी जी धर्मतस्वें हरली होती त्यांस रामकृष्णपंतांनी हलींचे स्वरूप दिलें. समाजाच्या सर्वे कार्यात त्यांनी पढाकार घेतला: आपला धर्म आपापल्या व्यक्ति प्रताच राहन उपयोगाचा नाहीं. त्याचा प्रत्येक सभासदाच्या कुदंबामध्यें प्रवेश झाला पाहिजे. असा सारखा आग्रह रामकृष्णपंतांचा असे. सबोधपत्रिका पत्रासाठी लहान मोठे लेख त्यांनी श्चाच काळांत लिहिले आहेत. ईश्वरविषयक ज्ञान इ० जे लेख धर्मपर लेखांत समाविष्ट आहेत ते प्रथम पत्रिकेसाठी त्यांनी लिहिले. प्रार्थनासमाजा संबंधाने केसरी भलते सलते यह उत्पन्न करीत आहे हें पाइन त्यांनी संपादकाशी बाद चालविलाः सुशिक्षितांस तकोबा पूर्वी अवगत नव्हते. उत्सवांतील गायनपत्रकामध्ये प्रथम तकोबांच्या अभंगांचा समावेश ते करूं लागले. नंतर प्रार्थना संगीतामध्यें त्यांचा समावेश त्यांनींच केला: प्रण्यास तुकाराम सोसायटी स्थापन समारें दोन हजार अभंगांची चर्चा त्यांनी पढ़ाकार घेऊन केली. प्रार्थना मंदिरांत हरिकीर्तन

करण्याचा प्रचात त्यांनी पाडला: मंबईस असतांना मंबईच्या मंदिरासाठी त्यांनीही धन मिळविलें. पण्याचे नवें मंदिर तर त्यांच्या आस्थेची व तळमळीची साक्ष देत आहे. त्यांनी अनेक पद्ये आजपर्यंत रचिली असन त्यांपैकी कित्येकांचा प्रार्थना मंगीतामध्यें समावेश केलेला आहे. १९१९ साली त्यांचा आवाज क्षीण झाला. 'आतां आवाज फार कोता झाला आहे. बोलण्याचें सामध्ये राहिलें नाहीं. म्हणून क्षातां व्याख्यानांची येथेंच समाप्ति झाली असे समजावें" असे गहिंवर आणणारे वतार स्यांनी त्या साली कावले. स्यांची उपासना प्रत्यांने त्यांच्या आस्यंतिक धर्मे-श्रद्धेची साक्ष पटविणारी असावयाची, त्यांचा प्रत्येक शब्द अंतःकरणाखा पीछ पड़न जणं काय बाहेर पडत असे व तो जसा बाहेर पडे तसा ऐकणाराच्या अंतःकरणावर ठसा उमटवन जाई. त्यांचा गंभीर चेहरा. विचारांत मम असलेली स्थिति. त्यांचे पहाणे ह्या सर्वाच्या द्वारे त्यांच्या थोरपणाची साक्ष पटत असे. ध्यांचा परमेश्वरावरील विश्वास इतका अढळ होता कीं. तो कोणत्याही स्थितीमध्यें हळला नाहीं. त्यांच्या चरित्रामध्यें असा एक काळ होता की त्यांस लीकिकाच्या हुछीने त्यांना कांही उणे नव्हतें. त्यांचे कटंब फार मोठें झालें होतें. मलें नातवंडें त्यांच्यासभोवर आनंदानं नांदत होती. देवाच्या प्रेमाचा, सहवासाचा, आनंदाचा. सामध्यांचा संगमाश्रमांत राहन व बाहेर ते आस्वाद घेत होते. योग्य वेळ येतांच ध्यांनी सरकारी नोकरी सोडिली होती. विश्रांति. देवाची धर्माची सेवा व नित्याचे छेखनव्यवसाय ह्यांत ते गर्क होते. अशा वेळी ज्यांना पूर्वी दु:ख माहित नव्हतें. वियोगजन्य दुःख सहन वरण्याचा प्रसंग पुष्कळ वर्षात आला नव्हता. स्यांजवर एकामानैन एक अत्यंत विकट अशा आपत्ति येऊन कोसळं लागल्या ! प्रथम त्यांच्या सर्व कार्यात स्यांस साहाय्य करावयास सिद्ध असलेली स्यांची प्रिय पतनी स्यांस सोइन गेली, तो वण कायम असतांनाच, जिचें शिक्षण त्यांनी आपल्या स्वतःच्या देखरेखीखाठी केलें होतें. गतभर्तका असतांना. मोठें धेर्य कहन, जिचा विवाह ध्यांनीं जळवन आणिला व जी सखानें आपला संसार करीत होती. ती स्थांची प्रिय कन्या सी. शांताबाई परलोकवासी झाली. स्यानंतर स्यांचे ज्येष्ठ चिरंजीव प्रो. श्रीधरपंत गेले. नंतर श्रीधरपंतांचा ज्येष्ठ पत्र दिवाकर परदेशींच मृत्यमखी पडला. ही सर्व एकावर एक आलेली संकटें सहन कहन, परमेश्वरावर भरिभार धाळन काळ कंठीत असतां. गेल्या जन महिन्यांत प्रभाकरपंतांना एक।एकी ह्या जगातन काळानें ओहन नेलें व त्यांच्या दःखाची अतिकोटी झाली ! तरी पण हीं सर्व दःखें त्यांनी अत्यंत शांतपणें सहन केली. असल्या आपत्ति आल्या तरी

त्यांच्या तोंडून अविश्वासाचा एक शब्दही कथीं बाहेर पडला नाही. कारण, त्यांचा असा जायत विश्वास होता की.

"Trials are one of the ways in the wise Dispensation of our loving and Almighty Father to purify and elevate our character, and in this belief we should surrender ourselves to His will and throw ourselves in His lap. ( From a letter.)

हा उपदेश स्थानी केवळ इतरांस केळा नाही, तर त्यांचे आवरण तंतीतंत वरीळ वाक्यांत म्हटल्याप्रमाणें होतें. त्यांच्या वयाळा आनं ८८ वर्षे झाळी होतीं. सर्व बाबतींत ते परावळंबी होतें हें पाहून त्यांना ' आता ह्या जीवाचा व जगण्याचा आपल्याळा कंटाळा आळा असेळ नाहीं ?' असा थिटाईचा प्रश्न कोणीं केळा असतांना स्यांनी तितक्याच स्पष्टपणें उत्तर देतांना म्हटळें '' नाहीं, कंटाळा मुळींच आळा नाहीं. कारण, परमेश्वर ज्या स्थितींत ठेवितो त्या स्थितींत परा-धान मानून राहावयाचें हें माझें कर्तव्य आहे. \*'' अशा प्रकारें सर्व बावतींत पर-मेश्वराचीच इच्छा प्रमाण मानून, तोच आपळा सर्वस्वी आधार ह्या जागृत विश्वासाच्या जोरावर ते काळ कंठीत होते.

डाँ. भांडारकर ह्यांचे धर्मपर लेख व व्याख्यांने हांचें वरवर अवलोकन कर-णारांच्या एक गोष्ट तावडतीव लक्षांत येते तो अशी की, त्यांची तुकोवांवर अलोट मिक्त होती व तुकारामाच्याच आध्यात्मिक अनुभवास विशेष महत्त्व देकन, त्यांनी आपल्या आध्यात्मिक जीवनाची स्परेषा आंखिलो. व्याख्यानां-मध्यें जागोजाग तुकोवांविषयी अस्यंत आद्राचे उद्गार त्यांनी काढले आहेत.

#### न।भिनन्देत मरणं नाभिनन्देत जीवितम् । कास्रमेव प्रतीक्षेत निर्देशं भृतको यथा ॥ १ ॥

अर्थ-मनुष्याने मरणाची इच्छा करूं नये किंवा जगण्याचीही आशा करूं नये; तर्ज्याप्रमाणें खरा चाकर धन्याच्या आहेची वाट पाहात असती स्याप्रमाणें मनुष्यानें मृत्युकाशाची वाट पाहुत राहावें,

गुद्धवर्यीचें वरील उत्तर पुढें दिलेल्या चरणांची आठवण करून देत नाहीं
 काय !

तुकोबांची मूर्तिपूजा घुटली होती किंवा नाहीं हा एक अखापि बादमस्त प्रश्न आहे. तुकोबा ज्यांस आजकाल उदार विचारांचे म्हणतात स्याप्रमाणे कोहीं नम्हते. मग तुकोबांकडे त्यांचा इतका ओढा को ? याचें उत्तर डा. भांडारकरांनी तुकोबा आणि प्रार्थनासमाज ह्या आपल्या व्याख्यानांत विस्तारपूर्वक दिलें आहे. त्यांत ते म्हणतात तुकोबा " बारंबार सूक्ष्म परीक्षणांनी आपल्या दोषांचें उचारण कहन त्यांतून मुक्त करण्याविषयी देवाची प्रथंना करीत असत. अशा साधकांमध्ये तुकोबांसारखा आम्हांस मार्गदर्शक दुमरा गुह कोण सांपडेल ?" तसेंच एका खाजपी प्रशंत ते म्हणतातः—

Tukaram is the leading devotee of God whose sole object in life was to prepare himself for fellowship with God and he uttered sentiments and feelings in a manner admired by all men of discernment and faith. In his progress towards the attainment of his object an incalculable number of thoughts owning their origin to a numberless feelings of variety arose in his heart and there he gave expression to them in an inevitable manner, II is expostulation with God ( येऊनी मजमाजी करावी हो वसती ) against his not having come to dwell in his heart, notwithstanding all his devices, is very affecting; and his throwing himself on his mercy ( आता तुज कळेल तें करी ) after being baffled everywhere is very impressive. What thoughts can be more elevating to the human soul than that contained in the अभग "आपलं मरण देखिलें स्थां डोळां।" "दिला जीव-भाव" "जेथें जातों तेथें तूं माझा सांगाती" ( From a letter written in 1919)

अशा प्रकारें तुकोवांविषयीं अस्यंत आदरभावच ठेवून ते स्वस्य बसले नाहीत. तुकोबा कसून आत्मपरीक्षण करीत असत. गुरुवयींची सर्व धर्मपर व्याख्यानें त्यांच्या आत्मपरीक्षणपर इतीची साक्ष पटवीत आहेत. त्यांचा प्रार्थनेवर किती विश्वास होता हैं त्यांचेच वर अवतरलेले उद्धार आपणास सांगत आहेत. आंपरुया स्वतःच्या प्रार्थनेच्या बेळी, परमेश्वराशी त्यांचें जी निवेदन चालत असे तें ऐकून जवळ असलेल्या व्यक्तीसही हें आत्मारीक्षण अनुभवून मोठा लाभ होत असे. इतरांचें परीक्षण न करितां, स्वतःच्याच परीक्षणाक हे त्यांचा ओडा असे. तुकोबांचे आत्मपरीक्षणपर उद्गार त्यांची आत्मसात् केळे होते व त्यांच्याच उक्ति आपल्या अनुभवाशी एकहप कहन त्या त्यांच्या तोंडावाटे भराभर निघत असत.

बर एके ठिकाणी आम्ही महदलें आहे की. गुरुवर्ध प्रथमदर्शनीं दिसावयास उम्र दिसत, परंत हा सर्व वरवरचा प्रकार असे, निरपेक्षवृद्धीने, स्वार्थाचा विचार न करितों समाजकार्यासाठी अगर कोणस्याठी संस्कार्यासाठी कोणी झटत आहे असा स्योस अनुभव आला म्हणजे मग त्यांचे लक्ष अशा व्यक्तीकडे सहज जात असे व समाजाच्या सेवकांविषयीं त्यांच्या मनांत विशेष आदर वसत असे. कोणीही तहण आपल्या ईश्वरदत्त देणग्यांचा समाजकार्याकडे उपयोग करीत आहे असे स्यांना समजरूं की स्यांना कोण आनंद होत असे ! संसार हा देवाचा. ह्या संसारांतील सर्व कार्ये योग्य प्रकारें करून देवाच्या सेवेंत रत असार्वे. संकार्ये देवाच्या चरणी वाहन देवाची सेवा करावी हा त्यांचा बाणा होता. हा त्यांचा उपदेश असे. आणि ह्याप्रमाणें वागगारे व धर्मकार्यास प्राधान्य देऊन स्यास बाहन घेणारे तरुण त्यांस आढळले म्हणजे त्यांस किती तरी आनंद होत असे. आपल्या धर्मानुभवाप्रमाणेंच समाजांतील कांही माणसें तरी अनुभव प्राप्त कहन घेण्याच्या मार्गीत आहेत असा अनभव येतांच त्यांचे डोळे आनंदा-थंनी भरून येत ! तहण माणसें उपासना चांगल्या चाळवीत आहेत. आपर्छे केंबनसामध्ये समाजकार्यों वेंचीत आहेत हें पाइन ते प्रसन्न होता आपल्या चिरंजीवानें आपल्याप्रमाणेंच कीर्तनाचा व्यवसाय समाजकार्य म्हणून उचलला हें पाहन. आपली कीर्तनकाराची माळ त्यांनी त्यांच्या मळ्यांत घाळून आपला भानंद ब्यक्त केला! दुसरा एक तथ्ण कीर्तन करूं लागलेला पाइन, स्याच्या कीर्तनांत बसून, नंतर स्याला लाजविण्याइतका स्याच्यावर स्ततीचा स्यांनी वर्षाव केला ! सारांश. समाजांतील नव्या पिढीकडे त्यांचें सतत लक्ष असे व तहणांचें रुक्ष ह्या कार्योकडे लागत आहे असा अनुभव आला की त्यांच्या आनंदास भरतें बेत असे

स्यांच्या ठिकाणी 'वरी तोचि पोठी' भाव असे. जें मनामध्यें नाहीं स्यांची बतावणी करणें हा प्रकार स्यांस माहीत नसे. स्यांनी केन्द्रांही कोणांची विनाकारण स्तुति केली नाहीं आणि केव्हांही कोणाचें अनुकरण केलें नाही. बाह्राधर्म संस्यमाही आहे हें तस्व त्यांस मान्य होतें. सर्व धर्मातील सत्यांध अत्यंत आदरानें ते पेत; परंतु आपल्या आर्य संस्कृतीतील सत्याच्या व अनुभवाच्या कसास उत्तरणारा भाग ते प्रथम ध्यानांत घेत. गोपाळराव देशमुखांनी पुराणांची विदारणा करून, पुराणें म्हणजे शिमगा अर्से प्रतिगांवले. त्या वेळी पुराणांचा पक्ष घेळन रामकृष्णपंत भांशावयास पुढें आले ! त्यांच्या दीर्षकाळ टिकलेल्या सर्व चित्राक के सूक्ष्म इष्टीनें जे कोणी पहातील त्यांस त्यांनी केव्हांदि कोठेंही अंध अनुकरण केल्याचें विस्तृत येगार नाही. सत्याचया, अनुभवाच्या, नीतीच्या कसास जें उत्तरलं त्यांनी आदर्जां अपल्या स्वांचे के ज सत्यांने वागून, सत्यवत वाल्वून, सत्याचा महिमा आपल्या आवरणाच्या हांदें त्यांनी गाहला.

#### ग्रंथरचना व अमोल ठेवा.

डा. भां अरकरांनी प्रंथरचना पुष्कळ केली. त्यांचे संशोधनकार्यपर निबंध. स्यांच रिपोर्ट, स्यांची बहत्सन छेक्चर्स, त्यांची दोन संस्कृत प्रस्तकें, मालती-माधवावरील त्यांची जगप्रतिद्ध टीका, व त्यांचा अखेरचा वैष्णव व शेव पंथा-बरील असामान्य योग्यत्वा प्रथ त्यांच्या विद्वतेची, चिकित्साबुद्धीची, त्यांच्या सत्यत्रीतीचा व त्यांच्या चिकाटीची साक्ष प्रवितातः पण त्यांच्या अंतःकरणाची धर्मश्रदेची. परमेश्वरावरील स्यांच्या निष्ठेची. स्यांच्या उत्कट भक्तीची. स्यांच्या धर्म बचारात, धर्मानभवांत रममाण होणाऱ्या आत्म्याची ओळख त्यांचे धर्मपर लेख व व्याख्यान पट में शकतात. हा अनेक ठेवा त्यांनी भावी पिढणांसाठी ठेविला आहे. जावत्कालप रेत मराठी भाषा आह. जोपर्यंत मनुष्यांची अंतःकरणे सहज प्रश्नतीने धर्माकडे बळत आहत. सस्य व न्याय, धर्मात्रभव, उदार धर्मावषयक विचार आपळेसे करणारी भागतें महाराष्टात आहेत, तोंपर्वत हा अमोल ग्रंथ कोणत्याही स्थितीतील माणसास शाति. समाधान व आनंद खांचा लाभ करून दावयास परेसा आह. ज्यानी ज्यानी ह्या प्रथातील लेखाचे व ज्याख्यानांचे अध्ययन केलें त्यांस तो त्यांच्या देवी संपत्तीचा भांडारच बाटला. ही देवी संपत्ति त्यांनी प्रतील पिढीसाठी ठावलो आह. सर्वांचा ह्या संपत्तीवर बारसा आहे. सर्वांनी ती छटावी. ती कमी व्हावयाची नाहीं, तिचं महत्व कमी व्हावयाचें नाहीं. ऐहिक संपत्ति पुष्कळ वेळां शांतीचा भंग करते. ही देवा संपत्ति शांतीचा लाभ व परमेश्वराची प्राप्ति कहन देत. ती गुरुवयांनी मार्गे ठेविली आहे.

गुरुवर्यौनी सतत पन्नास पंचावन वर्षे धर्मसेवेचें जें कार्य केलें त्याचा विचार मनांत आला की त्यांच्याविषयी तात्काळ आदरभाव जागत होतो. हातपाय धड होते त्यावेळी त्यांनी हातांनी धर्मपर लेख लिहिले. पायांनी प्रवास केला व वाचेच्या द्वारें लोकांस जागृत केलें. हरिकीर्तनास लोकांच्या झंडीच्याझंडी याव्यात व चार चार पांच पांच तास हरिकीर्तनाचा लाभ घेत तटस्थपणें लोक बसत. स्वतःचे डोळे काम करीनातसे झाले त्यावेळी इतरांच्या डोळ्यांचा फायदा घेऊन त्यांनी धर्मकार्य केले. स्वतःचे हात वार्धक्यामळे काम करीनातसे आले त्यावेळीं इतरांच्या हातांचा उपयोग कहन घेउन त्यांनी धर्मांची सेवा बजाविठी, अखेरीस आवाज क्षीण झाला. बोलण्याचे सामध्य राहिले नाही त्यावेळी इतरांस आपल्या धर्मानभवाचा लाभ कहन देण्याची किया थांबली ! तथापि त्यांचें स्वतःचें साधन मात्र नित्य चाल होतें. अज्ञा प्रकारें परमेश्वराच्या ह्या एकनिष्ठ सेवकाच्या सहवा-साचा सतत लाभ झाला स्याबहुल अत्यंत लीन अंतःकरणाने आम्ही दयाघन परमेश्वराचे आभार मानतों. गुरुवर्यांचे तें कुश झालेलें शरीर आतां दिसावयाचें नाहीं, त्यांच्यावर दब श्रद्धा असणारांचे पाय आतां संगमाश्रमाकडे ओढ घेणार नाहीत. आणि कोणी तेथे गेल्यावर त्यांच्या नेहमींच्या बसावयाच्या ठिकाणी उद्योगरत. वाचनळेखनमननरत ती व्यक्ति आतां दिसावयाची नाही. तथापि ज्यांना ज्यांना त्यांचा सहवास झाला, परिचय झाला, त्यांस त्यांचा केव्हांहि विसर पडावयाचा नाही. परमेश्वरानेच स्यांस सर्व सामर्थ्य दिलें, ह्या ईश्वरदत्त देणगीचा देवाच्या कार्याकडेच त्यांनी उपयोग केला व देवाचे एकनिव्रसेवक ह्या नात्यानेंच त्यांनी आपली सर्व कार्ये करून देह ठेविला. धर्म व परमेश्वराशी नित्य सहवास. सत्यनिष्ठा व सदाचारपालन ह्यांतच त्यांच्या जीवनाचें रहस्य होतें. आणि प्रार्थनासमाज ह्या संस्थेचें जें ध्येय त्याच्या पाठनासाठी अहर्निश झटत असतांच आपल्या आध्यात्मिक उन्नतीस अमप अवसर सांपडत होता असा त्यांचा विश्वास व अनुभव होता. त्यांच्यासारख्या विद्वान् प्रतिभाशाली, सर्व खंडांत कीर्ति झालेल्या व्यक्तीस केवळ आपलें संशोधनकार्य घेऊन बसणें अशक्य नव्हतें. परंत त्यापेक्षां आपल्या आत्म्याच्या तळमळीकडे त्यांचे लक्ष अधिक होतें. त्यामळें सर्व कार्यें करीत असतांना परमेश्वराच्या सान्निध्यांत ते राहिले व आध्यात्मिक उन्नतीस त्यांनी महत्त्व दिलें. देव करो आणि त्यांचे ध्येय दिवसेंदिवस अधिकाधिक आदरणीय बादून, नव्या पिडीचें लक्ष त्यांच्या ध्येयाकडे अधिकाधिक लागो. त्यांचे असामान्य गुण जनतेच्या आचारांत दिसं लागोत.व त्यांच्या ध्येयाचे परि-

## प्रार्थनासमाजाचा इतिहास. ३६२

पालन, प्रसार व त्या ध्येयास पुष्टि ही सर्वांच्या आचरणांत अधिकाधिक दिसोत.
गुरुवर्यांचा पवित्र आत्मा परमेश्वराच्या योजनेनें उन्नतिपयांत आहे असा आमचा
विश्वास आहे. ज्या संस्थेची सतत पंचावन वर्षे त्यांनी काळजी वाहिली
तिच्या उन्नतीसाठी ते झाउले, त्यांचें अखिल जीवन परमेश्वराच्या सेवकास
शोभण्यासारखेंच झालें आहे. म्हणून सुरुवातीच्याच वाक्यांनी आम्ही गुरुवर्षांस उद्देशन म्हणतों कीं, आपण तर

Life's race well run, Life's work well done, Life's crown well won Now comes rest.

## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रोय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

#### <del>मसूरी</del> MUSSOORIE

#### अवाष्ति सं•

Acc. No.....

कृपया इस पुस्तक को निम्न लिखित दिनांक या उससे पहले वापस कर दे।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | বিনান<br>Date | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|---------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------|
|                |                                             |               |                                            |
|                |                                             |               | Jan Janes -                                |
|                |                                             |               |                                            |
|                | -                                           |               | ·                                          |
|                |                                             |               |                                            |

अवादित मंद्र ACC. No..... वर्गमं पुस्तक सं. Class No..... Book No..... लेखक वैष. दारकानाथ गीविंद प्रार्थनातमाजाचा इतिहास ।

## 294.55

# LAL BAHADUR SHASTRI

## National Academy of Administration MUSSOORIF

Accession No. 121364

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgen-
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- 3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- 4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only
- 5. Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving